

# وَإِنَّكَ لَعَـَالِي خُلُقٍ عَظِيمٍ (القله)

ا در بے شک آپ اخلاق کے اعلیٰ پیاینہ پر ہیں



تأليت

إمام المحدثين الحافظ الحجة محمد بربعيسى بن سورة الترمذي والله

٠٠٧ – ٩٧٧هـ

مع ار دو ترحمه وشرح

خصائلِ نبوي

حضرت شخ الحديث مولانا **محكه زكريا** مهاجر مدنى قدل تمز ١٤٠٢ – ١٣١٥هـ



# وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ (القلر)



إمام المحدثين الحافظ الحجة محمد بن عيسى بن سورة الترمذي وللبه ١٧٥ - ٢٧٩ه

مع اردو ترجمه وشرح

المَّانِيْنِ مِنْ الْمُلْكِيْنِ مِنْ الْمُلْكِيْنِ مِنْ الْمُلْكِيْنِ مِنْ الْمُلْكِيْنِ مِنْ الْمُلْكِيْنِ الْمُلْكِينِ الْمُلْكِيْنِ الْمُلْكِيْنِ الْمُلْكِيْنِ الْمُلْكِيْنِ الْمُلْكِيْنِ الْمُلْكِينِ الْمُلْكِينِي الْمُلْكِينِ الْمُلْكِينِ الْمُلْكِينِي الْمُلْكِينِ الْمُلْكِينِي الْمُلْكِينِي الْمُلْكِيلِي الْمُلْكِيلِي الْمُلْكِيلِي الْمُلْكِيلِيلِي الْمُلْكِيلِيلِي الْمُلْكِيلِي الْمُلْكِيلِي الْمُلْلِيلِيلِي الْمُلْكِيلِي الْمُلْكِيلِي الْمُلْكِلِيلِي الْمُلْكِلِيلِي الْمُلْكِيلِي الْمُلْكِيلِي الْمُلْكِلِيلِيلِي الْمُلْكِلِيلِي الْمُلْكِلِيلِي الْمُلْكِلِيلِي الْمُلْكِلِيلِي الْمُلْكِلِيلِيلِيلِيلِي الْمُلْكِلِيلِيلِيلِي الْمُلْكِلِيلِيلِي الْمُلْلِيلِي الْمُلْلِيلِي الْمُلْلِلْلِيلِي الْمُلْلِلِي الْمُلْلِيلِي ا

شخالین حضرت مولانا مخرز کر باصاحث میکاجر مترنی پیشیرا ۱۲۰۷ – ۱۶۰۲ ه

تضحيح شده، جديد رنگين طباعت



الطبعة الأولى: ١٤٣٠هـ - ٢٠٠٩م

عدد الصفحات: ٥٠٦

السعر. -/٢٦٥ روبية



#### **AL-BUSHRA Publishers**

Choudhri Mohammad Ali Charitable Trust (Regd.)

Z-3 Oversease Bungalows Gulistan-e-Jouhar Karachi - Pakistan

هاتف +92-21-7740738

فاكس +92-21-4023113

al-bushra@cyber.net.pk البريد الإلكتروي

يطلب من

مكتبة البشرى، كراتشى 2196170-321-92+

مكتبة الحرمين، أردو بازار لاهور 4399313-321-99+

المصباح، 16 أردو بازار لاهور 7223210 - 7124656

بك لِندُ، سيُّ بلازه، كالج رودُ، راوليندُي 5557926 - 5773341

دار الإخلاص، نزد قصه خواني بازار پشاور 2567539-091

ويطلب من جميع المكتبات المشهورة

#### بسم الله الرحمن الرحيم

# عرض ناشر

الحمدلله وسلام على عباده الذين اصطفى

"خصائل نبوی" شائل ترفدی کی شرح ہے جو حضرت شیخ الحدیث قطب العالم مولانا محمد زکریا کاند هلوی مہاجر مدنی نور اللہ مر قدہ نے اپنے ایک بزرگ کی فرمائش پر تحریر فرمائی۔ جب حضرت شیخ کی عمر مبارک ۲۹ برس تھی۔ اس شرح میں جن باتوں کا اہتمام کیا گیا ہے ان کی تفصیل حضرت نے تمہید کے زیر عنوان درج فرمائی ہے۔ آنخضرت سید المرسلین، وخاتم النیسین وامام المتقین، و محبوب رب العالمین المنظم کی ذات قدسی صفات محبوبیت کبری کی حامل ہے، روئے زمین پر آپ المنظم کی ہے بڑھ کر کوئی بھی محبوب نہیں ہوا، اور صحابہ کرام علیہم الرضوان سے بڑھ کر کوئی عاشق جانثار چشم فلک نے نہیں دیکھا، آپ المنظم کے اخلاق و عادات اور خصائل وشائل، حسن و محبوبیت کا بیکر ہیں اور آپ المنظم کی ہر ایک اداسے شان محبوبیت جلوہ گر ہے۔

حضرت نور الله مرقدہ کی یہ کتاب "درس محبت" ہے جس میں محبوب رب العالمین سلنے آگے کی شانِ محبوبیت کو اس طرح نمایاں کیا گیا ہے کہ قارئین کے قلب سے بے ساختہ محبت جھلکنے لگتی ہے۔ بقول حضرت عارفی نوراللہ مرقدہ:

یہاں تک بڑھ گئی وار فکگی شوقِ نظارہ کجابات نظر سے پھوٹ نکلا حسن جاناناں

بہارِ حسن کو یوں جذب کرلوں دیدہ ودل میں محبت پر مرا ذوقِ نظر معیار ہوجائے

اس کتاب میں آنخضرت ملک کی شانِ محبوبیت کا مشاہدہ قارئین کرام ہر جگہ ملاحظہ کریں گے۔ اس کے حضرت نور اللہ مر قدہ اپنے احباب کواس کتاب کے مطالعہ کی بار بار تاکید فرماتے رہے۔ لھذا ضرورت ھے کہ عام مسلمان بھی اے اپنے مطالعہ میں رکھے تاکہ آنخضرت ملک کی محبت اس کے دل میں جاگزیں ہو۔

"خصائل نبوی" ہند و پاک کے بہت سے مطابع سے شائع ہور ہی ہے، لیکن پاکتان کے بہت سے ناشرین نے کتاب کے عربی حواثی کو جو نہایت بیش قیمت علمی فوائد پر مشتمل تھے، حذف کر دیاجو کہ اہل علم کا بڑا نقصان تھا۔
مکتبة البشری نے اس کتاب کو از سر نو دو رنگوں میں کمپیوٹر کمپوزنگ کے ساتھ، مراجعت و تحقیق کے بعد شائع کرنے کا اہتمام کیا ہے۔ اس نئی طباعت میں جن اُمور کا لحاظ کیا گیا وہ حسب ذیل ہیں:

🖈 عربی واُر دو عنوانات کو سرخ رکھا گیاہے۔

متن وحاشیہ میں احادیث کے ارقام کو جو کہ ایک باب کے ذیل میں ہیں اور لفظ حد ثنا، عن وغیرہ کو بھی سرخ کیا گیا ہے۔

اللہ عنوان کا اضافہ کیا گیا ہے۔

ﷺ بقدر ضرورت وضاحت کے لئے شرح المواہب اللدنیہ للشیخ ابراہیم الباجوری ہے انتخاب کیا گیا
 ہے جس کے لئے [] کی علامت اختیار کی گئی ہے۔

(ادارة البشريٰ)

### فهرست مضامین خصائل نبوی اُر دو شرح شمائل ترمذي مع عربي حواشي

| حضور اقدس مُشَكِّعَ لِيهِمُ كَالْمُوارِ كَا بِيانِ ١١٥ | لا برید                                            |
|--------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| حضور اقد س مُنْكُمَّيْنِ كَي زره كا بيان ۱۱۸           | حضور اقدس کے حلیہ مبارک کا بیان                    |
| حضور اقدس للنَّاقِيمَ کي خُود کا ذکر                   | حضور اقدس للنائية کی مهر نبوت کا بیان ۳۰           |
| حضورا قدس للنگائيم کے عمامہ کا ذکر                     | حضور اکر م النائلی کے سر نمبارک کے                 |
| حضور اقد س ملک آیا کی کا ذکر                           | بالون كابيان بهم                                   |
| حضور اقد س للقائع کی ر فتار کا ذکر                     | حضور اقدس للنُّاتِيْ كَا بالوں میں                 |
| حضور اقدس ملنگائے کے قناع کا ذکر                       | کنگھا کرنے کا بیان                                 |
| حضور اقد س ملتانیکی نشست کا ذکر                        | حضور اقدس للنَّالِيَّا كَ سفيد بال آجانے كا ذكر ۵۱ |
| حضور اقدس للنَّالِيَّا کے تکبیہ کا ذکر                 | حضور اقدس للنَّالِيَّا كَ خضابِ فرمانے كا ذكر ۵۷   |
| حضور اقدس للفائيا کاکسی چیزیږ                          | حضور اقدس طلط کیا گئے کے سُر مہ کا بیان ۲۱         |
| فيك لگانا                                              | حضور اقدس فلنافياً کے لِبَاس کا ذکر                |
| حضور اقدس ملکائیے کے کھانا تناول فرمانے                | حضور اقدس ملکی کیا کے گزارہ کے بیان میں ۷۷         |
| كاطريقه                                                | حضور اقدس سلطی کیا کے موزہ کے بیان میں             |
| حضور اقدس للنگانی کی روٹی کا ذکر                       | حضور اقدس للخالجات                                 |
| حضور اقدس ملنگائیے کے سالن کا ذکر                      | نعلین (جوتا)شریف کا ذکر                            |
| حضور اقدی للگائے کے کھانے کے                           | حضور اقدس صفحافیا کی انگوشی کا ذکر ۹۱              |
| وقت وضو کا ذکر                                         | حضور اقد س کھنے گئے کے انگو تھی پیننے کی کیفیت ۱۰۶ |

| اُن کلمات کا ذکر جو حضور اقد س کٹائیا کھانے سے قبل | حضور اقد س سنگائے کے نوا فل گھر میں                     |
|----------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| اور بعد فرمایا کرتے تھے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔          | پڑھنے کا ذکر                                            |
| حضور اقدس للْفَاقِيَّا کے پیالہ کا ذکر             | حضور اقدس ملٹی کیا کے روزوں کا ذکر                      |
| حضور اقدس للْفَاقِيمُ کے تھاوں کا ذکر ۲۰۲۳         | حضور اقدس ملطی تی قراءت کا ذکر ۴ ۴۳                     |
| حضور اقدس للنَّاقِيَّ کے پینے کی                   | حضور اقدس ملکی آگریه و زاری کا ذکر                      |
| چیز وں کے احوال                                    | حضور اقدس ملنگائی کے بسترے کا بیان                      |
| حضور اقدس للنظیائے کے پینے کا طرز                  | حضور اقد س ملکی کی کثرت تواضع فرمانے                    |
| حضور اقدس للنظيم کے                                | کے بارے میں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔         |
| خو شبولگانے کا ذکر                                 | حضور اقد س ملک کیا کے اخلاق و عادات میں ۳۹۰             |
| حضور اقدس مُلْغَاقِيمَ كَي تَفْتَكُو كَا ذِكر      | حضور اقدس للنائية کی حیا کا ذکر ۲۱۶                     |
| حضور اقدس للنظائياً کے بہنے کا ذکر                 | حضور اقد س للخالياً کے سينگی پچھنے                      |
| حضور اقدس سن کی کے مزاح اور                        | لگوانے کا ذکر                                           |
| دل لگی کے ہیان میں                                 | حضور اقد س للخائيّ کے بعض نام اور                       |
| حضور اقدس النَّاقِيُّ کے ارشادات در باب اشعار ۲۵۰  | بعض القاب كا ذكر                                        |
| حضور اقدس النَّحْقِيمُ كارات كو                    | حضور اقدس للْخَاتِيَّ کے گذر او قات کا ذکر ۳۳۱          |
| قصه گوئی فرمانا                                    | حضور اقد س طَخْ عَلِيَّا كَيْ عمر شريف كا ذكر ٣٥٣       |
| حضور اقدس للنَّاقِيَّ کے سونے کا ذکر               | حضور اقدس طَلْحَاتِيمَ کے وصال کا ذکر ۵۵۳               |
| حضور اقدس مُلْغَاقِياً کی عبادت کا ذکر             | حضور اقد س مُنْ اللَّهُ فِيكُ كَا مِيراث كا ذكر         |
| چاشت کی نماز کا ذکر                                | حضور اقدس للنُّحَاثِياً كو خواب ميں ديکھنے کا تذ کرہ ۹۹ |

# تمهيير

#### بسم الله الرحمن الرحيم. نحمده ونصلي على رسوله الكريم

عامداً ومصلیاً و مسلما۔ بندہ ناچیز کو اواخر سن ۱۳۲۳ ہے میں با متثال تھم حضرت اقدس آقائی و مولائی حضرت الحاج مولانا خلیل احمد صاحب و بیندروز شہر دہلی رہنے کا اتفاق احمد صاحب و بیندروز شہر دہلی رہنے کا اتفاق ہوا۔ وہاں میرے ایک کرم فرما جناب محترم محمد عثان خاں صاحب زاد مجد ہم نے شائل تر فدی کے مخضر سے ترجمہ کا تھم کیا۔ میں اپنی نا اہلیت کا معترف ہر گز بھی اس کا اہل نہیں تھا اور اسی وجہ سے اس سے قبل کسی تحریر یا تقریر کی مجھی نوبت بھی نہیں آئی تھی، لیکن محمدوح نے اپنے محمن ظن کی بنا پر میری کسی معذرت کو بھی قبول نہ کیا۔ میں اپنی جو و قصور کی وجہ سے ہر گز بھی انتقال نہ کرتا۔ مگر چوں کہ موصوف کے میرے والد ماجد صاحب نور اللہ مرقدہ و براد مضجہ سے خصوصی مراسم سے اور بمقتضائے حدیث

(إن من أبر البر صلة الرجل أهل ودّ أبيه بعد أن يولي. رواه مسلم)

ترجمہ: "بہترین صلہ رحمی والد کے بعد اس کے دوستوں کے ساتھ محسنِ سلوک ہے۔"

اس لئے مجھے اس کے بغیر چارہ کار ہی نہ ہوا کہ اپنی حیثیت کے موافق مخضر ساتر جمہ لکھ کر پیش کروں اور ناظرین سے اپنے اقرارِ عجز کے بعد عرض کروں کہ ان اوراق کی پریشانی، عبارت اور الفاظ کی غرابت، مضامین کے تشتت سے تسامح فرماتے ہوئے اصل مقصد اور آقائے عالم سید البشر نبی اگرم علیہ الف الف صلوات و تحیات کے اخلاق، اوصاف، عادات، معمولات کی طرف توجہ فرمائیں کہ عقلند مخص بدنما برقعہ کی وجہ سے حسین چرہ سے بے توجہی نہیں کرتا اور سمجھدار آ دمی بد مزہ چھکے کی وجہ سے الذین گودے کو نہیں پھیکا۔

اس ترجمہ میں چند امور کا خاص طور سے اہتمام کیا گیاہے۔

نمبرا: اکثر مضامین اکابر قدما کے کلام سے لئے گئے ہیں اور خود رائی وغیرہ سے احتراز کیا گیا۔

نمبر ۲: جمع الوسائل ملا علی قاری حنی کی، مناوی شخ عبد الرؤوف مصری کی، مواہب لدنیه شخ ابراہیم بیجوری کی، تہذیب التہذیب حافظ ابن حجر عسقلانی کی،اس رسالہ کا زیادہ تر ماخذ رہی ہیں۔ نمبر ۳: ترجمہ چونکہ عوام کے لئے کیا گیااس لئے مطلب خیز ترجمہ کیا گیا، لفظی ترجمہ کی پابندی نہیں کی گئی۔

نمبر ، ترجمہ سے زائد امور بطور فائدہ کے ذکر کئے گئے اور اُن کے شروع میں "فائدہ" کا لفظ بھی لکھ دیا۔

نمبر ۵: اکثر جگه ترجمه سے زائد امور جو ربط کے لئے بڑھائے گئے وہ ( قوس) میں لکھے گئے۔

نمبر ٦: احادیث کااگر بظاہر آپس میں تعارض معلوم ہوا تواس کو مخضر طور سے رفع کیا گیا۔

نمبر 2: اختلافِ نداہب کا بھی مخضر طور پر کہیں کہیں ذکر کیا گیا، مگر ندہبِ حفیہ کو اکثر جگہ خاص طور سے ذکر کیا ہے کہ قرب وجوار کے باشندے اکثر حنفی ہیں۔

نمبر ۸: حفیہ کے قول کی دلیل بھی کہیں کہیں حسب ضرورت مخضر طریقہ سے بیان کی گئی۔

نمبر 9: جس جگه حدیث میں کسی غزوہ یا قصه کی طرف اشارہ تھا فائدہ میں اس قصه کو مخضر طور سے ذکر کر دیا گیا۔

نمبر ا: جس حدیث کی باب سے مناسبت خفی تھی اس کو بھی واضح کیا گیا۔

نمبر اا: جو مضامین خاص طلبہ کے لئے مفید تھے اور عوام کو کارآ مد نہیں تھے ان کو عربی حاشیہ میں لکھا گیا، بالخصوص سندِ حدیث کے متعلق اگر راوی کا نام ضبط کرنے کی ضرورت محسوس ہوئی یا عربی عبارت میں کسی نحوی ترکیب کے ذکر کی ضرورت سمجھی گئی۔

نمبر ۱۲: جو مضامین اختصار کی وجہ سے بہاں ذکر نہیں کئے گئے، اکثر جگہ اُن کتب کا حوالہ لکھ ویا جہاں وہ مفصل مل سکتے ہیں تاکہ شاکفین کو تلاش میں سہولت رہے۔

نمبر ١٣: إن سب امور بين اختصار كو نهايت مد نظر ركها كياكه برا هي والول كى طبائع طول سے أكتا نه جائيں۔ وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب ط

ز كريا عفى عنه كاند بلوى مقيم مدرسه مظاهر علوم سهار نپور وارد حال دبلي ٨ جمادي الاخرى من ١٣٨٣ ه جمعه

# بسم الله الرحمن الرحيم باب ما جاء في خَلْق رسول الله عَلَيْكُور

الحمد لله و سلام على عباده الذين اصطفى. قال الشيخ الحافظ أبو عيسى محمد بن عيسى بن سَوْرَة الترمذي:

### باب۔ حضور اقدس طنع کے علیہ مبارک کا بیان

فاكدہ: مصنف وللنعطیہ نے اس باب میں وہ احادیث ذكر فرمائی ہیں جو حضور اقدس للنظیمیّا کے خلیہ مبارک کے بارے میں وارو ہوئی ہیں۔ حضور اقدس للنظائیہ کے جمالِ مبارک كو كماحقہ تعبیر كر دینا ناممكن ہے، نورِ مجسم كی تصویر کشی قابوسے باہر ہے،

باب: [باب الأحاديث التي حاءت في خَلْق رسول الله ﷺ أي ما ورد فيه من الأحاديث. والباب لغة: ما يتوصَّل منه إلى المقصود، واصطلاحًا: الألفاظ المخصوصة باعتبار دلالتها على المعاني المخصوصة؛ لأنها توصل إلى المقصود].

خلق: [الصورة والشكل، المراد هنا صورة الإنسان الظاهرة] بفتح فسكون، يستعمل في الإيجاد والمخلوق، والمراد ههنا صورة الإنسان الظاهرة المدركة بالبصر، كالبياض والطول. والخلق بضمتين: صورة الإنسان الباطنة المدركة بالبصيرة كالعلم والحلم. وإنما قدم المصنف الكلام على الأول مع أن الثاني أشرف؛ لأن الصفات الظاهرة أول ما يدرك من صفات الكمال، ولأنها كالدليل على الباطنة، فإن الظاهر عنوان الباطن، ورعاية للترقي من غير الأشرف إلى الأشرف، وللترتيب الوجودي؛ إذ الظاهر مقدم في الوجود على الباطن، وإنما كانت الصفات الباطنة أشرف من الظاهرة؛ لأن مناط الكمال إنما هو الباطن. الحمد: اختلفت النسخ في وجود هذه الخطبة، فتوجد في بعضها ولا توجد في بعض، والأولى إبقاؤها لمايوجد في بعض النسخ، فلا يقى إذاً حاجة الجواب عن الإشكال المشهور، إلا أنه يورد على هذه الخطبة بعض الإيرادات، مثل: انفراد السلام على غير الأنبياء إن أريد العموم بعباده الذين اصطفى، وهذا المختصر لا يتحملها. على مذهب من كره ذلك، واستقلال السلام على غير الأنبياء إن أريد العموم بعباده الذين اصطفى، وهذا المختصر لا يتحملها. الشيخ: من كان أستاذاً كاملا في فن يصح أن يقتدى به ولو كان شاباً، ولا يختص بسن دون سن، هو مصدر شاخ يشيخ، حمل عليه مبالغة، أو صفة على زنة "سيّد" فخفف، قاله المناوي. والحافظ في اصطلاحهم: من أحاط علمه بمائة ألف حديث متنا وسندا، وهو أحد المراتب الخمسة للمحدثين: أولها الطالب، وهو: المبتدي، ثم المحدث، وهو: من أحاط بخميع الأحاديث المروية.

أبو عيسى: وقد ورد النهي عن التكنّي به فيحمل على أنه لم يبلغه، أو لم يصححه، أو رجح الجواز؛ لما ورد أن المغيرة بن شعبة الله كناه بذلك النبي على الترمذي: قال النووي: فيه ثلاثة أوجه: كسر الناء والميم وهو الأشهر، وضمهما، وفتح الناء وكسر الميم، وقال المناوي: في الراجح من هذه اللغات خلاف، نسبة إلى بلدة قديمة بطرف لهر بلخ المسمى بجيحون. کیکن اپنی ہمت و وسعت کے موافق حضرات صحابہ کرام نٹونلنڈ کی بھٹین نے اس کو ضبط فرمایا جس کا کچھ بیان یہ ہے۔ قرطبی کہتے ہیں کہ حضور اقد س منتی کیا پورا جمال ظاہر نہیں کیا گیا، ورنہ آ دمی حضور کٹونیکی کو دیکھنے کی طاقت نہ رکھتے:

#### آنچه خوبال جمه دارند تو تنها داري

حفزات صحابۂ کرام فیلن فی ایمت پر نہایت ہی بڑا احسان ہے کہ حضور فیلی کی کے کمالاتِ معنوی علوم و معارف کے ساتھ ساتھ کمالاتِ ظاہری حسن و جمال کی بھی اُمت تک تبلیغ فرمانی کہ یہ "منم و خیالِ یارے" کے لئے معین و مددگار ہوتا ہے۔ نامراد عاش جب وصال سے محروم ہوتا ہے تو محبوب کے گھر بار خدّ و خال کو یاد کر کے اپنے کو تسلّی دیا کرتا ہے اور عادات و حالات ہی ہے دل بہلایا کرتا ہے۔ امام تر فدی را الله جمال میں سے چار سواحاد بیث لے کر اس رسالہ کو مرتبّب فرمایا اور ان چار سواحاد بیث کو چھپن بابوں پر تقسیم فرما کر اس باب اول میں چودہ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) حفرت انس خلافی فرماتے ہیں کہ حضور اکر م النگائی نہ بہت لیے قد کے سے نہ پستہ قد (جس کو ٹھگنا کہتے ہیں، بلکہ آپ کا قد مبادک در میانہ تھا) اور نیز رنگ کے اعتبار ہے نہ بالکل سفید سے چونہ کی طرح، نہ بالکل گندم گوں کہ سانولہ پن آجائے (بلکہ چودہویں رات کے چاند ہے زیادہ روشن پُر نور اور پچھ ملاحت لئے ہوئے سے حضور اقد س سلگی آئے بال نہ بالکل سیدھے سے نہ بالکل پیچیدار (بلکہ ہلکی می پیچید گی اور گھو نگر یالہ پن تھا) چالیس برس کی عمر ہو جانے پر حق تعالی جانے اللہ نے آپ کو نبی بنایا اور پھر دس برس کم عمر ہو جانے پر حق تعالی جانے اللہ نے آپ کو نبی بنایا اور پھر دس برس کم عمر ہم میں رہے (اس میں کلام ہے جیسا کہ فوائد میں آتا ہے۔ اس مدت کے در میان میں حضور اقد س سلگائی پر وحی بھی نازل ہوتی رہی ) اس کے بعد دس سال مدینہ منزرہ میں قیام فرمایا اور پھر ساٹھ سال کی عمر میں حضور افتان فی ایک فرمایا۔

أنه سمعه: أي: سمع ربيعة أنساً. والغرض أن ربيعة أخذ هذا الحديث بطريق التحديث لا بالإخبار قاله القاري، قيل: ويحتمل أن الضميرين لمالك وقتيبة قاله المناوي. قلت: ولكن فيه بعد.

البائن: [الظاهر طوله، فهو بمعنى: البعيد عن حد الاعتدال] البائن بالهمزة دون الياء من بان بمعنى: ظهر، أو بمعنى: بعد. وفي تخصيص الطول بالبائن دون القصر بمقابله إشارة إلى أنه عليم كان رَبعةً لكنه إلى الطول أقرب. ولا: عطف على قوله: بالطويل، و"لا" زائدة لتأكيد النفى. ولا بالأبيض الأمْهَق، ولا بالآدم، ولا بالجَعْد القَطط، ولا بالسَّبْطِ، بعثه الله تعالى على رأس مند المعين سنة، أربعين سنة، فأقام بمكّة عشْر سِنين، وبالمدينة عشْر سِنين، فَتَوفّاه الله تعالى على رأس سِتين سنة، وليس في رأسه ولِحيتِه عِشْرون شَعْرَة بَيْضَاء.

اس وقت آپ کے سر اور آپ کی داڑھی میں ہیں بال بھی سفید نہ تھے (اس کا مفصل بیان" بب نی شیب رسول اللہ النظافی "میں آئے گا۔

فائدہ: حضور اقد س النظافی کا قد مبارک در میانہ تھا لیکن میانہ پن کے ساتھ کسی قدر طول کی طرف کو ماکل۔ چنانچہ ہند

بن ابی بالہ وغیرہ کی روایت میں اس کی تصر تک ہے۔ ان وونوں روایتوں پر اس حدیث سے اشکال ہوتا ہے جس میں آیا ہے

کہ حضور ساتھ جب کسی جماعت میں کھڑے ہوتے تو سب سے زیادہ بلند نظر آتے، لیکن یہ درازی قد کی وجہ سے نہ تھا بلکہ
معجزہ کے طور پر تھا تاکہ حضور اکر م ساتھ کے جیسا کمالاتِ معنویہ میں کوئی بلند مر تبہ نہیں ہے، اس طرح صورتِ ظاہری

میں بھی کوئی بلند محسوں نہ ہو۔ نیز حضور اقد س سال گی ذکر کی گئی ہے لیکن یہ روایت اُن سب روایات کے خلاف ہے جن میں

میں بھی کوئی بلند محسور ساتھ سال کی ذکر کی گئی ہے لیکن یہ روایت اُن سب روایات کے خلاف ہے جن میں
حضور ساتھ کی تیا ہے، اور تر یسٹھ سال کی عمر ذکر کی گئی۔ بعض روایات میں پنیٹھ سال کی عمر آئی ہے،
حضور ساتھ سال کی وایتیں آنے والی ہیں۔ امام بخاری داللے میں کہ تریسٹھ سال کی روایتیں زیادہ ہیں۔

ولا بالأبيض: [أي: الشديد البياض بحيث يكون حاليا عن الحمرة والنور، فلا ينافي أنه أبيض مشرب بحمرة] الأمهق أي: شديد البياض، فالنفي راجع إلى القيد فقط، ورواية المصنف في جامعه "أمهق ليس بأبيض" مقلوبة كما ذهب إليه الحافظ، أو وهم كما قاله عياض، أو مؤوّل بأن المهقة قد يطلق على الخضرة أيضاً. بالآدم: [الأسمر أي: ليس بشديد السمرة] أصله "أأدم" بهمزتين على وزن أفعل، أبدلت الثانية ألفا، أي شديد الأدمة أي السمرة، فالمنفي الشدّة فلا ينافي إثبات السمرة في الخبر الآتي، ومما يؤيّد ذلك رواية البيهقي: كان أبيض بياضه إلى السمرة.

ولا بالجعد القطط: [الشعر الملتوي المنقبط] هذا وصف له ﷺ باعتبار شعره، والجعد بفتح فسكون. والقطط بفتحتين على الأشهر شديد الجعودة، وفي التهذيب: القطط: شعر الزنج، قال الزمخشري: الغالب على العرب جعودة الشعر وعلى العجم سبوطته، وقد أحسن الله لرسوله الشمائل، وجمع فيه ما تفرّق في غيره من الفضائل. بالسبط: [الشعر المنبسط المسترسل] ستين: وفي رواية: توفّي وهو ابن خمس وستين سنة، وفي أحرى: ثلاث وستين وهي أصحّها وأشهرها كما سيأتي في باب مستقل في آخر الكتاب.

علاء نے ان احادیث میں وو طرح جمع فرمایا ہے: اول یہ کہ حضور ملک گیا کو چالیس سال کی عمر میں نبوت ملی اور تین سال بعد رسالت ملی۔ اس کے بعد وس سال مگہ مکر مہ قیام ہوا، اس بنا پر اس حدیث میں ان تین سال کا ذکر چھوٹ گیا جو نبوّت اور رسالت کے در میان تھے۔ دوسری توجیہ یہ کی جاتی ہے کہ عمواً اعداد میں کسر کو شار نہیں کیا جایا کرتا، اس بنا پر حضرت انس خلافی کی روایت میں دونوں جگہ دہائیاں ذکر کر دیں اور کسر کو چھوڑ دیا، اور پنیٹھ سال والی روایات میں سن ولادت اور سن وفات کو مستقل شار کیا گیا۔ غرض سب روایات کا حاصل ایک بی ہے اور چو نکہ حضور اللی گیا کی عمر شریف اصح قول کے موافق تریسٹھ سال کی ہوئی اس لئے باقی روایات کو بھی اسی طرف راجع کیا جائے گا۔

(۲) دوسری روایت بھی حضرت انس والنظیم سے مروی ہے کہ حضور اکرم مستخیراً درمیانہ قد تھے، نہ زیادہ طویل نہ کچھ شملنے، نہایت خوبصورت معتدل بدن والے۔ حضور مستخلیا کے بال نہ بالکل پیچیدہ تھے نہ بالکل سیدھے (بلکہ تھوڑی سی پیچید گ اور مستکریالہ پن تھا)

مر کرکسی کی زلف پر معلوم ہو تخبے نیز آپ گندی رنگ تھے۔ جب حضور معلق استہ چلتے تو آگے کو جھکتے ہوئے چلتے۔

وبعة: بفتح الراء وسكون الموحّدة، ويجوز فتحها، المتوسط بين الطويل والقصير، والتأنيث ناعتبار النفس يقال: رجل ربعة، وامرأة ربعة. حسن الجسم: [معندل الخلق، متناسب الأعضاء، لا تغلبه السمنة أو الهزال] تعميم بعد تخصيص، أو المراد بحسنه نفي غلبة السمن والهزال، قال بعضهم: الحسن عبارة عن كل مبهج مرغوب فيه حساً أو عقلاً. مناوي إذا مشى يتكفّأ: إذا ظرفية لا شرطية، والعامل فيها الفعل بعدها، ويتكفّأ بتشديد الفاء بعده همز، وقد يترك همزه تخفيفا أي: يتمايل إلى قُدّام، وفسره بعضهم بكونه يسرع في مشيه، والأول أظهر، ويؤيّده ما في الخبر الآتي كأنما ينحط من صبب، فهو من قوفم: كفأت الإناء إذا قلّبته، وفي بعض النسخ: إذا مشى يتوكّأ أي: يعتمد على رحليه.

حدثنا محمد بن بشّار، يعني العبديّ، حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا شعبة، عن أبي إسحاق قال: سمعت البراء بن عازب في يقول: كان رسول الله في رجُلاً مربوعاً، بَنْمُ البَرَاءُ بن عازب في يقول: كان رسول الله في رجُلاً مربوعاً،

فائدہ: إلى حديث ميں خود حضرت انس في الني عمر من حضور الني الني كي مبارك كو گندى فرماتے ہيں۔ يبلى روايت بھى حضرت انس في الني كى تقی، اس ميں إلى كى نفى كى گئى تھى، دہاں ترجمہ ميں اس كى طرف اشارہ بھى كر ديا تھا۔ دونوں ميں پچھ تعارض نہيں، حاصل دونوں روايتوں كا بہ ہے كہ حضور الني كي كا ربگ بالكل گندى نہيں تھا كہ جس كى دجہ ہوئے تھى۔ نيز اس حديث پچھ كى آئے، بلكہ دہ چك د مك ادر خوبروئى تھى كہ اپنے ساتھ تھوڑى كى گندميّت بھى ملائے ہوئے تھى۔ نيز اس حديث ميں حضور الني كي كي كى آئے، بلكہ دہ چك د مك ادر خوبروئى تھى كہ اپنے ساتھ تھوڑى كى گندميّت بھى ملائے ہوئے تھى۔ نيز اس حديث ميں حضور الني كي كي كي مقان كى النظ واقع ہوا ہے، اس كے ترجمہ ميں علاء كے مختلف اتوال ہيں: بعض لوگ جلدى چلنے كا ترجمہ فرماتے ہيں، اور بعض فرائے ہيں، اور بعض لوگ آگے كو جُھكنے كا ترجمہ كرتے ہيں، اور بعض فرائے ہيں، اور بعض لوگ ترجمہ كرتے ہيں، اور بعض غربی ترجمہ حضور والا تيز رفتارى كے ساتھ چلتے تھے، محبوبین زمانہ كى طرح عور توں كى چال نہيں اور لفظ بھى تينوں معنى كو محتل ہے۔ حضور والا تيز رفتارى كے ساتھ چلتے تھے، محبوبین زمانہ كى طرح عور توں كى چال نہيں چلتے تھے۔ نيز حضور كى عادت جُھك كر چلنى بيائ سے گئی متنبرانہ رفتار سينہ نكال كر نہيں چلتے تھے۔ نيز مردانہ رفتار بياؤل تھيئے ہوئے چليں۔ حافور كى عادت بھك كر بين برياؤل تھيئے ہوئے چليں۔

(۳) حضرت براء بن عازب فاللي فرماتے ہيں كه حضور اقدس اللي ايك مردِ ميانه قد تھ (قدرے درازى ماكل، جبيماكه

العبدي: نسبة إلى عبد قيس، قبيلة مشهورة من ربيعة. رجلا: قال البيجوري: بضم الجيم في جميع الروايات، حبر صورة توطئة لما هو حبر حقيقة؛ إذ هو المقصود بالإفادة، كقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لا يَفْقُهُونَ ﴾ (الحشر: ١٣) وهذا مبني على أن المراد بالرجل المعنى المتبادر، وهو الذّكر البالغ، وفيه أنه لا يليق بصحابي أن يصفه بذلك و لم يسمع من أحد منهم وصفه به، فالأحسن كما قاله بعضهم: أن المراد وصف شعره بالرّجولة، وهي: التكسّر القليل، يقال: شعر رجل بضم الجيم، كما يقال بفتحها وكسرها وسكونها، أي: فيه تكسر قليل. وضبطه القاري بفتح الراء وكسر الجيم، ثم قال: و وقع في الروايات المعتمدة بضم الجيم، في حتمل أن يكون المراد منه المعنى المتبادر وهو المقابل للمرأة، ويحتمل أن يراد به شعره الأطهر، إذ الرجل بكسر الجيم وفتحها وضمها وسكونها بمعنى واحد، وهو: الذي في شعره تكسّر يسير، كما يفهم من كلام الحافظ ابن حجر في شرح البخاري، ويؤيّده ما صح في بعض النسخ بكسر الجيم، وكان هذا المعنى أصوب؛ إذ لا يليق بحال الصحابي وصفه الله بالرجل.

بُعَيْدَ مابين المَنْكِبين، عظيم الجُمَّة إلى شحمة أُذُنيه، عليه حُلَّة حَمْرآء، ما رأيت شيئاً قَطُّ أحسنَ منه. حدثنا محمود بن غيلانِ قال: حدثنا وكيع، حدثنا سفيان،

پہلے گزر چکا) آپ کے دونوں موند هوں (کندهوں) کے درمیان قدرے اوروں سے زیادہ فاصلہ تھا (جس سے سینہ مبارک کا چوڑا ہونا بھی معلوم ہوگیا) گنجان بالوں والے تھے جو کان کی لو تک آتے تھے، آپ پرایک سُرخ دھاری کا جوڑا یعنی لگی اور چادر تھی۔ میں نے آپ سے زیادہ حسین بھی کوئی چیز نہیں دیھی۔ فائکدہ: اس حدیث میں رجلاً موہوعاً کا لفظ ہے جس کا ترجمہ جیم کے چیش کے ساتھ مرد کا کیا گیا، یہ صحیح ہو سکتا ہے، اس قتم کے الفاظ کلام عرب میں ربط کے واسط آجاتے ہیں، لیکن چونکہ اس میں کوئی خاص صفت نہیں ظاہر ہوتی اس لئے بعض محد ثین کی رائے ہے کہ یہ لفظ جیم کے زیر کے ساتھ ہے جس کے معنی سیدھے پن اور ٹیڑھے پن کے درمیان کے ہیں۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ اِس صورت میں یہ صفت حضور اقد س الفیظ کیا مبارک پچھ تھوڑی می چیدگی صفت حضور اقد س الفیظ کیا مبارک پچھ تھوڑی می چیدگی سفت حضور اقد س الفیظ کیا ہوئے کہ اور کیا ہے کہ مطلقاً پہننا جائز قرار دیا ہے۔ حفیہ کے نزدیک اس حدیث میں تفصیل ہے، جو کیڑے کی تعین کے بعد علاء سے تحقیق کی جاستی ہے۔ علاء نے لکھا ہے کہ صحابی نے اس حدیث میں میں تفصیل ہے، جو کیڑے کی تعین کے بعد علاء سے تحقیق کی جاسی ہے علاء موزید سورج وغیرہ مر چیز کو شامل ہوجائے۔

بعيد مابين المنكبين: [عريض أعلى الظهر، ويلزمه أنه عريض الصدر]. الجُمّة: [ما سقط من شعر الرأس و وصل إلى المنكبين] بضم الجيم وتشديد الميم، ما وصل من شعر الرأس إلى المنكبين، وعلى هذا يشكل قوله: إلى شحمة أذنيه، فقيل: المراد بالجمّة: الوفرة مجازًا، وقيل: الجار والمجرور متعلق بعظيم لا بجمة، والمعنى: العظيم من جمّته يصل إلى شحمة أذنيه، وما نزل عنها إلى المنكبين يكون خفيفاً على العادة من أن الشعر كلما نزل خفيّ.

حلّة همواء: [ثوب له ظهارة وبطانة، وقيل: الحلة هي إزار و رداء] قال البيحوري: أخرج ابن الجوزي من طريق ابن حبان وغيره أن النبي الشهارة وبطانة، وقيل: الحلة هي إزار و رداء] قال شيئا دون إنسانا؛ ليشمل غير البشر كالشمس والقمر، وعبر بــ "قطّ" إشارة إلى أنه كان كذلك من المهد إلى اللحد؛ لأن معنى "قط" الزمن الماضي، ولا يستعمل إلّا في النفي، وهو بفتح القاف وضم الطّاء المشددة، وقد تخفف الطاء المضمومة، وقد تضم القاف اتباعاً لضمة الطاء المشددة أو المخففة، وحاءت ساكنة الطاء، فهذه خمس لغات أشهرها الأولى، وقد صرّحوا بأن من كمال الإيمان اعتقاد أنه لم يجمع في بدن إنسان من المحاسن الظاهرة ما اجتمع في بدنه في ومع ذلك فلم يظهر تمام الحسن و إلا لماطاقت الأعين رؤيته في أو غيرة منه تبارك وتعالى كما حكاه الشاه ولى الله الدهلوي في الدر الثمين عن منام والده.

عن أبي إسحاق، عن البراء بن عازب في قال: ما رأيت من ذي لِمَّة في حُلَّةٍ حمراء أحسنَ من رسول الله في البراء بن يضرب مَنْكبيه، بُعَيْد ما بين المنكِبيْن، لم يكن بالقصير ولا بالطويل. حدثنا أبو نعيم، حدثنا المسعودي، عن عثمان بن الإمام البحاري مسلم بن هُومُون، عن نافع بن جُبير بن مطعم، عن عن عليّ بن أبي طالب في قال: لم يكن السبيّ في بالطويل ولا بالقصير،

(٣) حفرت براء ہی ہے یہ بھی روایت ہے کہ بین نے کی پنٹھوں والے کو سُرخ جوڑے بین حضور اقد س سُلُوگیا ہے ذیادہ حسین نہیں دیکھا۔ حضور سُلُوگیا کے بال مونڈ ھوں تک آرہے تھے۔ آپ کے دونوں مونڈ ھوں کے در میان کا حضہ ذرا زیادہ چوڑا تھا اور آپ نہ زیادہ لیے تھے نہ ٹھگئے۔ فاکدہ: حضور سُلُوگیا کے بالوں کے بارے میں یہ روایت پہلی روایت سے مخلف ہوگئی، اس لئے کہ اُس میں کان کی لو تک ذکر کیا تھا۔ لیکن حقیقت میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔ اس لئے کہ بال ایک عالمت پر نہیں رہاکرتے، بھی مرھائے جاتے ہیں، اور قصداً بھی کم کئے جاتے ہیں، بھی بڑھائے جاتے ہیں۔ نہیں رہاکرتے، بھی مرھائے جاتے ہیں۔ حضور سُلُوگیا نہ زیادہ لیے تھے نہ کوتاہ قد، ہھیلیاں اور دونوں پاوک پُر گوشت تھے (یہ صفات مردوں کے لئے موم ہیں) حضور سُلُوگیا نہ زیادہ لیے تھے نہ کوتاہ قد، ہھیلیاں اور دونوں پاوک پُر گوشت تھے (یہ صفات مردوں کے لئے نہ موم ہیں) حضور سُلُوگیا کہ قوت اور شجاعت کی علامت ہیں، عور توں کے لئے نہ موم ہیں) حضور سُلُوگیا کہ مرمارک بھی بڑا تھا اور اعصا کے جوڑ کی ہڈیاں بھی بڑی تھیں۔ سینہ سے لے کر ناف تک بالوں کی ایک باریک دھاری تھی۔

له: [فهي ما حاوز شحمة الأذن، سواء وصل إلى المنكبين أولا، وقيل: إنها بين الجمة والوفرة، فهي ما نـــزل عن الوفرة ولم يصل إلى الجمّة] بكسر اللام وتشديد الميم. قال القاري: الوفرة: الشعر إلى شحمتي الأذن، واللمة دون الجُمّة، سمّيت بذلك؛ لأنها ألمت بالمنكبين، والجُمّة: بضم الجيم وتشديد الميم من شعر الرأس ما سقط على المنكبين. وسيأتي في باب شعره من من البسط. وقال البيحوري: هذه الثلاثة قد اضطرب أهل اللغة في تفسيرها، وأقرب ما وفق به أن فيها لغات، وكل كتاب اقتصر على شيء منها كما يشير إليه كلام القاموس في مواضع.

نعيم: بضم نون وفتح عين مهملة فضل بن دكين مصغراً. المسعودي: هو عبد الرحمن بن عبد الله بن عقبة بن عبد الله بن مسعود، ولذلك نسب إليه. هُرُمُز: بضم أوله وثالثه وسكون ثانيه وبالزاء المعجمة، يصرف ولا يصرف. شَنْنُ الكَفّين والقَدَمين، ضَخْم الرأس، ضخم الكَرَادِيْس، طويل المَسْرُبَة، إذا مشى تَكَفَّأ تكفُّؤاً كَانَما يَنْحَطُّ من صَبَبٍ، لم أَرَ قبلَه ولا بعدَه مثلَه ﷺ. حدثنا سفيان بن وكيع، حدثنا أبي، عن المسعودي بهذا الإسناد نحوه بمعناه. حدثنا أجمد بن عَبدة الضبيُّ البصريِّ وعليِّ بن حُجر وأبو جعفر محمد بن الحسين – وهو ابن أبي حليمة – والمعنى واحد، قالوا: حدثنا عيسى بن يونس

جب حضور اقد س النافی علی علی علی اونجی جگہ سے پنچ کو اُتر رہے ہیں۔ حضرت علی والنو فرماتے ہیں کہ ہیں نے حضور اقد س النو فی جیسا نہ حضور النو فی جیسا نہ مقصود ہوا کرتا ہے اس کے مثل نہ ہونے میں، لیکن حضور کے اوصاف میں مبالغہ نہیں، اس لئے کہ وہاں کمالِ جمال ہی تعبیر سے باہر ہے۔ مناوی نے لکھا ہے کہ ہر شخص بیا عتقاد رکھنے کا مکلف ہے کہ حضور اقد س النو فی اعتقادی چیز جمال ہی تعبیر سے باہر ہے۔ مناوی نے لکھا ہے کہ ہر شخص بیا عتقاد رکھنے کا مکلف ہے کہ حضور اقد س النو فی اعتقادی چیز جن اوصاف جیلہ کے ساتھ متصف ہے، کوئی دوسرا اُن اوصاف میں حضور النو فی جیسا نہیں ہو سکتا۔ اور یہ محض اعتقادی چیز نہیں ہے، سیر، احادیث و تواری کی کتابیں اس سے لبریز ہیں کہ حق تعالیٰ شانہ نے کمالاتِ باطنیہ کے ساتھ جمالِ ظاہری بھی علی الوجہ الاتم عطافر مایا تھا۔ حضرت عائشہ فی تا تھور نقل کے گئے ہیں، جن کا مطلب یہ ہے کہ زلیفا کی سہیلیاں اگر حضور اقد س اللی تی فرمایا۔ صحابہ والنی سہیلیاں اگر حضور اقد س اللی تی فرمایا۔ صحابہ والنی مور سے مورت عائش کے بجائے دلوں کو کاٹ دیتیں۔ بالکل تی فرمایا۔ صحابہ والنی مورت میں جس قدر غرق تھاس کا بچھ شائبہ دیکھنا ہو تو میرے رسالہ "حکایاتِ صحابہ" کا باب ۸ دیکھو۔

شُنُّنُ: بالرفع خبر مبتدأ محذوف، والشنن بالمثلثة كما في الشروح، وضبطه السيوطي بالمثناة الفوقية، وفسره الأصمعي كما سيأتي عند المصنف بغليظ الأصابع من الكفين والقدمين، وفسره ابن حجر: بغليظ الأصابع والراحة، وهو المتبادر قاله البيجوري. الكواهيس: [هي رؤوس العظام، وقيل: مجمع العظام كالركبة والمنكب] جمع كردوس كعصفور: رأس العظم، وقيل: مجمع العظام كالركبة والمنكب. المسوبة: [الشعر الدقيق الذي يبدأ من الصدر وينتهي إلى السرة]. تكفُّواً: إما بالهمز فيهما فيقرأ المصدر بضمّ الفاء كتقدم تقدماً، أو بلا همز فيقرأ بكسرها كتسمي تسميا، وعلى كل فهو مصدر مؤكد، وقوله: كأنما إلح مبالغة في التكفؤ. وهو: الضمير للحسين أو ابنه محمد مختلف عند الشراح، وكتب الرجال يؤيد الأول وكذا يؤيّده ما في جامع المصنف بلفظ: حدثنا أبو جعفر محمد بن الحسين بن أبي حليمة، وصفه به؛ لأن محمد بن الحسين أبا جعفر رجل آخر أيضاً في الرواة، كما يظهر من كتب الرجال، وهو أيضاً من هذه الطبقه، فنبه المصنف ليتميز عنه.

عن عمر بن عبد الله مولى غُفْرة قال: حدثني إبراهيم بن محمد - من ولد عليّ بن أبي طالب في - قال: كان عليّ إذا وصف رسول الله على قال: لم يكن رسول الله على بالطويل المُمّغِط، ولا بالقصير الممتردِّد، وكان رَبْعة من القوم، ولم يكن بالجعد القطِط، ولا بالسبط، كان جعدا رَجِلا، ولم التنام دانعم والتعمل ولا بالمكاثم، وكان في وَحْهه تدوير، أبيض مُشْرَب، أَدْعَج العينين، أهْدَب يكن بالمُطَهَّم ولا بالمُكاثم، وكان في وَحْهه تدوير، أبيض مُشْرَب، أَدْعَج العينين، أهْدَب الأشفار، حَلِيل المُشَاش والكتد،

إبراهيم بن محمد: هو ابن محمد ابن الحنفية – وهي أمة لعليّ بن أبي طالب الله من سبى بني حنيفة – وإبراهيم هذا لم يسمع من على بظاهره، ولذا قال المصنف في حامعه بعد إيراد الحديث: إسناده ليس يمتصل. الممتفط: [البائن الظاهر] بضم الميم وفتح الثانية مشددة وبكسر الغين المعجمة بعدها طاء مهملة، وأصله المنمغط، قلبت النون ميما وأدغمت في الميم، والمغط: مدّ شيء لين كذا في القاموس. وفي حامع الأصول: المحدثون يشدّدون الغين، أي مع تخفيف الميم الثانية، فهو اسم مفعول من التمغيط. رَجِلا: بكسر الجيم وقد يضمّ كما مرّسابقا.

بالمطهم: [البادن كثير اللّحم أي: كثير البدن متفاحش السمن] الرواية فيه بلفظ اسم المفعول فقط. مشرب": أي: بحمرة كما في رواية، هو بالتخفيف من الإشراب، وهو: خلط لون بلون، وفي نسخة بالتشديد من التشريب، وهو مبالغة في الإشراب. أدعج العينين: [شديد سواد العينين، وقيل: شديد بياض البياض وسواد السواد]. المشاش: بالضم بمعجمتين بينهما ألف، جمع مشاشة بالضم والتخفيف، وهي رؤوس العظام. والكند بمثناة فوقية تفتح وتكسر، مجتمع الكتفين، قاله المناوي.

أَجْرَد، ذومَسْرُبَة، شَشْ الكفّين والقدمين، إذا مشى تَقلّع كأنما يَنْحطّ في صَبَب، وإذا التَفَت الناس علما، بين كتفيه خاتَم النّبوة، وهو خاتم النّبيين، أجْود الناس صدرا، وأصدق الناس لهجة، وألينهُم عَرِيْكَة، وأكرمهم عشيرة، من رآه بديهة هابه، ومن خالطَه معرفة أحبّه، يقول العته: لم أرقبله ولا بعده مثله على قصال أبو عيسى عليه: سمعت أبا جعفر محمد بن الحسين يقول: سمعت الأصمعي يقول في تفسير صفة النبي على: المُمّغط: الذَاهِب طُولاً،

بدن پر بال زیادہ ہوجاتے ہیں، حضور اقد س سی کے بدن پر خاص خاص حصوں کے علاوہ جیسے بازو پنڈلیاں وغیرہ، اِن کے علاوہ اور کہیں بال نہیں سے )آپ کے بینے ہے ناف تک بالوں کی لکیر تھی، آپ کے ہاتھ اور قدم مبارک پُر گوشت سے ۔ جب آپ تشریف لے چلتے تو قد موں کو قوت ہے اُٹھاتے گویا کہ پستی کی طرف چل رہے ہیں۔ جب آپ کسی کی طرف توجہ فرماتے تو پورے بدن کے ساتھ توجہ فرماتے (یعنی یہ کہ صرف گردن پھیر کر کسی کی طرف متوجہ نہیں ہوتے سے ، اس لئے کہ اس طرح دوسرے کے ساتھ لا پرواہی ظاہر ہوتی ہے اور بعض او قات متکبرانہ حالت ہو جاتی ہے، بلکہ سینہ مبارک سمیت اس طرف توجہ فرماتے ۔ بعض علاء نے اس کا مطلب سے بھی فرمایا ہے کہ جب آپ توجہ فرماتے تو تمام چرہ ہے فرماتے، ناس کا مطلب سے بھی فرمایا ہے کہ جب آپ توجہ فرماتے تو تمام چرہ ہے فرماتے، کن انگھیوں سے نہیں ملاحظہ فرماتے سے ، مگر سے مطلب اچھا نہیں )آپ کے دونوں شانوں کے در میان مہر بوت سے فرماتے، کن انگھیوں سے نہیں ملاحظہ فرماتے سے ، مگر سے مطلب اچھا نہیں )آپ کے دونوں شانوں کے در میان مبر

أجرد: [قليل الشعر حيث لم يعمّ الشعر جميع حسده] أي: غير أشعر، وهو من يعم الشعر سائر بدنه فالأجرد خلافه، وليس المعنى أنه لم يكن على بدنه شعر؛ لأنه كث اللحية، طويل المسربة، وكان الشعر على مواضع من بدنه كما ترى، فالأجردية باعتبار أغلب المواضع. التفت معًا: [بجميع أجزائه حيث لا يلوي عنقه يمنة أو يسرة إذا نظر إلى الشيء].

لهجة: [اللسان ومراده الكلام] عشيرة: عشيرة على وزن قبيلة ومعناه، وفي بعض النسخ: عشرة بكسر أولها وسكون ثانيها أي: صحبة، ويؤيده ما سينقله المصنف عن الأصمعي، وكلا المعنيين صحبح في حقه المشرّ؛ لأن قبيلته أشرف ومخالطته أكرم. ناعته: [أي: واصفه] الناعت اسم فاعل من نعت: إذا وصفه، قال الحافظ أبو موسى: النعت وصف الشيء بما فيه من حسن ماله الجليل، ولا يقال في المذموم إلّا بتكلّف متكلّف، فيقول نعت سوء، فأما الوصف فيقال فيهما، أي: في المحمود والمذموم.

قال: وسمعت أعرابيا يقول في كلاهه: تَمعّط في نُشّابَتِه أي: مدّها مدًّا شديداً. والمتردّد: الداخل بعضه في بعض قِصَراً. وأمّا القَطِط: فالشديد الجعودة. والرّجِل: الذي في شعره حُجُونة، أي: تَثنّ قليلا. وأما المطهّم: فالبَادِن الكثير اللحم. والمكلّثم: المدوّر الوجه. والمُشرّبُ: الذي في بياضه حُمرة. والأدعَج: الشديد سواد العين. والأهداب: الطويل الأشفار. والكتيد: مجتمعة الكَتِفين، وهو الكاهل. والمَسرُبة: هو الشعر الدقيق الذي كأنه قضيبٌ من الصدر إلى السرة. والشـشن: الغليظ الأصابع من الكفين والقدمين. والتقلُّع: أن يمشي بقوة.

سب سے زیادہ نرم طبیعت والے تھے اور سب سے زیادہ شریف گھرانے والے تھے۔(غرض آپ دل و زبان، طبیعت، خاندان،اوصاف ذاتی اور نسبی ہر چیز میں سب سے افضل تھے)آپ کو جو شخص یکا یک دیکھتا مرعُوب ہو جاتا تھا (یعنی آپ کا و قار اس قدر زیادہ تھا کہ اول وہلہ میں دیکھنے والا رعب کی وجہ سے ہیبت میں آ جاتا تھا)اؤل تو جمال و خوبصورتی کے لئے بھی رعب ہوتا ہے۔

قال: أي الأصمعي، و وهم من زعم أن فاعله أبوجعفر، وأبعد من جوّز احتمال الرجوع إلى المصنّف قاله القاري، وهذا استدلال الأصمعي فيما قاله قبل. كلامه: يعني يقول الأعرابي في أثناء كلامه: تمغط فلان في نشابته، أي: مدّها، والنشابة بضم النون وتشديد الشين المعجمة وموحدة وبناء التأنيث، ودونها: السهم، وإضافة المدّ إليها مجاز؛ لأنها لا تمدّ، وإنّما بمد وتر القوس. واعترض على المصنف: بأنه ليس في الحديث لفظ "التمغط" حتى يتعرض له وإنما فيه لفظ "الانمغاط". وأجيب: بأنه من توضيح نظيره.

والصَّبَ الحَدُور، تقول: انحدرنا في صَبوُبٍ وصَبَبٍ. وقوله: جَلِيلُ المُشَاشِ: يُريد رؤوس المناكب. والعِشرة: الصَّحبة، والعشير: الصَّاحب. والبداهة: المفاجأة، يقال: بَدَهْتُه بأمر أي: فَجَأَتُه. حدثنا سفيان بن وكيع قال: حدثنا جُمَيْع بن عمير بن عبد الرحمن العِجْلِي إهلاءً علينا من كتابه، قال: أخبرني رجل من بني تميم من ولد أبي هالَة زوج خديجة يُكُني أبا عبد الله، عن ابن لأبي هالة، عن الحسن بن علي في قال: سألت خالي هند

(2) حضرت حسن فی فی فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے ماموں ہند بن ابی ہالہ سے حضور اکرم سین کیا کا کلیئے مبارک دریافت کیا،
اور وہ حضور سین کی کیئے مبارک کو بہت ہی کٹڑت اور وضاحت سے بیان کیا کرتے تھے۔ مجھے یہ خواہش ہوئی کہ وہ اُن
اوصاف جیلہ میں سے پچھ میرے سامنے بھی ذکر کریں تاکہ میں اُن کے بیان کو اپنے لئے ججت اور سند بناؤں، اور اُن
اوصاف جیلہ کو ذہن نشین کرنے اور ممکن ہو سکے تو اپنے اندر پیدا کرنے کی کوشش کروں (حضرت حسن فران کی عمر حضور
کے وصال کے وقت سات سال کی تھی، اس لئے حضور کے اوصاف جیلہ میں اپنی کم سی کی وجہ سے تامل اور کمالِ تحقظ کا
موقع نہیں ملا تھا) ماموں جان نے حضور اکرم سین کھی بڑے متب والے تھے، آپ کا چہرہ مبارک ماہ بدر کی طرح چکتا تھا،

صبوب: أي: مكان منحدر، وهو بفتح الصاد المهملة وضمها أيضاً، ويقال: بالضم جمع صبب بفتحتين، ولم يدغم الصبب؛ لئلا يشتبه بالصب الذي بمعنى العاشق. عمير: بالتصغير فيهما على ما اختاره الحافظ ابن حجر في تقريبه، قال القاري: ووقع في نسخ الشمائل مكبّراً، وكذا أورده المزي في تهذيبه، والذهبي في ميزانه وكذا في شفاء قاضي عباض على ما في بعض الحواشي، وكتبه في تهذيب التهذيب لفظ "عمر" بلا واو، وكذا في أكثر نسخ الشمائل، قال القاري في مواضع من شرحه: صوابه عمير. إملاءً: أي: إلقاء، وهو مصدر حدثنا من غير لفظه، أو تمييز، أو حال بمعنى: ممليا علينا، قاله المناوي، والإملاء: إلقاء المحدث على الكاتب ليكتب، والإملاء قد يكون من حفظه وقد يكون بالكتاب، وفيه زيادة الاحتياط، فقيده بذلك. ابن: اسمه هند كاسم أبيه واسم حده، فهذا ممن يوافق اسمه اسم أبيه وحده، كذا في الشروح، لكن المحدثين تكلموا على هذا الإسناد.

ابن أبي هالة – وكان وصَّافا – عن حِلْية رسول الله ﷺ، وأنا أشتهي أن يصف لي منها شيئًا أتعلّق به، فقال: كان رسول الله ﷺ فَخْماً مُفَخَّماً، يتلألأ وجهه تلألؤ القَمَر ليلة البدر، أطول من العنظ به المنظمة النظمة النظمة

آپ کا قد مبارک بالکل متوسط قد والے آدی ہے کی قدر طویل تھا لیکن زیادہ لجے قد والے سے بست تھا، سر مبارک اعتدال کے ساتھ بڑا تھا، بال مبارک کی قدر بل کھائے ہوئے تھے۔ اگر سر کے بالوں میں اتفاقا خود مانگ نکل آئی تو مانگ رہنے وسیت ورنہ آپ خود مانگ نکل آئی تو مانگ رہنے ورنہ آپ خود مانگ نکالنے کا اہتمام نہ فرماتے تھے۔ (بیہ مشہور ترجمہ ہے، اس بنا پر یہ اشکال چیش آتا ہے کہ حضور اکرم شکھا کا قصداً مانگ نکا لناروایات سے ثابت ہے، اس اشکال کے جواب میں علماء بیہ فرماتے ہیں کہ اس کو ابتدائے زمانہ پر حمل کیا جائے کہ اولا حضور شکھا کے وابہ من کی بندہ کا چیز کے نزدیک بیہ جواب اس لئے مشکل ہے کہ حضور اکرم شکھا کی عادتِ شریفہ مشرکین کی مخالفت اور اہل کتاب کی موافقت کی وجہ سے مانگ نہ نکالنے کی تھی، اس کے بعد پھر مانگ نکالنی مثروع فرما دی، اس لئے اچھا ترجمہ جس کو بعض علماء نے ترجیح دی ہے وہ یہ ہے کہ اگر بسولت مانگ نکل آئی تو نکال لیسے شروع فرما دی، اس لئے اچھا ترجمہ جس کو بعض علماء نے ترجیح دی ہے وہ یہ ہے کہ اگر بسولت مانگ نکل آئی تو نکال لیسے سے اور اگر کسی وجہ سے بسولت نہ نکلی آئی تو نکال لیسے تھے اور اگر کسی وجہ سے بسولت نہ نکلی اور کنگھی وغیرہ کی ضرورت ہوتی تو اس مبارک زیادہ ہوتے تھے تو کان کی لوسے متجاوز موجود ہوتی تو نکال لیسے )جس زمانہ میں حضور شکھیا کے بال مبارک زیادہ ہوتے تھے تو کان کی لوسے متجاوز موجود ہوتی تھے۔ آپ کارنگ نہیں تھے، ان دونوں کے در میان ایک رگ تھی جو غصہ کے وقت اُنجر جاتی تھی، جد عصہ کے دوت اُنجر جاتی تھی،

فخمًا: [عظيم في نفسه]. مفخمًا: [معظم في صدور الرجال]. أطول: من المربوع، أي: الحقيقي، فلا ينافي ما سبق من أنه عليه كان مربوعاً، وهذا دليل على أنه عليه كان مائلاً إلى الطول. المشذب: [البائن الطويل] على صيغة المفعول من التشذيب، أصله: النخلة الطويلة التي شذب عنها جريدها، أي: قطع. عقيقته: [شعر الرأس الذي على الناصية] أي: شعر رأسه، وأصل العقيقة الشعر الذي يكون على رأس المولود عند الولادة، وبه سميت الذبيحة عقيقة. قال القاري: العقيقة: الشعر الذي يولد عليه المولود قبل أن يحلق في اليوم السابع، فإذا حلق ونبت ثانيا فزال عنه اسم العقيقة، وربما سمّي الشعر عقيقة بعد الحلق أيضاً على المجاز، وبحذا جاء هذا الحديث؛ لئلا يلزم أن يكون شعره باقيا من حين ولادته؛ فإنه مستبعد جدا، اللهم الأ أن يقال: إنه من الكرامات الإلهية؛ لئلا يذبح باسم الآلهة الصناعية، وقد ورد أنه عق عن نفسه بعد النبوّة.

يجاوز شعرُه شَحْمَةَ أذنيه إذا هو وَفَره، أزهر اللَّون، واسع الجبين، أزجّ الحَوَاجب، سَوَابِغَ من غير السَّن المسلمان المناه المسلمان المناه الله الله المناه المناه المناه المناه الله الله المناه ا

آپ کی ناک بلندی ماکل تھی اور اس پر ایک چک اور نور تھا، ابتداءً ویکھنے والا آپ کو بڑی ناک والا سجھتا، (لیکن غور سے معلوم ہوتا کہ حسن و چک کی وجہ سے بلند معلوم ہوتی ہے ورنہ فی نفسہ زیادہ بلند نہیں ہے) آپ کی واڑھی مبارک بھر پور اور گنجان بالوں کی تھی، آکھ کی پُتلی نہایت سیاہ تھی، رخسار مُبارک ہموار بلکے تھے، گوشت لگے ہوئے نہیں تھے، آپ کا و ہن مبارک اعتدال کے ساتھ فراخ تھا (یعنی تنگ منہ نہ تھا) آپ کے وندانِ مبارک باریک آبدار تھے اور اُن بیس سے سامنے مبارک اعتدال کے ساتھ فراخ تھا (یعنی تنگ منہ نہ تھا) آپ کے وندانِ مبارک باریک آبدار تھے اور اُن بیس سے سامنے کے وانتوں بیس ذرا ذرا فصل بھی تھا، سینے سے ناف تک بالوں کی ایک باریک لکیر تھی، آپ کی گردن مبارک الی خوبصورت اور باریک تھی جیسا کہ مورتی کی گردن صاف تراشی ہوئی ہوتی ہے اور رنگ بیس چاندی جیسی صاف اور خوبصورت تھی، آپ کے سب اعضا نہایت معتدل اور پُر گوشت تھے اور بدن گٹھا ہوا تھا۔ پیٹ اور سینہ مبارک ہموار تھا لیکن سینہ فراخ اور چوڑا تھا۔ آپ کے دونوں مونڈھوں کے در میان قدرے زیادہ فصل تھا، جوڑوں کی ہڈیاں توی اور بڑی تھیں (جو توت کی دلیل ہوتی ہے) کپڑااٹارنے کی حالت بیس آپ کا بدن روشن و چکدار نظر آتاتھا (یا یہ کہ بدن کا وہ حصہ بھی جو کپڑوں سے باہر رہتا تھا، روشن اور چکندار تھا، چہ جائیکہ وہ حصہ جو کپڑوں میں محفوظ ہو۔ ہندہ کے نزد یک بہ ترجہ اچھا ہے)

وإلا: أي وإن لم تتفرق بنفسها فلا يفرقها بل يتركها على حالها، ثم استأنف بقوله: يجاوز شعره. أزج: [أي: استقواس الحاجبين أو دقة الحاجبين مع طول كما في القاموس، أو دقة الحاجبين مع طول كما في القاموس، أو دقة الحاجبين مع سبوغهما كما في الفائق، وإنما قال: "أزج الحواجب" دون مزجج الحواجب؛ لأن الزجج حلقة والتزجيج صنعة، والخلقة أشرف. قرن: [اقتران الحاجبين بحيث يلتقي طرفاهما]. يدره: من الإدرار على الرواية الصحيحة أي: يجعله الغضب ممتلئا قاله القاري، أي: يصير العرق ممتلئا غضباً كما يصير الضرع ممتلئا لبنا.

أقنى العرنين: [أي: طويل الأنف مع دقة أرنبته، ومع حدب في وسطه] العرنين: قال المناوي: بكسر المهملة وسكون الرّاء وكسر النون الأولى: ما صلب من عظم الأنف أو كله أو ماتحت بحتمع الحاجبين أو أوله. ضَلِيعَ الفم، مُفلَّج الأسنان، دقيق المَسْرُبة، كأنَّ عُنُقَه جِيدُ دُمية في صَفَاء الفضَّة، معتدل الخَلْق. الصورة الصورة بَادِن، مُتَمَاسِكُ، سَوَاءٌ البطنُ والصدرُ، بَعيد مابين المنكبين، ضَخْمَ الكَرَاديس،

ناف اور سینہ کے در میان ایک لکیر کی طرح سے بالوں کی باریک دھاری تھی، اس لکیر کے علاوہ دونوں چھاتیاں اور پیٹ بالوں سے خالی تھا، البتہ دونوں بازو اور کندھوں اور سینہ کے بالائی حصہ پر بال سے، آپ کی کاائیاں دراز تھیں اور ہھیلیاں فراخ، نیز ہھیلیاں اور دونوں قدم گداز پُر گوشت تھے۔ ہاتھ پاؤٹ کی انگلیاں تناسب کے ساتھ لمبی تھیں۔ آپ کے تلوے قدرے گہرے تھے اور قدم ہموار تھے کہ پائی اُن کے صاف سقرا ہونے اور ان کی ملاست کی وجہ سے ان پر تھہرتا نہیں تھا فوراً ڈھل جاتا تھا۔ جب آپ چلتے تو قوت سے قدم اُٹھاتے اور آگے کو جھک کر تشریف لے جاتے، قدم زمین پر آہتہ پڑتا فوراً ڈھل جاتا تھا۔ جب آپ چلتے تو قوت سے قدم اُٹھاتے اور آگے کو جھک کر تشریف لے جاتے، قدم زمین پر آہتہ پڑتا زور سے نہیں پڑتا تھا۔ آپ تیز رفتار تھے اور ذرا کشادہ قدم رکھتے، چھوٹے قدم نہیں رکھتے تھے۔ جب آپ چلتے تو ایسا معلوم ہوتا گویا پستی میں اُتر رہے ہیں۔ جب کی طرف توجہ فرماتے تو پورے بدن سے پھر کر توجہ فرماتے۔ آپ کی نظر نیا معلوم ہوتا گویا پستی میں اُتر رہے ہیں۔ جب کی طرف زیادہ رہتی تھی۔ (اس میں یہ اشکال ہے کہ ابو داؤد شریف میں روایت ہے کہ حضور شکھا آسان کی طرف اکثر دیکھا کرتے تھے، دونوں میں تطبیق یہ ہے کہ عادت شریفہ تو زمین ہی کی طرف نگاہ رہنے کی تھی۔ اس کے انتظار میں گاہ بگاہ آسان کی طرف بھی ملاحظہ طرف نگاہ رکھنے کی تھی لیک اس کے انتظار میں گاہ بگاہ آسان کی طرف بھی ملاحظہ فرماتے تھے ورنہ عام او قات میں عادت شریفہ نیکی نظر رہنے کی تھی۔

ضليع الفم: [أي: عظيم الفم وواسعه؛ لأن سعته دليل على فصاحته.] مفلج الأسنان: [أي: ما بين أسنانه انفراج] مفلج بصيغة المفعول، والفلج: انفراج ما بين الثنايا، والظاهر اختصاص الانفراج بالثنايا، ويؤيده إضافته إلى الثنيتين في بعض الروايات، وما قاله العصام: إنه يحتمل الانفراج مطلقا يردّه أن المقام مقام المدح، وقد صرح جَمع من شرّاح الشفاء أن انفراج جميع الأسنان عيب. المسوبة: بفتح الميم وسكون السين المهملة وضم الراء وتفتح: شعر ما بين الصدر والسرة. معتدل الحَنْق: [أي: معتدل الصورة الظاهرة بحيث أن أعضاءه متناسبة غير متنافرة]. بادن: [أي: سمين سمنًا معتدلاً] الرواية إلى ههنا بالنصب، ومن ههنا إلى آخر الحديث بالرفع، قاله القاري عن الحنفي، والمعنى: أنه عليم كان سمينا معتدلاً، يعني لم يكن سميناً جداً ولا نحيفاً حداً. قاله البيحوري. متماسك: [أي: بمسك بعضه بعضًا من غير ارتعاش وارتعاد وإن كبر في العمر.] البطن: بإضافة السواء إلى البطن والصدر وبدون الإضافة، فيكونان مرفوعين على الفاعلية.

ادھر قاتل کی نظریں شرم سے اوپر نہیں اٹھیں اُدھر بھل کھڑا ہے ہاتھ پر میت لئے دل کی اوپ کی عادتِ شریفہ عموماً کوشئہ چھم سے دیکھنے کی تھی (یعنی غایتِ شرم و حیا کی وجہ سے پوری آ نکھ بھر کر نہیں دیکھتے تھے۔) چلنے میں صحابہ کو اپنے آ گے کر دیتے تھے اور آپ پیچھے رہ جاتے، جس سے ملتے سلام کرنے میں خود ابتدا فرماتے۔ فالکہ ہی: حضور سلٹ نیا کا بیچھے رہ جانا علاء نے اس کو تواضع پر حمل فرمایا ہے۔ لیکن بندہ ناچیز کے نزدیک اگر یہ حالتِ سفر پر محمول ہو توانسب ہے، اس لئے کہ حضور سلٹ کیا کی عادتِ شریفہ سے تھی کہ سفر میں پیماندگان اور ضعفاء کی خبر گیری کے لئے آپ بیچھے رہا کرتے تھے۔ یہ حدیث بہت طویل ہے جس میں حضور اکرم سلٹ کیا کا حلیہ، اخلاق، عادات بھلہ انواع نہ کور بیں۔ امام تر نہ کی دلئے اس کا پچھے حظہ حضور سلٹ کیا کی تواضع کے ذکر میں آئے گا۔

أنور المتجرّد: [نيّر العضو المتحرد عن الشعر أو عن الثوب]. اللبَّة: [وسط الصدر، النقرة الّيّ فوق الصدر، أو موضع القلادة منه]. قال: "أو قال: شائل" شك من الراوي، "وسائل الأطراف" بالمهملة، أي: طويلها، "وشائل" بالمعجمة، قريب منه، من شالت الميزان: ارتفعت، أي: كان مرتفع الأطراف بلا انقباض ولا احديداب. سائل الأطراف: [أي: طويلها طولاً معتدلاً].

خصان الأخمين: [أي: شديد تجافيهما عن الأرض، وهذه الشدة لا تخرجه عن حد الاعتدال] الأخمص من القدم موضع لايلصق بالأرض منها عند الوطي، والخمصان: المبالغ منه، أي: أن ذلك الموضع من أسفل قدميه شديد التجافي عن الأرض. مجمع البحار. وقال البيحوري: خمصان كعثمان، وبضمتين، وبفتح فسكون.

مسيح القدمين: [أي: أملسهما ومستويهما بلا تكسر ولا تشقق]. قلعًا: [انتزاع الشيء من أصله، أو تحويله عن محله، والمعنى: أنّه عليه إذا مشى رفع رجليه بقوة كأنّه يقلع شيئًا من الأرض]بفتح القاف وسكون اللّام، أي: رفع رجله عن الأرض رفعا بائنا بقوة، لا كمن يمشي اختيالا قاله القاري، يعني: إذا زال عن موضعه وذهب ومشى رسول الله ﷺ رفع رجليه بقوة. هوئًا: [الهون: الرفق واللين، أي: كان يمشى برفق ولين وتثبت].

فريْع المِشْية إذا مشى كأنما يَنْحط من صبَب، وإذا التَفَت التَفَت جميعاً، حَافِضُ الطرف، نظره إلى السَّمآء، جُلُّ نظره المُلاَحَظة، يَسُوق أصحابه، ويبدأ من لقي بالسلام. الأرض أكثرُ من نظره إلى السَّمآء، جُلُّ نظره المُلاَحَظة، يَسُوق أصحابه، ويبدأ من لقي بالسلام. حدثنا أبو موسى محمد بن المثنّى، حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا شعبة، عن سِمَاكِ بن حرب قال: سمعت "عابر بن سمرة عليه يقول: كان رسول الله علي ضليع الفم، أشْكُلَ العين، مَنْهُوس العَقِب، قال شعبة: قلت لسماك: ما ضليع الفم؟ قال: عظيم الفَم، قلت: ما أَشْكُلُ العين؟ قال: طويل شَق الْعَين. قلت: ما مَنْهُوس العَقِب؟ قال: قَلِيل لحم العَقِب. حدثنا هناد بن السريّ، حدثنا عَشْر بن القاسم، عن أشْعث - يعني ابن سوّار - عن أبي إسحاق، عن "جابر بن سَمُرة هُ قال: عَشْر بن القاسم، عن أَشْعث - يعني ابن سوّار - عن أبي إسحاق، عن "جابر بن سَمُرة هُ قال:

(۸) جابر بن سمرة والنائية فرماتے ہیں کہ حضور اکرم النائية فراخ دہن تھے؛ آپ کی آکھوں کی سفیدی میں سُرخ دورے پراے ہوئے تھے، ایرای مبارک پر گوشت بہت کم تھا۔ فاکدہ: اہل عرب مرد کے لئے فراخ دہنی پیندیدہ سمجھے ہیں، اور بعض لوگوں کے نزدیک اس جگہ فراخ دہنی سے فصاحت مراد ہے۔ آکھوں کی تعریف میں جو ترجمہ کیا گیاوہ صحیح قول کے موافق لکھا گیا، ورنہ اس حدیث کے زندیک اللہ عربہ میں امام ترفدی والنسطیا نے اس حدیث کے ایک راوی سے فراخ چشم کا ترجمہ نقل کیا ہے، وہ اہل لغت کے نزدیک غلط ہے۔

خمار آلودہ آئکھوں پر ہزاروں میکدے قربان وہ قابل بے پے ہی رات دن مخمور رہتا ہے (۹) حضرت جابر خلائے ہی ہے منقول ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ چاندنی رات میں حضور اقدس سلنگا کو دیکھ رہا تھا،

ذريع: [واسع الخطوة]. يسوق أصحابه: [أي: يقدمهم بين يديه]. يبدأ: من البدأءة، وفي بعض النسخ: يبدر بضم الدال والراء المهملتين، والمعنى متقارب. طويل: هذا التفسير خلت عنه كتب اللغة المتداولة، ومن ثَم جعله القاضي عياض وهما، والصواب ما اتفق عليه العلماء وجميع أصحاب الغريب: أن الشكلة حمرة في بياض العين. هناد: بتشديد النون، آخره دال مهملة، و"السري" بفتح السين المهملة المشددة، وكسر الراء المهملة، بعدها ياء مشددة. والحديث - على ما قاله النسائي - خطأ، وإنما هو مسند إلى البراء، ورد بأن البخاري صحح إسناده إلى البراء وجابر كليهما.

رأيت رسول الله وإلى القمر، حدثنا سفيان بن وكيع، حدثنا حميد بن عبد الرحمن الرُّوَّاسيّ، عن عندي أحسن من القمر، حدثنا سفيان بن وكيع، حدثنا حميد بن عبد الرحمن الرُّوَّاسيّ، عن زهير، عن أبي إسحاق قال: سأل رجل البراء بن عازب: أكان وجه رسول الله وشل السيف؟ قال: لا، بل مِثلَ القمر، حدثنا أبو داود المصاحفيّ سليمان بن سلم، حدثنا في النضر بن شميل، عن صالح بن أبي الأخضر، عن ابن شهاب، عن أبي سكمة،

حضور النَّاقِيُّ اس وقت سُرخ جوڑا زیب تن فرما تھے، میں مجھی جاند کو دیکھتا تھااور مجھی آپ کو، بالآخر میں نے یہ ہی فیصلہ کیا کہ حضور اکرم لٹنگینی جاند ہے کہیں زیادہ جمیل و حسین اور منور ہیں۔

دیر وحرم میں روشنی شمس و قبرے ہو تو کیا کہ وں جھے کو تو تم پند ہوا پی نظر کو کیا کروں

(۱۰) ابو اسحاق کہتے ہیں کہ کسی شخص نے حضرت براء سے بوچھا کہ کیا حضور اقد س سی گیا گیا کا چہرہ مبارک تلوار کی طرح شفاف تھا؟ انھوں نے کہا کہ نہیں بلکہ بدر کی طرح روشن گولائی لئے ہوئے تھا۔ فاکدہ: تلوار کی تشبیہ میں یہ نقصان تھا کہ اس سے زیادہ طویل ہونے کا شبہ پیدا ہوتا تھا، نیز اس کی چمک میں سفیدی غالب ہوتی ہے نورانیت نہیں۔ اس لئے حضرت براء شاہ کے کا شبہ پیدا ہوتا تھا، نیز اس کی چمک میں سفیدی غالب ہوتی ہے نورانیت نہیں۔ اس لئے حضرت براء شاہ کی اس سے تقریبی ہیں ورنہ ایک چاند کیا ہزار چاند میں بھی حضور اقدس النہ کی جیسا نور نہیں ہوسکا۔ ایک عربی شاعر کہتا ہے کہ اگر کھے مدوح کو عیب ہی لگانا ہے تو اسے چود ہویں رات کے چاند سے تشبیہ دے دے، اس کے عیب لگانے کے لئے یہ ہی کافی ہے۔

ليلة إضحيان: [ليلة مقمرة من أولها إلى آخرها ولا غيم فيها] "ليلة" بالتنوين و"إضحيان" بكسر الهمزة، وسكون الضاد المعجمة، وكسر الحاء المهملة، وتخفيف التحتانية، آخره نون منونة، منصرف وإن كان فيه الألف والنون زائدتين، أي: ليلة مقمرة من أوّلها إلى آخرها. الرُّؤاسيّ: بضم الراء وفتح الهمزة آخره سين مهملة بعدها ياء منسوب لجده رؤاس، وهو الحارث بن كلاب بن ربيعة. وقيل: منسوب إلى بيع الرؤس، وهو غلط رواية ودراية.

مثل السيف: [أي: من الاستنارة والاستطالة]. المصاحفي: قال البيجوري: بفتح الميم وكسر الحاء، نسبة إلى المصاحف، لعلّه لكتابته لها أو بيعه، وكان القياس أن ينسب إلى المفرد، وهو مصحف بتثليث الميم.

(۱۱) ابوہریرہ و خلی فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النظافیا اس قدر صاف شفاف حسین و خوبصورت سے گویا کہ چاندی ہے آپ کا بدن و مالا گیا ہے۔ آپ کے بال مبارک قدرے خدار گھنگریالے سے فاکدہ: سب سے پہلی روایت جو حضرت انس فیلافی کی گزر چکی ہے، اس میں بالکل سفید رنگ کی نفی کی گئی تھی اس لئے اس حدیث سے سے مراد نہیں کہ چاندی کی طرح سے بالکل سفید رنگ سفیدی سُر خی ماکل تھی اور چک و حُسن غالب تھا۔

(۱۲) جابر بن عبد الله وظائفة حضور اقدس التفائف كا يه ارشاد نقل فرماتے ہيں كه مجھ پر سب انبيا عَلَيْهُ الله بيش كے گئے يعنی مجھے دكھائے گئے، پس حفرت موئ علي كا كو ميں نے ديكھا تو وہ ذرا پتلے دُ بلے بدن كے آدمی ہيں گويا كه قبيلة شنوء ہ كے لوگوں ميں سے ہيں، اور حضرت عيلی علي الكو ان سب لوگوں ميں سے جو ميرى نظر ميں سے ہيں عروہ بن مسعود ان سے زيادہ ملتے علوم ہوئے، اور حضرت ابراہيم علي الكو ديكھا تو ميرے ديكھے ہوئے لوگوں ميں سے ميں خود ہى ان كے ساتھ زيادہ مشابہ ان لوگوں ميں سے جو ميرى نظر ميں ہيں د حيہ كبى ہيں۔ مشابہ ہوں، ايسے ہى جر ميرى نظر ميں ہيں د حيہ كبى ہيں۔

صيغ من فضة: [أي: لأنه كان يعلو بياضه النور والإشراق]. عرض عليّ: أي: في ليلة المعراج كما يدلّ عليه رواية البخاري، أو في المنام كما يدلّ عليه روايته الأخرى. ضوب: بفتح الضاد المعجمة وسكون الراء، أي: خفيف اللّحم و"من الرحال" صفة ضرب. قاله القاري. شنوءة: بفتح المعجمة وضمّ النون، ثم واو ساكنة، ثم همزة مفتوحة بعدها تاء، قبيلة من اليمن أو من قحطان، وهم متوسّطون بين الخفة والسمن. مويم: [بنت عمران، من ذرية سليمان، بينها وبينه أربعة وعشرون أبًا.]

عروة بن مسعود: [الثقفي لا الهزلي، الذي أرسلته قريش يوم الحديبية، فعقد معه الصلح وهو كافر، ثم أسلم سنة تسع من الهجرة] أي: الثقفي لا الهذلي كما توهم، ولا يخفي عليك أن "أقرب" مبتداً، حبره "عروة "و"مَنْ" موصولة، عائدها محذوف، أي: أقرب الذي رأيته، و"به" متعلق بـــ "شبها" المنصوب على أنه تمييز للنسبة وصلة القرب محذوفة أي إليه أو منه.

ورأيت إبراهيم على فإذا أقرب مَنْ رأيت به شَبَهاً وحَية. حدثنا محمّد بن بشار وسفيان بن وكيع - جبريل على فإذا أقرب من رأيت به شَبَها وحية. حدثنا محمّد بن بشار وسفيان بن وكيع - المعنى واحد - قالا أخبرنا يزيد بن هارون، عن سعيد الجُريري قال: سمعت أبا الطفيل يقول: رأيت رسول الله على وما بقي على وجه الأرض أحد رآه غيري. قلت: صِفْه لي، قال: عنين مليحاً مقصّداً، صلوات الله وسلامه عليه.

فائدہ: یہ حضور اقد س سُنگا کا انبیا کو دیکھنا یا شبِ معراج میں ہوا ہے یا خواب کی حالت میں ہوا ہے۔ بخاری شریف میں دونوں طرح کی روایتیں ہیں اور اس اختلاف میں کوئی اشکال نہیں ہے، اس لئے کہ ہو سکتا ہے کہ دونوں مر تبہ دیکھا ہو، نیز حفرت موسی علیا ہے ذکر میں بلکے بدن کا ترجمہ اپنے نزدیک رائج قول پر کیا ورنہ بعض علیا ہے اس کے ترجمہ میں اور بھی اقوال فرمائے ہیں۔ ان تین انبیاکا ذکر اس لئے فرمایا کہ حضرت موسیٰ اور حضرت عیسیٰ عیسالطلیالی بن امر ائیل کے انبیاء میں سے تھے اور حضرت ابراہیم علیادہ ازیں کہ حضور اللی ایک کے اجداد میں تھے جملہ عرب ان کو مانتے تھے۔ میں سے جو اور حضرت ابراہیم علی میں نے ابوالطفیل ڈائٹو کو یہ کہتے ہوئے نیا کہ حضور اقد س سُنٹونی کے دیکھنے والوں میں اب روئے زمین پر میرے سواکوئی نہیں رہا۔ میں نے ابن سے کہا کہ مجھ سے حضور اقد س سُنٹونی کے دیکھنے والوں میں اب روئے زمین پر میرے سواکوئی نہیں رہا۔ میں نے اُن سے کہا کہ مجھ سے حضور اقد س سُنٹونی کی حلیہ بیان سیجئے۔ انھوں نے فرمایا کہ حضور اللی تھے میں نہ میں دریا کے ساتھ لیکن سُرخی مائل اور معتدل جسم والے تھے۔

دحية: كسدرة وقديفتح أوله، معناه في الأصل: رئيس الجند، صحابي مشهور، وكان حبرئيل عفي يأتي غالباً على صورته؛ لأن عادة العرب قبل الإسلام إذا أرسلوا رسولا إلى ملك لا يرسلونه إلا مثل دحية في الجمال أو الفصاحة، فإنه كان بارعاً في الجمال حتى تضرب به الأمثال، قاله البيجوري. أبا الطفيل: عامر بن واثلة، كان من جماعة على ومحبّيه، ولد عام الهجرة أو عام أحد، ومات سنة عشر ومائة على الصحيح على ما قاله البيجوري في شرح الشمائل، واختاره الحافظ في تقريبه فيصح حينئذ قوله: ما بقي على وجه الأرض أحد رآه غيري. مليحًا: [أي: أبيض مشرب بحمرة]. مقصداً: بتشديد الصاد المفتوحة على أنه اسم مفعول من باب التفعيل أي: متوسطا، يقال: رجل مقصد، أي: متوسط، كما يقال: رجل قصد أي: وسط، قال تعالى: ﴿وَعَلَى اللهِ قَصْدُ السّبيل ﴾ (النحل: ٩)

حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، أخبرنا إبراهيم بن المنذر الحِزَاهِي، أخبرنا عبد العزيز بن ثابت الزهري، كناب الله بن السخ، والصواب عبد العزيز ون الو نابت كناب السخ، والصواب عبد العزيز ون الو نابت حدثني إسماعيل بن إبراهيم ابن أخي موسى بن عُقبة، عن موسى بن عَسقبة، عن كريب، المنت ابن عباس الله عن كان رسول الله علي أفلج الثنيتين، إذا تكلّم رُئي كالنّور يَخرُج من بين ثَنايَاه

فائدہ: ابوالطفیل فیلٹی، نے سحابہ میں سب سے اخیر میں وفات پائی ہے۔ ان کی وفات ایک سودس ہجری میں ہوئی ہے۔ ای بنا پر انھوں نے کہا کہ اب میرے سواکوئی دیکھنے والا نہیں رہا۔ علماء فرماتے ہیں کہ روئے زمین کی قید اس لئے لگائی کہ آسان پر حضرت عیسی علیک آآپ کے دیکھنے والوں میں موجود تھے۔

(۱۳) ابن عباس کی فرماتے ہیں کہ حضور اکرم سی آئی کے اگلے دانت کچھ کشادہ تھے، یعنی ان میں کسی قدر ریخیں تھیں گنجان نہ تھے۔ جب حضور اقدس سی آگی فرماتے توایک نور سا ظاہر ہوتا جو دانتوں کے در میان سے نکلتا تھا۔ فاکدہ: علاء کے نزدیک مشہور سے کہ سے کہ سے تشبیہ ہے، حضور اقدس سی آئی آئے کے کلام کو جو دانتوں کے در میان سے نکلتا تھا اس کو نور کے ساتھ تشبیہ دی ہے، لیکن علامہ مناوی کی رائے سے کہ کوئی جسی چیز تھی تشبیہ نہیں جو بطور مجزہ کے حضور اقدس سی آئی ہے کہ کوئی جسی چیز تھی تشبیہ دی ہے، لیکن علامہ مناوی کی رائے سے کہ کوئی جسی چیز تھی تشبیہ نہیں جو بطور مجزہ کے حضور اقدس سی کی کہ کوئی جسی کے دانتوں کے در میان سے نکلتی تھی۔

حیاہے سر جُھالینااداہے مسکرادینا الغرض حُلیّہ مبارک میں ہر ہر چیز کمالِ حُسن کو پینچی ہوئی تھی۔ میں جارک میں ہر ہر چیز کمالِ حُسن کو پینچی ہوئی تھی۔

دامانِ نگه تنگ و گل محسن توبسیار کله دارد

لعِن جیسے آپ جمالِ معنوی میں منتها پر تھے، ایسے ہی جمالِ ظاہری میں بھی انتہا پر تھے۔ اللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَى سَیِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ بَقَدْدِ حُسْنِهِ وَجَمَالِهِ

الحزامي: بحاء مهملة مكسورة وزاي بعدها ألف فميم، نسبة إلى حده حزام، فإنه إبراهيم بن المنذر بن المغيرة بن عبد الله بن خالد بن حزام القرشي. أفلج: [فرجة بين الثنايا والرّباعيات]. الثنيتين: [تثنية ثنية بتشديد الياء]. كالنور: أي: يرى شيء أبيض له صفاء، يلمع كالنور، معجزة له ني مكذا قالت الشرّاح، ولا مانع من ذلك، ولا يبعد عندي أن يكون هذا من كمال جماله، فمن يبلغ من الحسن أقصاه يظهر في كلامه لمعة، وهو مشاهد.

### بابُ ما جاء في خاتم النبُوَّة

### باب۔ حضور اقد س النُّهُ أَيْمَ كَي مهر نبوّت كا بيان

فائدہ: یہ مضمون حضور اقد سی النہ اللہ کے علیہ شریف کے ذیل میں ہونے کی وجہ سے پہلے باب کا جزو ہونا چاہئے تھا گر شد تر اہتمام کی وجہ سے اور نیز اس وجہ سے کہ یہ معجزہ اور علاماتِ نبوت سے بھی ہے، اس کو علیحدہ ذکر کیا جاتا ہے۔ مہر نبوت حضور اقد سی سی افغانی کے بدن پر ولادت ہی کے وقت سے بھی جیسا کہ فتح الباری نے بواسطہ یعقوب بن حسن حضرت عائشہ فی خوالی کی حدیث سے نقل کیا ہے اور حضور کی وفات میں جب بعض صحابہ کو شک ہوا تو حضرت اساء فی فی کیا ہے۔ اس کے نہ ہونے سے وصال پر استدلال کیا کہ اس وقت وہ نہیں رہی تھی، چنانچہ مناوی نے اس قطبہ کو مفضل نقل کیا ہے۔ اس میں اختلاف ہے کہ اس مہر نبوت پر کچھ لکھا ہوا تھا یا نہیں۔ ابن حبان وغیرہ نے اس کی تھیجے کی ہے کہ اس پر (عَمد رَسُولُ اللهُ) کھا ہوا تھا اور بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ اس پر (سو فانت المنصور) کھا ہوا تھا جس کا ترجمہ ہے کہ تم جہاں چاہے جاؤ تمہاری مدد کی جائے گی۔ بعض اکا بر کی رائے یہ ہے کہ یہ روایتیں شبوت کے درجہ کو نہیں پہنی ہیں۔ اس باب میں امام تر نہ کی دلئے یہ نے آٹھ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) سائب بن بزید کہتے ہیں کہ مجھ کو میری خالہ حضور اقد س النگائیا کے پاس لے گئیں اور عرض کیا کہ یہ میرا بھانجا بیار ہے۔ حضور اقد س النگائیا نے میرے سر پر ہاتھ پھیرااور میرے لئے دعائے برکت فرمائی (بعض علاء کے نزدیک حضور النگائیا کاسر پر

خاتم: [أي: باب بيان ما ورد في شأنه من الأخبار، وإنما أفرده بباب مع أنه من جملة الخُلُق اهتمامًا بشأنه لتميزه عن غيره بكونه معجزة، وكونه علامة على أنه البهي الموعود به في آخر الزمان، الطابع الذي ختم به جبريل عليه حين شقً صدره الشريف، فإنه أتى به من الجنّة علامة به حينئذٍ، فظهر بها خاتم النبوة الذي هو قطعة لحم] هو بفتح التاء وكسرها، والكسر أشهر، وإضافته للنبوة؛ لكونه من آياتها.

إن ابن أختي وَجِعٌ، فمسح رسول الله ﷺ وأسي، ودعالي بالبركة، وتوضّأ، فشربتُ من وَضوءه، وقُمتُ خلْف ظهره، فنظرتُ إلى الخاتم الّذي بين كتفيه، فإذا هو مِثل زِرِّ الحَجَلَة.

ہاتھ پھیرنااس بات کی دلیل ہے کہ ان کے سر میں کوئی تکلیف تھی۔ لیکن بندہ ضعیف کے نزدیک اچھا یہ معلوم ہوتا ہے کہ حضور اللہ کا ان کے سر پر ہاتھ پھیرنا شفقت کے لئے تھا،اس لئے کہ سنہ ۲ جری میں ان کی ولادت ہے تو حضور اقد س اللہ کے وصال کے وصال کے وقت تک بھی ان کی عمر آٹھ نو سال سے زائد کی نہیں تھی، اس لئے یہ ہاتھ پھیرنا شفقت کا تھا جیسے کہ بزرگوں کا معمول ہوتا ہے، اور علاج کے لئے حضور اقد س اللہ کے وضو کا پانی پلوایا، جیسا کہ آگے آتا ہے یا کوئی اور تجویز فرمائی، بالحضوص جب کہ بخاری شریف کی روایت سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ ان کے پاؤں میں کوئی تکلیف تھی) اور حضور اگرم سے نو وضو فرمایا تو میں نے حضور اقد س سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ ان کے پاؤں میں کوئی تکلیف تھی) کی غرض سے جو لیکن ظاہر یہ ہے کہ ان کی دوا اور پانی پلانے ہی کی غرض سے حضور اقد س اللہ نے اپنی با (حضور اقد س اللہ نے وضو فرمایا) میں اتفاقا یا قصداً حضور اللہ نے کہ کی غرض سے حضور اللہ نے کہ ان کی دوا اور پانی پلانے ہی کی غرض سے حضور اللہ نے وضو فرمایا) میں اتفاقا یا قصداً حضور اللہ نے کہ کی غرض سے حضور اللہ نے کہ کی غرض سے حضور اللہ نے کہ بی بہ جو مسہری پر لئکا یا جاتا ہے۔ علماء اس لفظ کے ترجمہ میں مخلف ہوئے ہیں، بیغوی شکل میں اس پردہ میں گی ہوئی ہوتی ہے جو مسہری پر لئکا یا جاتا ہے۔ علماء اس لفظ کے ترجمہ میں مخلف ہوئے ہیں، بیغوی شکل میں اس پردہ میں گی ہوئی ہوئی ہوتی ہے جو مسہری پر لئکا یا جاتا ہے۔ علماء اس لفظ کے ترجمہ میں مخلف ہوئے ہیں،

وجع: [أي: ذو وجع، وهو يقع على كل مرض] بفتح الواو وكسر الجيم أي: ذو وجع، وكان ذلك الوجع في لحم قدمه؛ بدليل أنه وقع في البخاري في أكثر الروايات "وقع" بالقاف بدل الجيم، والوقع بالتحريك: هو وجع لحم القدم، قيل: يقتضي مسحه بي لرأسه أن مرضه كان برأسه، ودفع بأنه لا مانع من الجمع. قال العسقلاني: وفي بعض الروايات "وقع" بلفظ الماضي، قال ابن بطال: المعروف عندنا بفتح القاف والعين، فيحتمل أن يكون معناه: وقع في الأرض فوصل إلى ما حصل، قاله القاري. وأسي: خص الرأس بالمسح؛ لأنه مدار البقاء والصحة ومناط السلامة يدور على سلامة الدماغ، وبينه وبين الأعضاء الرئيسة ارتباط واشتراك، ولأنه أشرف أعضاء البدن. ومن أثر مسحه أن رأسه لم يزل أسود مع شيب ما سواه.

زر: [واحد الأزرار التي توضع في العرى التي تكون للخيمة] بتقديم الزاء المكسورة على الراء المهملة المشدّدة على ماصوّبه النووي، وقيل: بتقديم الراء المهملة. قيل: الأول أوفق بظاهر الحديث لكن الرواية لا تساعده، فعلى الأوّل "الزر" واحد الأزرار، و"الحجلة" بفتحتين، وقيل: بالضم أو بالكسر مع سكون الجيم، قبة صغيرة تعلق على السرير، وعلى الثاني "الرز": البيض، و"الحجلة": الطائر المعروف (القبحة) وزرها بيضها.]

الطالقاني: بكسر اللام وقد تفتح، نسبة إلى طالقان بلدة من بلاد قزوين. غُدّة: [قطعة اللحم، أي: لحم يحدث بين الجلد واللحم يتحرك بالتحريك، أو كل قطعة لحم صلبة تحدث عن داء بين الجلد واللحم] بضم المعجمة وتشديد الدال المهملة، لحم يحدث بين الجلد واللحم يتحرك بالتحريك قاله المناوي، وكونه حمراء معناه: مائلة إلى الحمرة؛ لئلا ينافي رواية مسلم أنه كان على لون حسده ﷺ، قاله القاري. وميثة: بضم الراء المهملة وفتح الميم وسكون الياء، صحابية لها حديثان: أحدهما هذا، والثاني في صلوة الضّحى، روته عن عائشة، حرج لها النسائي، قاله البيحوري وغيره.

- ولو أشاء أن أقبِّل الخَاتَم الذي بين كتفيه من قربه لَفَعَلْتُ - يقول لسعد بن معاذ يوم مات: [من احَل قربه] "اهْتزّله عرش الرحمن".

فاكدة: اس مين اختلاف ہے كه عرش كى حركت كى كيا وجه اور كيا معنى مشہور قول سے جس كے موافق ترجمه كلها كيا۔ بعض لوگول کی رائے یہ ہے کہ عرش کے جھومنے سے مراد اہلِ عرش ہیں۔ بعض کی رائے ہے کہ عرش سے مراد سعد کا اپنا تخت ہے وغیرہ وغیرہ۔ مگر راجح قول اول ہی ہے۔ بیہ سعد بن معاذ بڑے جلیل القدر صحابہ میں ہیں اُن کے اور بھی فضائل کتبِ حدیث میں آتے ہیں۔ ہجرت سے قبل نبی اکرم سلنگائی نے حضرت مصعب بن عمیر خالفی کو تعلیم و تبلیغ کے لئے مدینہ طیبہ بھیجا تھا اُن کے ہاتھ پر بیہ مسلمان ہوئے، اپنی برادری کے سر دار تھے اس لئے ان کے مسلمان ہوتے ہی تمام خاندان اسی روز مسلمان ہوگیا، سب سے اول جس خاندان نے مدینہ منورہ میں اسلام قبول کیا وہ یہی خاندان ہے۔سنہ ۵ ہجری میں ان کا وصال سینتیں سال کی عمر میں ہوا۔ستر ہزار فرشتے اُن کے جنازہ کی نماز میں شریک ہوئے تھے لیکن باوجوو ان سب کے حدیث شریف میں آتا ہے کہ قبر کی تھوڑی دیر کی سنگی ان کیلئے بھی پیش آئی۔ بڑی عبرت کی جگہ ہے، آدمی کو عذاب قبر سے کسی طرح عافل نہیں ہونا چاہئے، ہر وقت اس سے توبہ کرتے رہنا چاہئے۔ حضرت عثمان خالفُنو کا جب کسی قبر پر گزر ہوتا تواس قدر روتے کہ داڑ تھی مبارک تر ہوجاتی تھی، کسی نے عرض کیا کہ جنت اور دوزخ کا بھی تذکرہ ہوتا ہے اُس پر توآپ نہیں روتے اِس پر اس قدر روتے ہیں؟ توآپ نے ارشاد فرمایا کہ میں نے حضور ملک کیا ہے سُنا ہے کہ قبر آخرت کی منزلول میں سب سے پہلی منزل ہے جو اس سے نجات پالے اس کے لئے اس کے بعد کی ساری منزلیں سہل ہو جاتی ہیں اور جواس کے عذاب سے خلاصی نہ پاسکے اس کے لئے اس کے بعد کی منزلیں اور بھی زیادہ د شوار ہوتی ہیں۔

ولو أشاء: جملة معترضة بين الحال – وهو جملة يقول إلخ – وبين صاحبها – وهو رسول الله – والغرض منه بي بيان قربها منه حداً تحقيقاً لسماعها، وعبرت بالمضارع إشارة إلى أن تلك الحال كالمشاهدة. ثم الحديث لايدل على حواز النظر إلى الأجنبية فلا حاجة إلى الحواب، ولو سلم فيمكن أن يأوّل بمثل أنه كان مخصوصاً له على. لسعد بن مُعاذ: [كان من عظماء الصحابة، شهد بدرا وثبت مع المصطفى في يوم أحد، ورُمي يوم الحندق في أكْحَله فلم يرقأ الدم حتى مات، ودفن بالبقيع، وشهد جنازته سبعون ألف ملك]. يوم هات: يحتمل أن يكون من قوله على، فهو ظرف لقوله: اهتز، والظاهر أنه من كلام رميثة، فظرف لقولها: يقول. اهتزّله عوش الرحمن.]

حدثنا أحمد بن عبدة الضبي، وعليّ بن حُجر، وغير واحد قالوا: أخبرنا عيسى بن يونس، عن عمر بن عبد الله مولى غَفْرَة قال: حدثني إبراهيم أبن محمد من ولد علي بن أبي طالب فيه قال: كان علي في إذا وصف رسول الله في - فذكر الحديث بطُوله - وقال: بين كتفيه خاتَم النّبوة، وهو خاتَم النّبيين. حدثنا محمد بن بشّار أخبرنا أبو عاصم، أخبرنا عَزْرة بن ثابت، حدثني علباء بن أحمر قال: حدثني عمرو بن أخطب الأنصاريّ قال:قال لي رسول الله في : يا أبا زيد! ادن منّي فامْسَحْ ظهري، فمسحت ظهره،

نیز میں نے حضور سے یہ بھی سُنا ہے کہ میں نے جتنے مناظر و کیھے ہیں قبر کا منظر سب سے زیادہ ہولناک پایا۔ ( اسکوۃ ) الکّہُمّ اَحْفَظْنَا مِنْهُ. امام ترمذی والسیطیہ کی غرض اس جگہ حضرت سعد واللّٰہُمّ اَحْفَظْنَا مِنْهُ. امام ترمذی والسیطیہ کی غرض اس جگہ حضرت سعد واللّٰہُمّ اَحْفِظ ہے نہیں بلکہ اس حدیث میں مہر نبوت کا بیان کرنے سے اپنے قریب ہونے کا بیان ہے کہ میں بہت ہی قریب تھی جب کہ میں نے یہ مضمون سُناہ سینے میں کسی قتم کی غلطی وغیرہ کا احتمال نہیں۔ ہو کے کا بیان کرتے ہو حضرت علی واللّٰہُ ہِ جب حضور اقد س اللّٰہُ کَا کی صفت بیان کیا کرتے تو یہ یہ صفیق بیان کرتے اور حدیث نہ کورہ سابق ذکر کی۔ منجملہ ان کے یہ بھی کہتے کہ حضور کے دونوں موند صور کے دونوں موند صور کے در میان مہر نبوّت تھی اور آپ خاتم النبیین تھے۔ فائدہ: یہ حدیث پہلے باب میں مفضل گزر چکی ہے اس کے طور سے ذکر کویا نہیں مختر نبوّت کا ذکر تھا اس کے طرف اشارہ کر دیا۔ اور چونکہ اس میں مہر نبوّت کا ذکر تھا اس کے اس کو خاص طور سے ذکر دیا۔ یہ وہ کہتے بہاں مختفر طور سے اس کی طرف اشارہ کر دیا۔ اور چونکہ اس میں مہر نبوّت کا ذکر تھا اس لئے اس کو خاص طور سے ذکر دیا۔ یہ جو باب اول کے آٹھویں نمبر پر گزری ہے۔

بطوله: قال القاري والمناوي: تقدم الحديث بطوله في الباب الأول. علباء: بكسر العين المهملة وسكون اللام بعدها موحدة ومد. يا أبا زيد: هكذا في بعض النسخ بدون الهمزة، وفي بعضها بالهمزة، قال القاري: يكتب بغير ألف لكن يقرأ بها، قال ميرك: وقد يترك في اللفظ أيضاً تخفيفاً. والحديث أخرجه ابن سعد بهذا السند عن أبي زمعة بلفظ: قال: قال لي رسول الله ﷺ: يا أبازمعة! ادن مني، فامسح ظهري، فدنوت منه فمسحت ظهره، ثم وضعت أصابعي على خاتم فغمزتما، قلنا له: ما الحاتم؟ قال: شعر مجمتع عند كتفه. فقيل: يحتمل أن يكون للحديث طريقان. =

فوقعت أصابعي على الخاتم، قلت: وما الخاتم؟ قال: شَعْرَاتٌ مُجتَمِعاتٌ. حدثنا أبو عَمَّار الحسين على الخاتم، قلت: وما الخاتم؟ قال: شَعْرَاتٌ مُجتَمِعاتٌ. حدَّثني على الله على بن حسين بن واقد، حدَّثني أبي، حدَّثني عبد الله بن بُريدة لله بن بُريدة الله على الله على عبد الله على قل الله على عبد الله عائدة عائدة عالى: سمعت أبي بُريدة (٢) يقول: جاء سلمان الفارسي إلى رسول الله على حين قدِم المدينة بمائدة بدر من للط ابه

(۵) علیاء ابن احمر کہتے ہیں کہ مجھ سے عمرو بن اخطب صحابی والفنونے یہ قصد بیان کیا کہ ایک مرتبہ حضور اقدس الفنائیا نے مجھ سے کمر ملنے کے لئے ارشاد فرمایا، میں نے حضور ملٹی کیا کی کمر ملنی شروع کی تو اتفاقا میری انگلی مہر نبوت پرلگ گئی۔علماء کہتے ہیں کہ میں نے عمروے یو چھاکہ مہر نبوّت کیا چیز تھی؟انہوں نے جواب دیا کہ چند بالوں کا مجموعہ تھا۔ فاكده: يه بهلي روايات كے خلاف نہيں ہوئي اس كئے كه اس كے اطراف ميں بال بھي تھے، انہوں نے صرف ان كا ذكر كر ديا۔ (٢) بريدة بن الحصيب واللغي فرمات مي كه حضور اقدس الفينية جب مدينه منوّره تشريف لائ تو حضرت سلمان فارى والفيني ا یک خوان لے کر آئے جس پر تازہ تھجوریں تھیں، اور حضور اکرم کنٹھ کی خدمت میں پیش کیا۔ حضور کنٹھ کیا نے دریافت فرمایا کہ سلمان یہ کیسی تھجوریں ہیں؟ انہوں نے عرض کیا کہ آپ پر اور آپ کے ساتھیوں پر صدقہ ہیں۔ حضور المن اللہ ا ارشاد فرمایا کہ ہم لوگ صدقہ نہیں کھاتے اس لئے میرے پاس ہے اُٹھالو۔ (اس میں علاء کا اختلاف ہے کہ "ہم لوگ" ہے کیا مراد ہے۔ بعض کے نزدیک حضور اقدس سنگھائے کی ذات اور جمع کے لفظ سے تشریفاً تعبیر فرمایا، اور بعض کے نزدیک جماعت انبیا مرادہے، اور بعض کے نزدیک حضور اور حضور کے وہ اقارب جن کو زکوۃ کا مال جائز نہیں، وہ مراد ہیں۔ بندہُ ناچیز کے نزدیک بیہ تیسرااحمال راجح ہے، اور علامہ مناوی کے اعتراضات جو اِس تیسری صورت میں ہیں زیادہ وقیع نہیں) دوسرے دن پھر اییا ہی واقعہ پیش آیا کہ سلمان محجوروں کا طباق لائے اور حضور اقدی سنگی کے سوال پر سلمان نے عرض کیا یا رسول الله! بيه آب كے لئے بديد ہے۔ حضور فَظُنْ اللّٰ عَالِية سے ارشاد فرمايا كه باتھ برمهاؤ۔ (اور حضور اقدس للنَّافِيُّة) نے خود بھی نوش فرمایا، چنانچہ بیجوری نے اس کی نصر سے کی ہے۔ حضرت سلمان پٹالٹٹو کا اس طرح پر دونوں ون لانا میہ حقیقت

= وذكر القاري في جمع الوسائل: حديث ابن سعد هذا بلفظ أبي رمثة، ثم قال: قال ميرك: والظاهرأن إحدى الروايتين وهم، ويرجح وهم، والمرجّح رواية الترمذي؛ لأنه أوثق من ابن سعد. وقال المناوي: قال العصام: يظهرأن إحدى الروايتين وهم، ويرجح رواية الترمذي؛ لأن عزرة حفيد أبي زيد فهو أعلم بحديثه.

مجتمِعاتٌ: [أي ذو شعرات محتمعات.] بمائدة: هي خوان عليه طعام، وإلا فهو خوان لا مائدة، فهي من الأشياء التي تحتلف أسماؤها باختلاف الأوصاف كالبستان، فإنه لايقال له: حديقة إلا إذا كان عليه حائط.

عليها رُطَب، فوضعَها بين يدي رسول الله على فقال: يا سلمان! ما هذا؟ فقال: صدقة عليك وعلى أصحابك، فقال: ادفعها فإنا لانأكل الصدقة،

عليهارطب: لا يخالف ما رواه أحمد والبزار بسند جيد عن سلمان: فاحتطبت حطبا فبعته فصنعت به طعاماً، فأتيت به النبي ﷺ وما رواه الطبراني: فاشتريت لحم جزور بدرهم، ثم طبخته فجعلته قصعة من ثريد فاحتملتها على عاتقي؛ لاحتمال تعدّد الواقعة، أو أن المائدة كانت مشتملة على كلها. قلت: إن كان لفظ "فآمن به" في جميع الروايات فالظاهر هو الثاني.

عليك: قيل: في التعبير بـ "على" ههنا، و"اللام فيما" سيأتي إشارة إلى الفرق بين الصدقة والهدية بأن المقصود من الصدقة الترحم، ومن الهدية الإكرام. الدفعها: أي: فرقها بنفسك على مستحقيها، وفي نسخة: "ارفعها" بالراء، وعليها عامة الشرّاح، قال البيجوري: ظاهره أنه أمره برفعها مطلقا ولم يأكل منها أصحابه، ووجّه بعضهم بأن المتصدق تصدق به عليه وعليهم، وحصّته لم تخرج عن ملك المتصدق وهي غير متميزة، لكن المعروف في كتب السير وهو الصحيح كما قاله الولي العراقي أنه قال لأصحابه: كلوا وأمسك. رواه أحمد والطبراني بطرق عديدة، وحمل هذا الحديث على أن المراد: ارفعها عتي لا مطلقا، فلا ينافي أن أصحابه أكلوه، لكن بعد أن جعلها سلمان صدقة عليهم كذا قال العصام، وتعقبه المناوي بأنه لا دليل في الحديث على هذه البعدية، فالأولى أن يقال: إن من خصائصه التصرف في مال الغير. وقال القاري: أغرب العصام، ووجه غرابته لا يخفى؛ لأن فيه وفي أمثاله يكتفي بالعلم بالمرضى. قلت: ولا إشكال على رواية "ادفعها" بالدال، أي قال له: فرقها أنت وقال لأصحابه: كلوا. الصدقة: قال القاري: الصدقة: منحة يمنحها المانح طلباً لثواب الآخرة وتكون من الأعلى على الأدن، ففيه نوع من رؤية تذلّل الأخذ والترحم عليه، والهدية: منيحة يطلب كما التحبّب إلى الآخذ والتقرب إليه، فمفهوم الصدقة مشعر بأنه لا يليق بالنبي النه.

قال: فرفعها، فجاء الغد بمثله، فوضعه بين يدي رسول الله ﷺ، فقال: ما هذا يا سلمان؟ فقال: هدية لك، فقال رسول الله ﷺ هدية لك، فقال رسول الله ﷺ

پس حضوراقد سی خیا۔ تحقیق نے اپنے وستِ مبارک سے وہ درخت لگائے، حضور کا میجرہ تھا کہ سب درخت ای سال پھل لے آئے گرایک درخت نہ پھلا۔ تحقیق سے معلوم ہوا کہ وہ حضرت عرف اللہ کانہ تھا، حضور نے اس کو نکالا اور دوبارہ اپنے دستِ مبارک سے لگایا۔ حضور کا دوسرا میجرہ یہ ہوا کہ بے موسم درخت لگایا بھی ای سال پھل لے آیا۔ فاکدہ: اس حدیث میں علاء نے بہت می علمی تحقیقات فرمائی ہیں۔ مثلاً یہ کہ جب سلمان غلام شے تو ان کا صدقہ اور ہدیا جائز تھایا نہیں، نیز ہدیہ اور صدقہ میں فرق کیا کیا ہیں وغیرہ وغیرہ، طویل بحیس ہونے کی وجہ ساختارا ان کا صدقہ اور ہدیا جائز تھایا نہیں، البتہ اس حدیث سے حضور کا ایک خاص معمول معلوم ہوا کہ ہدایا ہیں خدام و حضار کو شریک فرمایا کرتے تھے اور یہ حضور کا خاص معمول تھا، ہزاروں واقعات حدیث کی کتابوں میں اس معمول کے نہ کور ہیں، اس مضمون میں حضور کا ایک ارشاد بھی نقل کیا جاتا ہے کہ حضور نے ارشاد فرمایا ہے (الحدایا مشتر کہ) ہدیے جو دیے جاتے ہیں وہ پاس میشنے والوں کا ایک ارشاد بھی نقل کیا جاتا ہے کہ حضور نے ارشاد فرمایا ہے کہ الفاظ میں اختلاف ہے اور کلام بھی ہے بعنی ضعیف ہو گرم مضمون کے انقاظ میں اختلاف ہے اور کلام بھی ہے بعنی ضعیف ہو گرم مشترک ہوتے ہیں۔ محدثانہ حیثیت سے اس حدیث کے الفاظ میں اختلاف ہے اور کلام بھی ہے دوالوں سے کون مراد میں اور پیس اور پیس اور پیس اور پیس مشترک ہوتے ہیں۔ می نظام کے کہ ایک شیخ وقت کے پیس کوئی شخص ہدیہ لایا ایک پیس میصف والے نے میں، تعقیل طلب ہے۔ لا علی قاری نے کہ ایک شخو وقت کے پیس کوئی شخص ہدیہ لایا ایک پیس میصف والے نے عرض کیا المدایا مشتر کہ انہوں نے فرمایا کہ شرک کے خواہل نہیں، ہم تو وحدت پند کرتے ہیں، یہ سب تمہاری ندر ہے۔

فآمن به. وكان لليهود، فاشتراه رسول الله ﷺ بكذا وكذا درهما، على أن يَغرِس لهم نخيلا، فيعمل سلمان فيه، حتى تُطْعم، فغَرَس رسول الله ﷺ

وہ مقدار میں اتنا تھا کہ ان صاحب سے اُٹھ بھی نہ سکا تواپنے ایک خادم کو تھم دیا کہ بدان کے گھر پہنچا دو۔ اس نے پہنچا دیا۔ ای طرح ایک مرتبہ امام ابو یوسف والشمل کی مجلس میں واقعہ پیش آیا کہ کچھ نقدی ہدیہ پیش کیا گیا، حاضرین میں ہے کسی نے عرض کیا الهدایا مشتر کة انھول نے ارشاد فرمایا که اس سے خاص قتم کے بدایا مراد بیں، اور بد فرماکر خادم سے ارشاد فرمایا کہ اس کو اٹھا کر رکھ وو۔ علماء نے لکھا ہے کہ دونوں واقعے اپنی اپنی جگہ پر نہایت ہی موزوں ہیں۔ ایک زاہد صوفی کے وہی مناسب تھاجوانھوں نے کیااور ایک فقیہ کے یہی مناسب تھا۔ اور یہ سے ہام ابو یوسف النصطیہ فقہ کے مشہور امام ہیں، اگر وہ ایسانہ کرتے توایک شرعی مسئلہ بن جاتا کہ ہدایا میں شرکت ضروری ہو جاتی اور اُمت کو دِقّت ہوتی۔ ہمارے حضرت شاہ ولی اللہ صاحب را النصليان نے ايك كتاب اپني مبشّرات اور منامات ميں لكھي، اس ميں بہت سے عجيب واقعات بين، منجملد أن كے است والد صاحب والنيعاليا كابيه واقعه بھي لکھا كه ايك مرتبه ابتدائي زمانه ميں مجھے شوق ہواكه ہميشه روزه ركھا كروں، أس كے بعد علاء کے اختلاف کی وجہ سے مجھے تردّد ہوا۔ خواب میں نبی اکرم سنگانیا کی زیارت ہوئی، حضور نے ایک روئی مرحمت فرمائی، حضرت صدیق اکبر و النفخه بھی تشریف فرما تھے، انھول نے فرمایا: الحدایا مشتر کہ میں نے وہ روئی سامنے کر دی انھول نے ایک مکڑا اس میں سے لے لیا، پھر حفرت عمر فاللفونے فرمایا: الهدایا مشتر که میں نے ان کے سامنے بھی پیش کر دی انھوں نے مجھی ایک مکٹرااس میں سے لے لیا، پھر حضرت عثمان فٹالٹنڈ نے فرمایا الهدایا مشتر کہ میں نے عرض کیا کہ اگر اس كوآب بى حضرات نے تقسيم فرماليا توإس فقير كے لئے كيا بيج گا-

فآمن به: [مفرّع على مجموع ما سبق من الآيات الثلاث، فلما تمت الآيات وكملت العلامات آمن به.]
وكان لليهود: [أي: والحال أنّه كان رقيقا لليهود (يهود بني قريظة) ولعله كان مشتركا بين جمع منهم، أو كان لواحد منهم]
فاشتراه: أي: تسبب في كتابة اليهود لأمره بذلك فتحوز بالشراء، وقصّة كتابته مشهورة وكان كتابته على شيئين: كذا
وكذا درهما، واختلفت الروايات في تعيينها، وعلى غرس النّحل المذكور. هرهما: [في بعض الروايات أنّه أربعون أوقية، قيل:
من فضة، وقيل: من ذهب] على أن يغسرس: [أي مع أن يغرس، فكاتبوه على شيئين: الأواقي المذكورة، وغرس النخل مع العمل فيه حتى يطلع.] حتى تطعم: [أي حتى يثمر، حتى تؤكل ثمرته.]

حضرت سلمان فاری ﷺ علیل القدر صحابہ میں ہیں، حدیث میں آیا ہے کہ جب قرآن شریف کی آیت ﴿وَإِنْ تَتُولُواْ يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ نُمَّ لا يَكُونُوا أَمْنَالَكُمْ ﴾ (محمد: ٣٨) (موره محم) نازل ہوئي، جس كا ترجمہ يہ ہے كہ اگر تم (ايمان لانے سے )روگردانی کروگے تواللہ جُلُ فیا تمہاری جگہ ایک دوسری قوم کولے آئے گاجو تم جیسی نہ ہوگی۔ صحابہ نے عرض کیا یار سول اللہ! وہ کون لوگ ہوں گے جو ہماری جگہ آئیں گے ؟ حضور اقد س سنگنی نے حضرت سلمان کے کندھے پر ہاتھ مار کر ارشاد فرمایا کہ بید اور اس کی قوم۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ حضور مُنْفَقِیْنَانے ایک مرتبہ ارشاد فرمایا کہ اُس ذات کی قتم جس کے قبضہ میں میری جان ہے اگر ایمان ثریّا پر معلق ہوتا تو فارس کے کچھ لوگ اُس کو وہاں ہے بھی لے لیتے۔ علماء نے لکھا ہے کہ یہ حضرت امام اعظم ابو صنیفہ والسطیلیہ کی شان میں بشارت ہے۔حضرت سلمان فارس وظالفنی خود اینے ایمان لانے کا مفصل قصه نقل فرماتے ہیں جو حدیث کی کتابوں میں ند کور ہے، اور اس میں اُن علامات کا بھی ذکر ہے جن کا انہوں نے امتحان لیا۔ وہ فرماتے ہیں کہ: میں صوبہ اصبهان میں ایک جگہ کا رہنے والا ہوں جس کا نام '' ہے'' تھا، میرا باپ اس جگہ کا چود هری اور سر دار تھا، اور مجھ سے بہت ہی زیادہ اس کو محبت تھی، میں نے اینے قدیم ند ہب مجوسیت میں ا تنی زیادہ کو شش کی کہ میں آتشکدہ کا محافظ بن گیا، مجھے باپ نے ایک مرتبہ اپنی جائیداد کی طرف بھیجا، راستہ میں میر اگزر نصاریٰ کے گرجے پر ہوا، میں سیر کے لئے اس میں چلا گیا، میں نے ان کو نماز پڑھتے دیکھا تو مجھے وہ پیند آ گئی اور اس دین کو پہند کرنے لگا، شام تک میں وہیں رہا، ان سے میں نے دریافت کیا کہ اس دین کا مرکز کہاں ہے؟ انھوں نے کہا ملک شام میں ہے۔ رات کو میں گھر واپس آیا، گھر والول نے پوچھا کہ تو تمام دن کہاں رہا؟ میں نے تمام قصر سُنایا، باپ نے کہا کہ بیٹا وہ دین احیصا نہیں ہے، تیرااور تیرے بڑوں کا جو دین ہے وہی بہتر ہے۔

میں نے کہا ہر گزنہیں وہی دین بہتر ہے۔ باپ کو میری طرف سے خدشہ ہوگیا کہ کہیں چلانہ جائے اس لئے میرے پاؤل میں ایک بیٹری ڈالدی اور گھر میں قید کر دیا، میں نے ان عیسائیوں کے پاس کہلا بھیجا کہ جب شام سے سوداگر لوگ جوا کثر آتے رہے سے ، آئیں تو مجھے اطلاع کرادی، جب وہ سوداگر واپس جانے لگے تھے، آئیں تو مجھے اطلاع کرادی، جب وہ سوداگر واپس جانے لگے تو میں نے اپنے پاؤں کی بیٹری کاٹ دی اور بھاگ کر اُن کے ساتھ شام چلاگیا، وہاں پہنچ کر میں نے شخص کی کہ اس ند ہب کا سب سے زیادہ ماہر کون ہے؟ لوگوں نے بتایا کہ گرجا میں فلال پشپ ہے۔ میں اس کے پاس گیا اور اس سے کہا کہ مجھے تمہارے دین میں داخل ہونے کی دغیت ہوادر تمہاری خدمت میں رہنا چاہتا ہوں، اُس نے منظور کر لیا۔ میں اس کے پاس میاس کے پاس دین سے دیاں رہنے لگا،

ليكن وه كچھ احھاآ دمى نه نكا۔ لوگوں كو صدقه كى ترغيب ديتا اور جو كچھ جمع ہوتااس كو اپنے خزانه ميں ركھ ليتا، غريوں كو كچھ نه دیتا۔ وہ مرگیااس کی جگہ دوسرے شخص کو بٹھایا گیاوہ اس سے بہتر تھااور دنیا سے بے رغبت تھا۔ میں اس کی خدمت میں رہنے لگا اور اس سے مجھے محبت ہو گئی۔ بالآخر وہ بھی مرنے لگا تو میں نے اس سے اوچھا کہ مجھے کسی کے بیاس رہنے کی وصیت کر دو۔ اس نے کہاکہ میرے طریقہ پر صرف ایک شخص دُنیامیں ہے اُس کے سواکوئی نہیں ہے، وہ"موصل"میں رہتاہے، تواس کے پاس چلے جانا۔ میں اس کے مرنے کے بعد موصل چلا گیااور اس سے جاکر اپناقطہ سُنایا،اس نے اپنی خدمت میں رکھ لیا، وہ بھی بہترین آ دمی تھا۔ آخر اس کی بھی وفات ہونے گلی تو میں نے اس سے بوچھا کہ اب میں کہاں جاؤں؟ اُس نے کہا فلاں شخص کے بیاس "دنصيبين" ميں چلے جانا۔ ميں اس كے ياس چلا كيااور اس سے اپناقصتہ سنايا، اس نے اپنے ياس ركھ ليا۔ وہ بھي اچھاآ دمي تھا۔ جب اس کے مرنے کا وقت آیا تو میں نے اُس سے پوچھا کہ اب میں کہاں جاؤں؟ اُس نے کہا "غموریا" میں فلاں مخض کے پاس چلے جانا۔ میں وہاں چلا گیااور اس کے باس ای طرح رہنے لگا، وہاں میں نے کچھ کمائی کا د صندا بھی کیا جس سے میرے باس چند گائیں اور پھھ بکریاں جمع ہو گئیں۔ جب اس کی وفات کا وقت قریب آیا تو میں نے اس سے یو چھا کہ اب میں کہاں جاؤں؟ اس نے کہا کہ اب خدا کی قشم! کوئی شخص اس طریقہ کا جس پر ہم لوگ ہیں، عالم نہیں رہا، البتہ نبی آخر الزمان کے پیدا ہونے کاز مانہ قریب آگیا، جو دین ابراہیمی پر ہو نگے، عرب میں پیدا ہو نگے، اور ان کی ججرت کی جگہ الیی زمین ہے جہاں تھجوروں کی پیدادار بکثرت ہے اور اس کے دونوں جانب کنگریلی زمین ہے، وہ ہدیہ نوش فرمائیں گے اور صدقہ نہیں کھائیں گے، اُن کے وونوں شانوں کے در میان مبر نبوت ہوگی (یہ اُن کی علامات ہیں اسی وجہ سے حضرت سلمان النائی نے اُن علامات کی شحقیق کی تھی) پس اگر تجھ سے ہو سکے تو اِس سر زمین پر پہنچ جانا۔ اُس کے انقال کے بعد قسیلہ بنو کلب کے چند تاجروں کا وہاں گزر ہوا، میں نے اُن سے کہا کہ اگرتم مجھے اپنے ساتھ عرب لے چلو تو اس کے بدلے میں یہ گائیں اور بکریاں تمہاری نذر ہیں، انھوں نے قبول کر لیا اور مجھے وادی القری (یعنی ملم مرتمہ) لے آئے اور وہ گائے اور بکریاں میں نے ان کو دیدیں، لیکن انھوں نے مجھ پریہ ظلم کیا کہ مجھے ملّہ مکر مد میں اپناغلام ظاہر کیا اور مجھے نیج دیا۔ بنو قریظہ کے ایک یہودی نے مجھے خرید لیا اور اپنے ساتھ اپنے وطن مدینہ طیبہ لے آیا۔ مدینہ طیبہ کو دیکھتے ہی میں نے ان علامتوں سے جو مجھے عموریا کے ساتھی (یادری) نے بتائی تھیں، پیچان لیا کہ یہی وہ جگہ ہے۔ میں وہاں رہتا رہا کہ اتنے میں حضور اقد س النافی مکہ سے ججرت فرما کر مدینہ طینبہ تشریف لے گئے۔ حضور اس وقت تک قبابی میں تشریف فرما تھے۔ میں نے حضور کی خبر س کر جو پچھ میرے یاس تھاوہ لے جاکر پیش کیااور عرض کیا کہ سے صدقہ کا مال ہے۔ حضور نے خود تناول نہیں فرمایا، صحابہ (فقرا)

النّحل إلّا نخلة واحدة، غَرَسَها عمر في فحملت النخل من عَامِها ولم تَحمِل نخلة، فقال رسول الله الله الله عنه النخلة؛ فقال عمر: يا رسول الله النه النا غرستها،

سے کہا کہ تم کھالو۔ میں نے اپنے دل میں کہا ایک علامت تو پوری نکلی، پھر میں مدینہ واپس آگیااور کچھ جمع کیا کہ اس دوران میں حضور بھی مدینہ منوّرہ بہنچ گئے، میں نے پچھ (تھجوریں اور کھانا وغیرہ) پیش کیا اور عرض کیا کہ یہ ہدیہ ہے۔ حضور نے اس میں سے تناول فرمایا۔ میں نے اپنے دل میں کہا کہ ریہ دوسری علامت بھی پُوری ہو گئی۔ اُس کے بعد میں ایک مرحبہ حاضرِ خدمت ہوااس وقت حضور اقدیں سنگی ایک صحابی کے جنازہ میں شرکت کی وجہ ہے)بقیع میں تشریف فرما تھے، میں نے سلام کیا اور پشت کی طرف گھومنے لگا، آپ سمجھ گئے اور اپنی چادر مبارک کمرسے ہٹا دی۔ میں نے مہر نبوت کو دیکھا، میں جوش میں اس پر جھک گیا، اس کو چوم رہا تھا اور رو رہا تھا۔ حضور النہ کے فرمایا سامنے آؤ۔ میں سامنے حاضر ہوا اور حاضر ہو کر سارا تھتہ سُنایا۔ اُس کے بعد میں اپنی غلامی کے مشاغل میں پھنسارہا۔ ایک مرتبہ حضور النَّی اِنْ نے فرمایا کہ تم اینے آتا ہے مکانبت کا معاملہ کر لو۔ میں نے اس سے معاملہ کر لیااس نے دو چیزیں بدل کتابت قرار دیں: ایک سے کہ چالیس اوقیہ نقذ سونا (ایک اوقیہ حالیس درہم کا ہوتا ہے اور ایک درہم تقریباً تین سے حار ماشہ کا)دوسری ہے کہ تین سو درخت مجبور کے لگاؤں اور ان کی پرورش کروں یہاں تک کہ کھانے کے قابل ہوجائیں۔ چنانچہ حضور اقدس منتخ کی نے اپنے وستِ مبارک ے لگائے جس کا قطبہ شاکل میں موجود ہے اور اتفاق ہے کسی جگہ سے سونا حضور اقدس النظائي کے پاس آگيا، حضور نے حضرت سلمان کو مرحت فرما دیا که اس کو جاکر اپنی بدل کتابت میں دے دو۔ انھوں نے عرض کیا کہ حضور! یہ کیا کافی ہو گا وہ بہت زیادہ مقدار ہے۔ حضور النَّحْ اَلِيُّ اَنْے ارشاد فرمایا حق تعالیٰ بَلْ کَالَا اس سے عجب نہیں پورا فرما دیں، چنانچہ میں لے گیا اور اس میں سے وزن کر کے حالیس اوقیہ سونا اس کو تول دیا (جمع الفوائد) اس قصّہ سے بیہ بھی معلوم ہو گیا کہ شائل کی روایت میں حضور اقدس ملک کی حضرت سلمان کو خریدنا اس لحاظ سے کہا گیا کہ ان کا بدل کتابت حضور ہی نے ادا فرمایا، این وستِ مبارک سے ورخت لگائے اور خود ہی این یاس سے وہ سونا عطافرمایا جو بدل میں قرار پایا تھا۔

عمو: قيل: إن قصّة غرس عمر وعدم حملها من عامها غير منقولة إلا عند الترمذي، وليس فيما سواه من إخبار سلمان. فحملت النخل من عامها: [أي: أثمرت من عامها الذي غُرست فيه على خلاف المعتاد استعجالا لتخليص سلمان من الرقّ.] نخلة: [على سنن ما هو المتعارف.] النخلة: [الذي منعها من الحمل مع صواحباتها.] فنرعها رسول الله على فغرسها، فحملت من عَامِه. حدثنا محمد بن بشّار، أخبرنا بشر بن الوّضَّاح، أخبرنا أبو عقيل الدورقي، عن أبي نضرة قال: سألت أبا سعيد الحدريَّ عن خاتم رسول الله على حاتم النبوة – فقال: كأن في ظهره بضْعَةً نَاشِزَةً. حدثنا أبو الأشعث أحمد بن المقدام العجليّ البصريّ، أخبرنا حمّاد بن زيد، أخبرنا عاصم الأحول، عن عبد الله بن سور الدين المقدام العجليّ رسول الله على وهو في ناس من أصحابه،

حفزت سلمان بٹائٹنے کہتے ہیں کہ وس سے زیادہ آ قاؤں کی غلامی میں وہ رہے ہیں۔ غزوۂ خندق میں انھیں کے مشورہ سے خندق کھُدوائی گئی درنہ عرب میں اس سے پہلے خندق کا دستور نہ تھانہ لوگ خندق کو جانتے تھے۔

(2) ابو نفر ق کہتے ہیں کہ میں نے ابو سعید خدری والفنز ہے حضور اکرم سی بیا گئی مہر نبوّت کے بارے میں بوچھا توانھوں نے بیہ تلایا کہ آپ کی پشت پر ایک گوشت کا اُمجرا ہو مکڑا تھا۔

(۸) عبداللہ بن سرجس کہتے ہیں کہ میں حضور اقد س النگائی کی خدمت میں حاضر ہوا۔ حضور النگائی کے پاس اُس وقت مجمع تھا، میں نے اِس طرح حضور کے پس پشت چگر لگایا (راوی نے اس جگہ غالبًا چکر لگاکر فعلی صورت بیان کی) حضور النگائی میرا منشا سمجھ گئے اور اپنی پشت مبارک سے چادر اُتار دی۔ میں نے مہر نبوت کی جگہ کو آپ کے دونوں شانوں کے در میان مشی کے ہم شکل دیکھا جس کے چاروں طرف بی شخے جو گویا مسوں کے برابر معلوم ہوتے تھے۔ پھر میں حضور النگائی کے سامنے آیا اور میں نے عرض کیا کہ اللہ تعالی آپ کی مغفرت فرما دی، جیسا کہ سورہ فنج میں اللہ بِکُلُولاً کا ارشاد ہے: لیعفولك اللہ ما تقدم من ذنبك) حضور النگائی نے فرمایا! اللہ تیری بھی مغفرت فرمائے۔

فغرسها: [في غير الوقت المعلوم لغرس النحل، فهذه معجزة.] أبو عقيل: بفتح العين المهملة وكسر ثانيه. والدورقي: نسبة لدورق، بفتح الدال المهملة وسكون الواو، بلدة بفارس. أبي نضرة: بفتح نون وسكون ضاد معجمة على الصحيح، ومن ضبطه بموحدة فمهملة ساكنة فقد غلط، واسمه المنذر بن مالك.

بضعة: بالنصب على أنه خبر كان، واسمه ضمير إلى الخاتم. وهو بفتح الباء وقد تكسر، قطعة لحم، و الناشزة: المرتفعة. ناشزةً: [مرتفعة، والمقصود قطعة لحم مرتفعة في أعلى الظهر.] سرجس: كنرجس، وقيل: كجعفر منع عن الصرف؛ للعلمية والعجمة، قاله البيجوري. لوگوں نے مجھ سے کہا کہ حضور طنی فیانے نے تیرے لئے دعائے مغفرت فرمائی؟ میں نے کہا ہاں اور تم سب کے لئے بھی، اس لئے کہ الله جَلْظَلَائے نے تھم فرمایا ہے کہ: اے محمد (النَّفَائِيُّ)! مغفرت کی دعا کر واپنے لئے بھی اور مومن مر دوں اور مومن عور توں کے لئے بھی (اس لئے حضور توسب ہی کے لئے دعائے مغفرت فرما چکے ہیں)

مثل الجمع: [مثل جمع الكف، وهذه هيئة الخاتم بعد جمع الأصابع، ويفهم من ذلك أن فيه خطوطا كما في الأصابع المجموعة] مثل الجمع بضم الميم، وحوّز الكسائي كسرها، هو: هيئة بعد جمع الأصابع. وخِيلَان جمع خال؛ هي: نقط تضرب إلى السواد. وثآليل كمصا بيح، جمع ثؤلول كعصفور: خراج صغير نحو الحمِّصة يظهر على الجسد، له نتوء واستدارة.

حولها خيلان: [أي حول الخاتم فقط، تضرب إلى السواد وتسمى شامات.] يا رسول الله: [شكر للنعمة التي صنعها النبي ﷺ معه.] القوم: فقيل: المراد بالقوم الصحابة، فقائل هذا القول هو عبد الله وهو الظاهر، وقيل: الذين يحدثهم عبد الله بن سرحس، فقائل هذا الكلام هو عاصم الأحول، قاله القاري. ثم تلا: يعني امتثالا لهذه الآية؛ لأنه لا يمكن أن الله تعالى أمره بشيء و لم يمتثله النبي ﷺ، هذا. وأدعيته ﷺ في الاستغفار للأمّة معروفة.

## بابُ ما جاء في شَعْر رسول الله عَلَيْن

حدثنا على بن حُجر، أخبرنا إسماعيل بن إبراهيم، عن حُميد، عن أنس بن مالك في قال: كان شعرُ رسول الله على إلى نصف أذنيه. حدثنا همّاد بن السّوي، أخبرنا عبد الرحمن بن أبي الزناد، عن هِشَام بن عُروة، عن أبيه، عن عائشة في قالت: كنتُ أغتسل أنا ورسول الله على من إناء واحد،

## باب حضور اکرم اللے کے سر مبارک کے بالوں کا بیان

فائدہ: حضور اکرم منتی کے پنٹھوں کی مقدار میں مختلف روایات دارد ہوئی ہیں، جیہا کہ پہلے بھی گزر چکا اور ان میں پچھ
تعارض نہیں، اس لئے کہ بال بڑھنے والی چیز ہے، ایک زمانہ میں اگر کان کی لو تک تھے تو دوسرے زمانہ میں اس سے زائد،
اس لئے کہ حضور شیکی کا سر منڈانا چند مر تبہ ثابت ہے، تو جس نے قریب کا زمانہ نقل کیا اس نے چھوٹے بال نقل کے اور
جس نے بال منڈے ہوئے عرصہ ہوجانے کے وقت کو نقل کیا اس نے زیادہ بال نقل کئے۔ بعض علاء نے اس طرح پر بھی
جمع فرمایا ہے کہ سر مُبارک کے اگلے حظم کے بال نصف کانوں تک پہنچ جاتے تھے اور وسطِ سر کے اس سے بنچے تک اور اخیر
سرکے مونڈھوں کے قریب تک۔

اس باب میں امام ترمذی والفیل نے آٹھ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

- (۱) حضرت انس خلیجہ فرماتے ہیں کہ حضور اکرم النگیجیا کے بال نصف کانوں تک تھے۔
- (۲) حضرت عائشہ افرماتی ہیں کہ میں اور حضور سی آیا ہی برتن میں عسل کیا کرتے، اور حضور اقدس سی آیا کے بال ایسے پنٹھوں سے جو کان کی لو تک ہوا کرتے ہیں، اُن سے زیادہ تھے اور اُن سے کم تھے جو موند هوں تک ہوتے ہیں،

باب: [أي: باب بيان ما ورد في مقداره طولا وكثرة، وغير ذلك من الأخبار.] شعر: [هوما ينبت على الجسم، ليس من الصوف ولا وبر.] فيه روايتان، وفتح العين أفصح والسكون أشهر، واحدتما شعرة. حجر: بضم الحاء المهملة وسكون الجيم. نصف أذنيه: أي: في بعض الأحيان. قال البيحوري: وفي شرح المصابيح: لم يحلق النبي الله وي سنى الهجرة إلا في عام الحديبية وعمرة القضاء وحجة الوداع، و لم يقصر شعره إلا مرة واحدة كما في الصحيحين. السريّ: بتشديد النون، وقوله: "السري" بفتح السين المهملة وكسر الراء وتشديد التحتانية. عن أبيه: [أي: عروة بن الزبير، وهو أحد الفقهاء المدينة السبعة.] كنت أغتسل: أفادت الحكاية الماضية بصيغة المضارع استحضاراً للصورة، وإشارة إلى تكراره واستمراره أي: اغتسلت معه متكرراً.

وكان له شعر فوق الجُمّة و دون الوَفْرَةِ. حدثنا أحمد بن مَنيع، أخبرنا أبو قَطَن، حدَّننا شعبة، ما يعلن المعلمة المادد عن البراء بن عازب في قال: كان رسول الله الله على مَربُوعاً،

لین نہ زیادہ لیے تھے نہ چھوٹے، بلکہ متوسط درجہ کے تھے۔ فاکدہ:اس صدیث سے یہ معلوم نہیں ہوتا کہ ہر دو حضرات بنگے نہاتے تھے۔اس لئے کہ حفرت عائشہ فی خیانود ہی فرماتی ہیں کہ میں نے حضور اقدس سی گئی صور تیں ایری ممکن ہیں کہ میرا محل شرم مجھی نہیں دیکھا، نیز برتن کے ایک ہونے سے بھی اس پر مجبت نہیں، اس کی کئی صور تیں ایری ممکن ہیں کہ علی برتن سے اکھے علی بوجائے اور دوسر سے کے سامنے نگا بھی نہ ہونا پڑے، نیز اس صدیث سے عورت اور مرد کا ایک برتن سے اکھے نہانا ثابت ہوتا ہے۔ علیہ کا امام نووی کے قول کے موافق اس صورت کے جواز پر اجماع ہے۔ دوسری صورت یہ ہم کہ مرد پہلے عشل کر سے اس کے نیچ ہوئے پانی سے عورت عشل کر لے، یہ بھی بالا تفاق سب کے نزدیک جائز ہے۔ تیسری صورت اس کا عکس ہے کہ عورت کیا نہائے مرد اس کے نیچ ہوئے سے نہائے، یہ صورت حضیہ، شافعیہ، ماگیہ سب حصورت اس کا عکس ہے کہ عورت کیا نہائے مرد اس کے نیچ ہوئے سے نہائے، یہ صورت دخنیہ، شافعیہ، ماگیہ سب حضرات کے نزدیک جائز ہے، حنابلہ اس کو جائز نہیں بتلاتے، البتہ اگر عورت کے عشل کے وقت مرد وہاں موجود ہو تو وہ بھی جائز فرماتے ہیں، اُن حضرات کا استدلال اور جمہور کی طرف سے اس کا جواب علی بحث ہونے کی وجہ سے یہاں سے می جائز فرماتے ہیں، اُن حضرات کا استدلال اور جمہور کی طرف سے اس کا جواب علی بحث ہونے کی وجہ سے یہاں کہ مرک رویے گئے، مخضراً عربی حاشیہ میں ذکر کے گئے۔ لیکن جب ایک معتمد امام کا خلاف ہے اور صدیث میں بھی اس کی ممانعت آئی ہے توائس میں احتیاط اولی ہے۔

(٣) حضرت براء والنفي فرماتے میں که حضور اقدس النفاقية متوسط القامه (در میانے قد) تھے، آپ کے دونوں شانوں کا در میان

الجمة إلى: بضم الجيم وتشديد الميم: ما وصل من شعر الرأس إلى المنكبين. والوفرة: ما لم يصل إليهما. واللمة: ما حاوز شحمة الأذن، سواء وصل إلى المنكبين أو لا، وقيل: إنها بين الجمة والوفرة، فعلى هذا ترتيبها "ولج" أي: الوفرة، ثم اللمة، ثم الجمة. وهذه الثلاثة قد اضطرب أقوال أهل اللغة في تفسيرها، وأقرب ما وفق به أن فيها لغات، كما يظهر من القاموس والجمع، وأيّامًا كان فالغرض: أن شعره عليم كان وسطا، لا أطول ولا أقصر. ثم في الحديث دليل على حواز فضل المرأة كما قال به الثلاثة، خلافًا للحنابلة، إذ قالوا: لا يجوز فضلها إلا أن تستعمل بمحضره؛ لرواية نحي عن فضل المرأة، وأحيب عنها: بالضعف، أو أن المراد بالفضل المستعمل، أو غير ذلك، كما بسط في بذل المجهود في حلّ أبي داود. البراء: تقدّم حديثه مفصلاً في الباب الأول، وأعاده هناك مختصراً للترجمة فيه.

بُعَيد مابين المَنْكِبِين، وكانت جُمَّته تضرب شَحْمة أذنيه. حدثنا محمد بن بشّار، أخبرنا وَهْبُ بن جَرِير بن حَازِم، حدّثني أبي، عن "قتادة قال: قلت لأنس: كيف كان شعر رسول الله ﷺ؟ قال: لم يكن بالجَعْد ولا بالسَبْطِ، كان يـبلغ شَعرُه شَحْمة أذنيه. حدثنا محمد بن يجيى بن أبي عُمَر المكي، أخبرنا سفيان بن عيينة، عن ابن أبي نَجيح، عن مجاهد، عن "أم هانئ بنت أبي طالب المكي، أخبرنا سفيان بن عيينة، عن ابن أبي نَجيح، عن مجاهد، عن "أم هانئ بنت أبي طالب قالت: قدم رسول الله ﷺ علينا مكّة قَدْمةً وله أربع عَدائر. حدثنا سويد بن نصر، حدّثنا عبد الله بن المُبارك، عن مَعْمر، عن ثابت البُناني عن "أنس هُ أن شَعْر رسول الله ﷺ كان إلى أنصاف أذنيه.

وسیع تھا، آپ کے بال کانوں کی لو تک ہوتے تھے۔ فائدہ: یہ حدیث عُلیہ شریف میں مفصل گذر بھی چکی ہے، بالوں کے ذکر کی وجہ سے یہاں پھراس کو مختصراً ذکر کر دیا گیا۔

(٣) قادہ وَ اللّٰهِ عَلَيْهِ كَتِمْ بِيْنَ كَهُ بَعْ فَوْرُى كَ يَجِيدًى اور مَحْنَر يالہ بِن لِنَے ہوئے تھے جو كانوں كى لوتك يہنچ تھے۔
(۵) ام ہائی فَتْ عَمَّا فرماتی ہِين كہ حضور اقد س اللّٰ اللّٰ بجرت كے بعد ايك مرتبه كلّٰه مَرّمه تشريف لائے تو آپ كے بال چار حصہ مينڈ هيوں كے طور پر ہو رہے تھے۔ فاكدہ: مشہور قول كے موافق ہجرت كے بعد حضور اكرم اللّٰ اللّٰ كَا كُمْ مَرّمه مِين قوار بين عَمَا اللّٰهُ بَعْرَفَ بَعْرَف بَعْرَف بَعْرَف بَعْرَف وَلَى عَمْ اللّٰهُ بَعْرَف بَعْرَب بَعْرَف بِي مِنْ مِنْ اللّٰ عَلَى بَعْرَف بَعْرَف بِي مِنْ اللّٰ مِورَف كے لئے عور توں كى طرح سے مينڈ هياں مَكروہ ہيں۔ اس حديث ميں مينڈ هيوں سے وہى مراد لى جا كيں جس ميں تشير نہ ہوكہ تشيّد كى حضور نے خود ہى ممانعت فرمائى ہے۔

(٢) حضرت انس فالنفيذ ہے روایت ہے کہ حضور آکر م النفیائی کے بال نصف کانوں تک ہوتے تھے۔

غدائر: [جمع غديرة وهي الضفيرة، وكل من الغديرة والضفيرة بمعنى الذؤابة، وهي الخُصلة من الشعر إذا كانت مرسلة.]

حدثنا سُويْد بن نصر، أخبرنا عبد الله بن المُبَارَكِ، عن يونس بن يزيد، عن الزهريّ، أخبرنا عبيد الله بن عبد الله بن عبد الله عن (٢) ابن عباس عبيد الله بن عبد الله بن عبد الله عن (وابنان المُشرِكُون يُفرِّقُون رؤوسَهُم، وكانَ أهل الكتاب يسلِلُون رُؤُوسهم، وكان يعب موافقة أهل الكتب فيما لم يؤمر فيه بشيء، ثم فرق رسُول الله ورأسه. حدثنا محمد المنه المراب المنافر المنافرة الم

(2) حضرت ابن عباس والنفيذ فرماتے ہیں کہ حضور النفی اولا بالوں کو بغیر مانگ نکالے ویسے ہی جھوڑ دیا کرتے تھے، اور اس کی وجہ بیہ تھی کہ مشرکین مانگ نکالا کرتے تھے اور اہل کتاب خبیں نکالتے تھے۔ حضور اقد س النفی آبنداء اُن امور میں جن میں کوئی تھی نازل نہیں ہوتا تھا اہل کتاب کی موافقت کو پیند فرماتے تھے، لیکن اس کے بعد یہ تھی منسوخ ہوگیا اس لئے حضور اقد س النفی کالفت اہل کتاب فرمانے لگے۔

(٨) ام بانی نیاضی فیا نیس که میں نے حضور اکرم شائلی کو جار گیسوؤں والا دیکھا۔ فائدہ: بظاہر یہ حدیث وہی حدیث ہے جو پہلے گزر بچی ہے۔

يسدل: [يرسل شعره حول رأسه، وقيل: على الجبين.] يجب: قيل: كان ذلك لتمسك أولئك ببقايا شرائع الرُّسُل، وهؤلاء وثنيون لا مستند لهم إلا ما وحدوا عليه آبائهم، وقيل: كان ذلك ايتلافاً لقلوبهم كما تألفهم باستقبال قبلتهم لكن غلبت عليهم الشقوة؛ فكلما ازداد تأليفاً ازدادوا نفوراً، وقال بعضهم: إن تلك المحبة كانت قبل اشتهار الإسلام وقوته، فلما فتحت مكة واستقر الأمر أحب مخالفتهم وأمر بمخالفتهم، كما في صبغ الشيب، وصوم السبت وعاشوراء، وغير ذلك من الأحكام. فَرق: [أي: ألقى شعره إلى جانب رأسه] قالوا: الفرق سنة؛ لأنه الذي رجع إليه رسول الله على والظاهر أنه رجع بوحي؛ لقوله: "ما لم يؤمر" وقال القاضي عياض: نسخ السدل فلا يجوز فعله، قال: ويحتمل جواز الفرق لا وحوبه. قال ابن حجر: والذي يتحه أن حمل حواز السدل حيث لم يقصد به التشبه بالنساء، وإلا حرم من غير نزاع، ويؤيد جواز السدل ما روي أن من الصحابة من يسدل، ومنهم من يفرق، و لم يُعِب بعضهم على بعض، فلو كان الفرق واحباً لما سدلوا، وقال القرطي: إنه مستحب، وهو قول مالك والجمهور. قاله القاري.

## باب ما جاء في ترجُّل رسول الله ﷺ

حدثنا إسحاق بن موسى الأنصاري، حدّثنا معن بن عيسى، حدّثنا مالك بن أنس، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة على قالت: كنت أُرَجِلُ رأس رسول الله الله وأنا حائض. السما السما عن العرب عسى، أخبرنا وكيع، أخبرنا الربيع بن صبيح، عن يزيد بن أبان هو الرَّقَاشِي، عن أنس بن مالك قال: كان رسول الله على يكثر دهن رأسه وتسريح لِحيْته،

## باب حضور اقدس لنفائياً كے بالوں میں تنگھا كرنے كا بيان

فائدہ: بالوں میں تفکھا کرنا مستحب ہے، حضور النائی نے اس کی ترغیب بھی فرمائی ہے اور خود بھی اپنے بالوں میں تنگھا کیا کرتے تھے۔امام ترمذی والنے لیے نے اس باب میں پانچ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

- (۱) حضرت عائشہ فاضحبًا فرماتی ہیں کہ میں حضور اقدس سی کی بالوں میں سیکھا کرتی تھی حالانکہ میں حالفنہ ہوتی تھی۔ فاکدہ: اس حدیث سے علاء نے یہ مسلہ ثابت فرمایا ہے کہ حالفنہ کو حالتِ حیض میں مرد کی خدمت کرنا جائز ہے، حیض سے اس میں کوئی کی نہیں آتی، صحبت وغیرہ البنتہ ناجائز ہے۔
- (۲) حضرت انس والنفو فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النفوق اپنے سر مبارک پر اکثر تیل کا استعال فرماتے تھے، اوراپی داڑھی مبارک بیں اکثر النفوق کیا کرتے تھے جو تیل کے کثرتِ استعال سے ایسا ہوتا تھا جیسے تیلی کا کیڑا ہو۔

ترجل: الترجل والترجيل: تسريح الشعر وتحسينه كما في النهاية، وفي المشارق: رجل شعره إذا مشطه بماء أو دهن ليليّن، ويرسل الثائر ويمدّ المنقبض. قال الحافظ ابن حجر نقلا عن ابن بطال: هو من باب النظافة، وقد ندب الشارع إليه بقوله: النظافة من الدين، وقال تعالى: ﴿حُذُوا رَبِنتُكُمْ عُنْدَ كُلّ مُسْجِدٍ ﴾ (الأعراف: ٣١) ولأن الظاهر عنوان الباطن. أبان: بفتح الهمزة وتخفيف الموحدة كسحاب، وقبل: بكسر الأول وتشديد الثاني، غير منصرف عند الأكثر، وصرفه بعضهم حتى قال: من لم يصرف "أبان" فهو أتان. الوقاشي: بفتح الراء وخفة قاف وشين معجمعه، نسبة إلى رقاش بنت ضبيعة، كذا في المغني قاله القاري، وقال المناوي: نسبة إلى بنت قيس بن ثعلبة بن عكاية، أو إلى أولادها. دهن رأسه: [أي: يكثر دهن رأسه بالزيت.]

ويكثر القِناع حتى كان ثوبه ثوب زيّات. حدثنا هنّاد بن السري، أخبرنا أبو الأحوص، عن أَشْعَتُ بَنِ أَبِي الشَّعثَاء، عن أبيه، عن مسروقٍ، عن عائشة عن قالت: إنْ كان رسول الله ﷺ لَيْحِبُ التَّيمُّنَ فِي طُهُوره إذا تَطَهَّر، وفي ترَجُّله إذا تَرَجَّل، وفي انتِعَالِه إذا انْتَعَلَ. حدثنا محمد بن الابتداء بالبدن! بالبدن! بالبدن! بالبدن! بالبدن! بالبدن! بالبدن! بالبدن! عن هشام بن حسان، عن الحسن البصري، الانصاري

فائدہ: یعنی تیل سے چونکہ کیڑے خراب ہوجاتے ہیں جو حضور انور سٹی کیا گئا دیا ہے خلاف ہے اس کے اس کی حفاظت کیا تھ کیلئے حضور سٹی کیا کیٹر اسر پر ڈال لیتے تھے تاکہ عمامہ وغیرہ خراب نہ ہو۔

(٣) حضرت عائشہ فراق بین کہ حضور سی آئی اپنے وضو کرنے میں، کنگھی کرنے میں، جوتا پہننے میں (غرض ہر امر میں) دائیں کو مقدم رکھتے تھے، لیعنی پہلے دائیں جانب کنگھا کرتے پھر بائیں جانب۔ فاکدہ: ان تین چیزوں کی جو حدیث میں ذکر کی گئی ہیں کچھ قید نہیں، بلکہ حضور اقد س سی آئی ہر چیز کو دائیں سے ابتدا کرنا پند فرماتے تھے ای وجہ سے ترجمہ میں ہر چیز کا اضافہ کر دیا۔ اور اس کا اصل قاعدہ یہ ہے کہ: جس چیز کا وجود زینت اور شرافت ہے اس کے پہننے میں دایاں مقدم ہوتا ہے جسے کہٹرا، جوتا اور نکالنے میں بایاں مقدم کرنا چاہئے جسے بسے کہٹرا، جوتا اور نکالنے میں بایاں مقدم کرنا چاہئے جسے بست الخلا جانا کہ اس میں جاتے وقت بایاں پاؤں مقدم ہونا چاہئے اور نکلتے وقت دایاں، برخلاف مجد کے کہ اس کا قیام شرافت بست الخلا جانا کہ اس کی محبد میں داخل ہوتے وقت دایاں اور بزرگ ہے اس کے محبد میں داخل ہوت وقت دایاں، برخلاف مجد کے کہ اس کا قیام شرافت اور بزرگ ہے اس کے محبد میں داخل ہوتے وقت دایاں پاؤں اول داخل کرنا چاہئے اور نکلتے وقت بایاں پاؤں اول نکالنا چاہئے۔

القناع: [خرقة توضع على الرأس حين استعمال الدهن؛ لتقي العمامة منه.] ثوبه: المراد بذاك الثوب القناع، لا مطلق الثوب، فلا ينافي نظافته على وقال الجزري: الربيع بن صبيح كان عابداً لكنه ضعيف في الحديث، وقال ابن حبان: كان عابداً، ولم يكن الحديث من صناعته، فوقع في حديثه المناكير، قيل: ومن مناكيره في هذا الحديث: كان ثوبه ثوب زيّات، لكن قال القاري والمناوي: له شواهد، وذكرا شواهده بعِدة طرق. أبو الأحوص: بحاء وصاد مهملتين، قيل: اسمه عون بن مالك، والمشهور سلام بن سليم بتخفيف اللّام في الأول والتصغير في الثاني كما ضبطه القاري، قال المناوي: سلام ككلام. إن كان: مخففة من الثقيلة؛ بدليل اللّام الفارقة بين المخففة والنافية، وضمير الشأن بعدها محذوف. حسان: صبغة مبالغة من الحسن فيصرف؛ لأن نونه حينئذ أصلية، فان كان من الحسّ بتشديد السين فلا يصرف؛ للعلمية وزيادة الألف والنون، ونظيره ما قيل لبعض: انصرف عفان؟ قال: نعم إن هجَوتَه، لا إن مذَحتُه، يعني لأنه على الأول من العفونة، وعلى الثاني من العفة.

عن ''عبد الله بن مُغفّل في قال: نحى رَسُول الله في عن التَّرجُّل إلّا غِبًّا. حدثنا الحسن بن يسمع عن ''عبد السلام بن حَرْب، عن يزيد بن أبي خالد، عن أبي العلاء الأوديّ، عملات محسة المسلام بن حَرْب، عن يزيد بن أبي خالد، عن أبي العلاء الأوديّ، عملات محسة المسلام عن رجل من أصحاب النبي في أن النبي في كان يترَجَّل غِبًا.

(4) عبدالله بن مغفل شِلْ فَيْ فرماتے ہیں کہ حضور اقد س لِلْفَالِيمُ مَنْكُمي كرنے كو منع فرماتے تھے مگر گاہے گاہے۔

فائد 13: قاضی عیاض والنصیا فرماتے ہیں کہ گاہے گاہے ہے مراد تیسرا دن ہے۔ ابو داؤد شریف میں ایک حدیث میں حضور اکرم مستحلیات بھی روزانہ کنگھاکرنے کی ممانعت وارد ہوئی ہے۔ علاء نے لکھاہے کہ یہ ممانعت جب ہے جب کوئی ضرورت اس کی مقتضی نہ ہو، ورنہ کچھ مضائقہ نہیں ہے۔

(۵) حمید بن عبد الرحمٰن ایک صحابی سے نقل کرتے ہیں کہ حضور النگائی گاہے گاہے گاہے کا کہ سنگھی کیا کرتے تھے۔

إِلَّا غِبًّا: بمعجمة مكسورة وموحدة مشدّدة، ورود الإبل الماء يوماً وتركه يوماً، ثم استعمل في فعل الشيء حينا وتركه حينا، والمراد ثمي دوام التسريح. قال ابن العربي: موالاته تصنّع، وتركه تدنّس، وإغبابه سنّة.

عن رجل: لم يسم، وإبمام الصحابي لا يضرّ لِعَدَالتِهم. واختلف في اسمه فقيل: هو الحكم بن عمرو، وقيل: عبد الله بن سرحس، وقيل: عبد الله بن مغفّل.

#### باب ما جاء في شَيْب رسول الله على

### باب حضور اقدس للكُنْكِيمُ كے سفید بال آجانے كا ذكر

فأكده: اس باب مين امام ترندي والنبيلية في أحمد عديثين ذكر فرمائي مين-

(۱) قادة کہتے ہیں کہ میں نے حضرت انس فیالیٹی ہے پوچھا کہ حضور اقد س انٹیٹیٹی خضاب کیا کرتے ہے؟ انھوں نے فرمایا کہ حضور اقد س انٹیٹیٹی کے صرف حضور افلان کی نوبت آتی۔ سفیدی حضور اقد س انٹیٹیٹی کے صرف دونوں کنپٹیوں میں تھوڑی ہی تھی البتہ حضرت ابو بمر صدیق فیالٹی حنااور تھم سے خضاب فرمایا کرتے تھے۔ فاکدہ: تھم ایک گھاس ہے جس سے خضاب کیا جاتا ہے۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ صرف تھم کا خضاب سیاہ ہوتا ہے اور مہندی کے ساتھ ملاکر شرخ ہوتا ہے، اور بعض لوگ کہتے ہیں کہ خضاب سیز ہوتا ہے اور مہندی کے ساتھ ملاکر اسیاہی ہو جاتا ہے۔ سرخ ہوتا ہے، اور بعض لوگ کہتے ہیں کہ صرف تھم کا خضاب ساتھ ملاکر ماکل بسیاہی ہو جاتا ہے۔

شيب إلخ: هو ابيضاض الشعر المسود كما في المصباح، ويطلق على بياض الشعر والشعر الأبيض أيضاً. قال البيحوري تبعا للمناوي: إنما أخره عن الترجّل؛ لأن الترجل عمل يقتدى به فيه بخلاف الشيب، وقدم الشعر عليهما؛ لأنهما من عوارض الشعر أبو داود: الطيالسي، وهمام بهاء مفتوحة ثم ميم مشدّدة، ابن يجيى العوذي. هل خضّب: [أي: هل غيّر بياض رأسه ولحيته ولوّنه بالحناء ونحوه؟ الخضب كالحضاب بمعنى: تلوين الشعر بحمرة]. صدغيه: [تثنية صدغ، وهو ما بين لحاظ العين إلى أصل الأذن، ويسمى الشعر الذي تدلى على هذا الموضع.

والكتم: قال القاري: بفتحتين، والتاء مخففة، وقال أبوعبيد: بتشديد التاء، والمشهور التخفيف. واختلفوا في تفسيره: ففي بعض كتب اللغة: هو ورق يشبه ورق الأس يصبغ به، وفي المهذب: هو الوسمة، وفي الصحاح: هو نبت يخلط مع الوسمة للخضاب، وفي النهاية: يشبه أن يكون معنى الحديث: خضب بكل منهما منفرداً عن الآخر، فإن الخضاب بهما يجعل الشعر أسود، وقد صح النهي عن السواد، فالواو بمعنى أو. وقال العسقلاني: الكتم الصرف يوجب سوادًا مائلا إلى الحمرة، والحناء توجب الحمرة، فاستعمالهما يوجب مابين السواد والحمرة، قالوا: وعلى أصله، وفي المغرب عن الأزهري: الكتم: نبت فيه حمرة، ومنه حديث أبي بكر فيه: كان يخضب بالحناء والكتم، وقال الجزري: قد جرب الحناء والكتم جميعاً فلم يسود، بل يغير صفرة الحناء وحمرةما إلى الخضرة.

حدثنا إسحاق بن منصور ويجيى بن موسى قالا: حدثنا عبد الرزاق، عن معمر، عن ثابت، عن أنس بن مالك عليه قال: ما عَدَدْتُ في رأس رسول الله الله الله عشرة شعرة بيضاء. حدثنا محمد بن المثنى، أخبرنا أبو داود، أخبرنا شعبة، عن سِماك بن حَرْب بالميراوستوسه عابر بن سَمُرة، يُسأل عن شيب رسول الله الله الله عليه عليه المهود

أربع عشرة: بفتح الجزئين للتركيب، والشين ساكنة، قال الحنفي: هذا لا ينافي ما صدر عنه في صدر الكتاب: ليس في رأسه ولحيته عشرون شعرة بيضاء؛ لأن هذا السلب عام، قال المناوي: ولا ينافي حديث ابن عمر الآتي: إنما كان شيبه نحوا من عشرين؛ لأن الأربع عشرة نحواً من العشرين؛ لكونما أكثر من نصفها، نعم روى البيهقي عن أنس نفسه: ما كان في رأسه ولحيته إلاسبع عشرة أو ثمان عشرة شعرة بيضاء، وجمع باختلاف الأزمان، وبأن الأول إخبار عن عده، والثاني إخبار عن الواقع.

(۴) ابن عمر خلاف فرماتے ہیں کہ حضور اقد س منطق کے سفید بال تقریباً بیس تھے۔ فائدہ: یہ پہلے گذر چکا کہ یہ روایت اور ول کے کچھ خلاف نہیں۔

(۵) ابن عباس و النه آپ بوڑھے ہیں کہ حضرت ابو بکر صدایق و النہ ان کے عرض کیا کہ یارسول اللہ آآپ بوڑھے ہوگئے (اس کی کیا وجہ؟ حالانکہ آپ کا اعتدال اس کا مقتضی تھا کہ آپ جوان ہی رہتے، یا آپ کی عمر شریف کا مقتضیٰ یہ تھا کہ آپ اس وقت تک جوان ہوتے) حضور نے ارشاد فرمایا کہ مجھے سورہ ہود، سورہ واقعہ، سورہ مرسلات، سورہ عم بیتباہ لون، سورہ اذالشس کورت، ان سورتوں نے بوڑھا بنا دیا۔ فائکہ ہ: ان سورتوں کی قید نہیں، ان کے علاوہ سورہ حاقہ، سورہ قارعہ، سورہ غاشیہ وغیرہ کا بھی ذکر آیا ہے۔ مقصود وہ سب سورتیں ہیں جن میں دہشت اثر امور کا ذکر ہے۔ جیسے قیامت، جہنم، صور، شقی لوگوں کا انجام وغیرہ وغیرہ سب سورتیں ہیں جن میں دہشت اثر امور کا ذکر ہے۔ جیسے قیامت، جہنم، صور، شقی لوگوں کا انجام وغیرہ وغیرہ اس لئے ایک حدیث شریف میں آیا ہے کہ حضور اقد سے النہ اللہ اللہ خوامور میں جانتا ہوں اگر تمہیں معلوم ہوجاتے تو بنسنا بہت ہی کم کر دیے اور اکثر او قات روتے رہا کرتے، حتی کہ بیبیوں کے پاس جانا بھی چھوڑ دیے۔ (او سما قال)

دهن: قال المناوي عن القسطلاني: كذا وقع في أصل سماعنا من الثلاثي المجرد، وكذا قوله: لم يدهن، وفي بعض النسخ: ادهن من الافتعال، وعلى التقديرين يكون رأسه مفعولاً، لكن في المغرب: دهن رأسه إذا طلاه بالدهن، وادهن من غير ذكر المفعول، وادهن شاربه خطأ. وأطال الكلام فيه القاري في جمع الوسائل. لم يرمنه: قال القاري والمناوي وغيرهما: لم يرمنه؛ لالتباس بياضه بلمعان الشعر من الدهن، والأوجه عندي ما قال الطيبي: إنه عند الادهان كان يجمع شعره، ويضم بعضه إلى بعض، وكانت الشعرات البيض من قلتها لا تبين، فإذا شعث رأسه ظهرت.

الكِندي: بكسر الكاف نسبة لكندة، محلة بالكوفة، لا القبيلة كما توهم، قاله البيحوري تبعاً للمناوي. قلت: قال السمعاني في الأنساب: نسبة إلى كندة: قبيلة مشهورة باليمن، وعد منها رحالا ليس هذا منه، وقال القاري: منسوب إلى كندة: قبيلة من قبائل العرب، ومحلة بالكوفة.

قال: قال أبو بكر: يا رسول الله! قد شِبت، قال: "شَيَّبتني هُود، والواقعة، والمرسلات، وعم يتساءلون، وإذا الشمس كُوّرت". حدثنا سفيان بن وكيع، أخبرنا محمد بن بشر، عن علي بن صالح، عن أبي إسحاق، عن أبي جُحَيفة قال: قالوا: يا رسول الله! نراك قد شِبْتَ. قال: شيبتني هود وأخواتها. حدثنا علي بن حُجر، أنبأنا شعيب بن صَفوان، عن عبد الملك بن عُمير،

شرح سنة میں لکھا ہے کہ ایک صاحب کو حضور اللہ ان کے ایک صاحب کو حضور اللہ ان اللہ اسل اللہ اسل اللہ اسل کے ایک صاحب کو حضور اللہ اسل کیا بات ہے؟ حضور اللہ ان از شاہ فرمایا اس میں ایک آیت ہے، والو اللہ ان از شاہ فرمایا اس میں ایک آیت ہے، والو اللہ ان از شاہ کہ انتوار اللہ ان ایک آیت ہے، والو اللہ انہ کہ محم کے موافق پوری استقامت بہت ہی مشکل امر ہے۔ اس کے صوفیا نے کہ استقامت برار کرامتوں ہے افضل ہے۔ اس کے صوفیا نے کہ کھا ہے کہ استقامت برار کرامتوں سے افضل ہے۔ اب کے صوفیا نے کہ موس کیا: یا رسول اللہ ان پر پھے ضُعف و غیرہ اثر براها ہے کا محسوس ہونے لگا۔ حضور اللہ ان بیا کہ جمعے سورہ ہود جیسی سورتوں نے ضعیف کر دیا۔ فاکدہ: ایک حدیث میں آیا ہے کہ حضور اقد س اللہ ان کہ اسل کہ اور کہ رفیانی حضور اقد س اللہ کی محسور اللہ ان کہ اور کہ حضور اقد س اللہ کا محسول اللہ ان کہ اور کہ حضور اقد س اللہ کا محسول اللہ ان کہ ان باب آپ پر عمور کی کہ میں تشریف فرما تھے۔ حضرت ابو بکر خوالی نے نے منظر دیکھ کر عرض کیا: یارسول اللہ اس میں میں اس باب آپ پر بر براہا یا آگیا اور یہ کہ کر رونے گئے، آنو جاری ہور ہے تھے۔

قد شبت: [أي: قد ظهر فيك الشيب، ومراده; السؤال عن السبب المقتضي للثيب، مع أن مزاجه اعتدلت فيه الطبائع، واعتدالها يستلزم عدم الشيب] بكسر الشين المعجمة وسكون الموحدة وتاء الخطاب، أي: ظهر فيك آثار الشيب من الثقل وضعف البدن قبل أوانه، وهو لا ينافي ما سبق من نفي الشيب؛ لأن القصد به نفي احتياجه إلى الخضاب. شيبتني: النسبة بحازية؛ لكولها سببا من باب: أنبت الربيع البقل، والمعنى: ما في هذه السور من أحوال القيامة وأهوالها. قال التوربشتي: يريد أن اهتمامي بما في هذه السور من أهوال يوم القيامة والمثلات النوازل بالأمم السابقة أخذ مني ما أخذه حتى شِبّت قبل أوان المشيب، قال المناوي: زاد الطبراني في رواية: والحاقة، وزاد ابن مردويه في أخرى: وهل أتاك حديث الغاشية، زاد ابن سعيد في أخرى: والقارعة، وسأل سائل، وفي أخرى: واقتربت الساعة. أبي جحيفة: بضم جيم خديث الغاشية، زاد ابن سعيد في أخرى: والقارعة، وحمله على بيت المال وسماه وهب الخير.

## عن إياد بن لقيط العِجْليّ، عن " أبي رِمْثة التيميّ - تيم الرِّباب - قال: أتيت النبي عليٌّ ومعي ابن لي،

حضور نے فرمایا سورہ ہود جیسی سور توں نے مجھے بوڑھا کر دیا۔ زمخشری رالٹیکیلیہ کہتے ہیں میں نے ایک کتاب میں دیکھا ہے کہ ایک شخص شام کے وقت بالکل سیاہ بال جوان تھا، ایک ہی رات میں بالکل سفید ہو گیا، لوگوں نے یو چھا تواس نے کہا کہ میں نے رات قیامت کا منظر دیکھا ہے کہ لوگ زنجیروں سے تھینچ کر جہنم میں ڈالے جارہے ہیں، اس کی دہشت مجھ پر پچھ ایس غالب ہوئی کہ اس نے ایک ہی رات میں مجھے اس حالت پر پہنچادیا۔ اللہ اکبر۔

(2) ابورمشہ تیمی رفائی فی فرماتے ہیں کہ میں اپنے بیٹ کو ساتھ لئے ہوئے حضور اقدس ملی کیا کی خدمت میں حاضر ہوا۔

لوگوں نے مجھے حضور اللی کیا بتلایا (کہ یہ تشریف فرما ہیں، غالبًا یہ پہلے سے پہچانے نہ ہو نگے) میں نے حضور للی کیا کو دیکھا تو مجھے معاً یہ کہنا پڑا کہ واقعی یہ اللہ کے سچے نبی ہیں، اس وقت حضور نے دو سبز کیڑے پہن رکھے سے (یعنی حضور کی لنگی بھی سبز تھی اور چادر بھی سبز) اور آپ کے چند بالوں پر بچھ برمھا پے کے آثار غالب ہوگئے سے لیکن وہ بال سرخ سے فائدہ: چرہ انور پر جو آثار ہیں و و قار اور انوار نبوت سے ان کو دیکھ کر بے اختیار آدمی کی زبان سے اس قتم کے الفاظ نکل جاتے سے کہ بیشک یہ اللہ کے رسول ہیں، بلا شہر یہ شخص جھوٹا نہیں ہو سکتا و غیرہ و غیرہ و

إياه: بكسر الهمزة وتخفيف المثناة التحتية ثم دال مهملة، ولقيط بفتح اللام وكسر القاف كبديع، وأخرجه المصنف في جامعه برواية عبيد الله عن إياد وقال: غريب، لا نعرفه إلامن حديث عبيد الله. تيم الرباب: منصوب بتقدير: أعني، وقال القاري: مجرور في أصل سماعنا، واحترز به عن تيم قريش قبيلة من بكر. والرباب: بكسر الراء وتخفيف الموحدتين، وضبطه الحافظ في شرح البحاري بفتح الراء، وهم خمس قبائل: ذبة، وثور، وعكل، وتيم، وعدي، غمسوا أيديهم في رب، وهو ثفل السمن، وتحالفوا عليها فصاروا يدًا واحدة.

ابن في: اضطربت روايات أبي رمثة في أن إتيانه عند النبي ﷺ كان مع ابنه كما في رواية الشمائل، أو مع أبيه كما في روايات أبي داود؛ إذ روي عنه قال: انطلقت مع أبي نحو النبي ﷺ فإذا هو ذو وفرة، بما ردع حناء، وعليه بردان أخضران، وفي رواية: قال له أبي: أربي هذا الذي بظهرك فإني رجل طبيب، وفي أخرى: قال له ﷺ من هذا؟ قال: ابني قال: لا يجني عليك ولا تجميع عليه. وبكلا السياقين أخرجه أحمد بطرق عديدة، في بعضها: أن الكلام في الطب والولد قال: كله كان مع أبي رمثة بنفسه، ووجه القاري في جمع الوسائل بالتعدد، إذ قال: والظاهر المغايرة بينهما بأن رواية الترمذي تكون عن الأب ورواية أبي داود والنسائي عن الابن، وحينئذ لا تنافي بينهما. ويؤيد ذلك أن في بعض الروايات إتيانه بمكة، وفي أخرى بالمدينة، لكن يأباه اتحاد ألفاظ الروايتين، فتأمل.

متعدد حضرات صحابہ ہے اس قتم کے الفاظ ابتدائی نظر میں حدیث کی کتابوں میں نقل کے گئے ہیں۔ حدیثِ بالا میں حضور القریقیٰ کے سرخ بالوں کا بھی ذکر ہے۔ اس میں علاء کا اختلاف ہے کہ حضور القریقیٰ نے خضاب فرمایا یا نہیں۔ بعض خضاب کے قائل ہیں، دہ اس سرخی کو خضاب پر محمول فرماتے ہیں اور بعض لوگ قائل نہیں دہ فرماتے ہیں کہ بال جب سفید ہوتا ہے تو اکثر مرتبہ اول سرخ ہوتا ہے، یہ سُرخی اصلی تھی خضاب کی نہیں تھی۔ خضاب کا بیان مستقل دوسرے باب میں آنے والا ہے۔ اکثر مرتبہ اول سرخ ہوتا ہے، یہ سُرخی اصلی تھی خضاب کی نہیں تھی۔ خضاب کا بیان ستقل دوسرے باب میں آنے والا ہے۔ (۸) حضرت جابر جن نے کسی نے پوچھا کہ حضور الن کی سے سر مُبارک میں سفید بال تھے؟ انھوں نے کہا کہ صرف چند بال مانگ پر تھے جو تیل لگانے کی حالت میں ظاہر نہیں ہوتے تھے۔ فائد ہ: یہ دوایت بظاہر اس روایت کے پچھ خلاف ہے جو حضرت انس خلافی کے حالت میں طاہر نہیں ہوتے تھے۔ فائد ہ نہیں اس لئے کہ وہ دو چار بال مانگ میں ہوتے تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ تھے جو بالوں میں مستور ہوجاتے تھے اور تیل نہ مُلے کے وقت ظاہر ہوتے تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتی تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتی تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتی تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتی تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتی تھے۔ اس لئے اگر کسی روایت میں ان کا ذکر نہ ہوتی تھے۔ اس لئے اگر کسی ۔

فأريته: بالبناء للمحهول أي: أراني وعرّفني بعض الحاضرين رسول الله ﷺ، ويحتمل أن يكون بالبناء للفاعل، أي أريت ابني رسول الله ﷺ، والأول أوجه. وشيبه أحمر: [أي: والشعر الأبيض منه مصبوغ بالحمرة بناء على ثبوت الخضب منه ﷺ. ويحتمل أن المراد: أن شعره الأبيض يخالطه حمرة في أطرافه، لأن العادة أن الشعر إذا قرب شيبه احمرٌ ثم ابيضً.]

## باب ما جاء في خضاب رسول الله عليه

حدثنا أحمد بن منيع، أخبرنا هشيم، أخبرنا عبد المَلك بن عُمير، عن إياد بن لَقِيط قال: أخبرني بهلات مع أبو رِمثة أقال: أتيت رسول الله عليه مع ابن لي فقال: ابنك هذا؟ فقلت: نَعَمْ، اشهد به. قال: لا يَجْنيْ عليك، ولا تجني عليه، قال: ورَأيت الشيب أحمر.

## باب حضور اقدس للفُكَلِيمَ كَ خضابِ فرمانے كا ذكر

فاکدہ: اس بارے میں مختلف روایتیں ہیں، امام ترندی والضیلیہ نے ان میں سے چار صدیثیں اس باب میں ذکر فرمائی ہیں۔ ان میں روایاتِ مختلف کی بناء پر علماء میں بھی اختلاف ہوا ہے کہ حضور للنگائیا نے خضاب فرمایا یا نہیں۔ اکثر حضرات کے نزدیک امام ترندی والضیلیہ کا میلان خضاب نہ کرنے کی طرف ہے، حنفیہ بھی اسی طرف ماکل ہیں، چنانچہ وُرِّ مختار میں اس کی تصر سی کی ہے کہ حضور النظائیا کی اس کے داڑھی اور سر مبارک میں بخاری وغیرہ کی روایت کے موافق سترہ بال سفید ہے۔ اور بیجوری شافعی شارج شائل اس کے قائل ہوئے ہیں کہ حضور النظائیا نے بھی بھی خضاب فرمایا اور اکثر نہیں کیا۔

خضاب: مصدر بمعنى التلوين كما في عامة الشروح، وزعم ابن حجرأنه بعيد، واستقرب قول القاموس: الخضاب ككتاب، ما يخضب به، أي: يلون به، وليس كما زعم؛ إذ المبوب به إنما هو بيان تلوين شعره، لا بيان عين ما يلونه؛ لأنه ليس فيه إلاحديث واحد ومعظم ما في الباب الأول. اشهد به: قال ميرك: يروى بصيغة الأمر من الثلاثي المجرد، أي كن شاهداً على اعترافي بأنه ابني، وفي بعض النسخ بصيغة المتكلم من المجرد أيضاً، أي: أعترف بذلك، قال القاري: فقول الحنفي: روي على صيغة المضارع وعلى صيغة الأمر أيضاً بناء على زعمه أو على وهمه من عدم الفرق بين الرواية والنسخة، والعجب أنه قدم النسخة على الرواية. قلت: وعامّة من ضبط من شراح الحديث بصيغة الأمر.

لا يجني عليك ولا تجني عليه: [أي: بل حنايته عليه وحنايتك عليك، ولا تواخذ بذنبه ولا يواخذ هو بذنبك؛ لأن الشرع أبطل قاعدة الجاهلية، قال تعالى: ﴿وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِّزْرَ أُخْرَى﴾ (الأنعام:١٦٤) ] الشيب أهمر: وفي رواية الحاكم: وشيبه أحمر، مخضوب بالحناء. قال أبو عيسى: هذا أحسن شيء رُوي في هذا الباب وأفسره، لأنّ الروايات الصحيحة أن النبي الله الشيب.

مسکلہ: علاء حنفیہ کے نزدیک خضاب متحب ہے، لیکن مشہور قول کے موافق ساہ خضاب مکروہ ہے، اور علاء شافعیہ کے نزدیک خضاب سنت ہے مگر ساہ خضاب حرام ہے۔

(۱) ابورمثہ کہتے ہیں کہ میں حضور اقد س النے آگے کی خدمت میں اپنے ایک لڑے کو ساتھ لے کر حاضر ہوا تو حضور النے آگے نے فرمایا کہ فرمایا کہ کیا تیرا یہ بیٹا ہے؟ انھوں نے عرض کیا کہ ہاں حضرت! یہ میرابیٹا ہے آپ اس کے گواہ رہیں۔ حضور النے آگے نے فرمایا کہ اس کی جنایت کا بدلہ تھے پر نہیں اور تیری جنایت کا بدلہ اس پر نہیں (فائدہ میں اس کی وضاحت آئے گی) ابور مشہ کہتے ہیں کہ اس وقت میں نے حضور النے آگے کے بعض بالوں کو شرخ و یکھا۔ امام تر ندی والنے کہتے ہیں کہ خضاب کے بارے میں یہ حدیث سب سے زیادہ صحیح اور واضح ہے۔ فائدہ: زمانۂ جا بلیت کا دستور تھا کہ بیٹا باپ کے جرم میں ماخوذ ہو جاتا تھا۔ ابور مشہ نے اس قاعدہ کی بناء پر یہ عرض کیا تھا کہ اگر بھی اس امر کی ضرورت پیش آئے تو آپ اس کے گواہ رہیں کہ واقعی یہ میرابیٹا ہے۔

أحسن: كثيرا ما يقول المصنف في جامعه: هذا أصح شيء في الباب، ولا يلزم من هذه العبارة كما قاله النووي في الأذكار صحة الحديث، فإلى يقولون: هذا أصح ما في الباب وإن كان ضعيفا، ومرادهم أنه أرجح ماورد في الباب. وأفسره: [من التفسير بمعنى الكشف والإيضاح.] لم يبلغ: أي: لم يصله و لم يظهر البياض في شعره كثيراً بحيث بحتاج إلى الخضاب، فينبغي أن يفسر شيبه بالحمرة. قال ميرك: وأشار المصنف بهذا الكلام إلى أن الروايات المصرحة بالخضاب؛ بدليل طريق أبي رمثة لم تصح عنده، أو هي مؤولة، قال ابن حجر: كذا قيل، وليس بظاهر؛ لأن الترمذي قائل بالخضاب؛ بدليل سياقه في سياقه لأحاديثه الآتية، ولأن هذا لو كان مراده لم يستى هذا الحديث في هذا الباب أصلاً، بل كان يقتصر على سياقه في الباب الأول؛ لأن كونه أحمر لا يضره؛ لأن مراده حمرته الذاتية التي هي مقدمة الشيب، فذكره له بتمامه في البابين يدل على أن له مناسبة بكل منهما، وهي أن فيها إثبات الشيب، وهو المناسب للباب السابق، وأنه كان أحمر بالخضاب، وهو المناسب لحف الباب، وأما الروايات الصحيحة: أنه لحبة لم يشب، فمعناها: لم يكثر شيبه مع أنه كان يستره بالحمرة في بعض الأحيان. قال القاري: هو كلام حسن لكن فيه أنه لا دلالة على أن الترمذي قائل بالخضاب؛ لإمكان ترجيح عدم عنده، بل هو ظاهر من قوله هذا. قلت: ويؤيد ابن حجر أن الترمذي ذكر أبا رمثة في جامعه في من روى في باب الخضاب، وهو نص واية الحاكم المتقدمة قريباً، إلا أن تعليله بالروايات الصحيحة يدل على أنه لم يترجح عنده حضابه في ...

وأبو رمثة: اسمه رفاعة بن يَشربيّ التيميّ. حدثنا سفيان بن وكيع، أخبرنا أبي، عن شريك، عن عُشمان بن مَوْهَبٍ، قال: سُئِل أبو (أهـريرة: هل خضب رسول الله الله الله على ؟ قال: نعم. قال أبو عيسى وروى أبو عوانة هذا الحديث عن عثمان بن عبد الله بن مَوهَبٍ، فقال: عن أم سلمة. حدثنا إبراهيم بن هارون، أنبأنا النضر بن زُرارة، عن أبي جَنَابٍ، عن إياد بن لَقِيط، عن "الجَهْذَمَةِ امرأة بشير بن الخصاصِيّة، قالت: أنا رأيت رسول الله على يخرج من بيته، ينفض رأسه، وقد اغتسل، وبرأسه رَدْع،

حضور النَّنَائِيَّةِ نِهِ زَمَانَةَ جَالِمِيت كَى اس رسم كورد فرمات ہوئے ميہ ارشاد فرمايا كه اسلام كابيہ قاعدہ نہيں كه '' كوئى كرے اور كوئى كبرے'' ﴿ وَلا تَوْدُ وَاذِرَةً وِزْدَ أُخْرَى ﴾ (الأنعام: ٢٦٤) كوئى شخص دوسرے كے بوجھ كاذمه دار نہيں۔

(٢) ابو ہریرہ فالنف ہے کسی مخص نے پوچھاکہ حضور النفینی نے خضاب کیا؟ انھوں نے کہا کہ ہال کیا۔

(٣) جهدمہ جو بشیر بن خصاصیہ کی بیوی ہیں، وہ فرماتی ہیں کہ میں نے حضور اقد س النگائی کو مکان سے باہر تشریف لاتے موے دیکھا کہ حضور نے عسل فرما رکھا تھا۔ موے دیکھا کہ حضور نے عسل فرما رکھا تھا۔

يشربي: قال القاري: نسبة إلى يشرب، وهو من أسماء الجاهلية للمدينة، والتيمي نسبة إلى قبيلة تيم، واختلف قيه، فقيل: هكذا، وقيل: التميمي بميمين كما في التهذيب وغيره، اختلف في اسمه أيضا على أقوال. عثمان: منسوب إلى حده؛ لأنه عثمان بن عبد الله بن موهب بكسر الهاء أو بفتحها قولان للعلماء، ورجح شراح الشمائل فتحها. قال أبو عيسى: يعني أن أبا عوانة جعل الحديث من مسانيد أم سلمة بدل أبي هريرة، والغرض بيان الاختلاف بين شريك وأبي عوانة تلميذي عثمان، وحقق القاري: أن ما وقع فيه من شريك وهم، والصواب رواية أبي عوانة، يعني كوتها من مسانيد أم سلمة، فتأمل.

أبو جناب: يجيم مفتوحة فنون كسحاب، هو يحيى بن أبي حية الكلبي، كذا في الشروح وكتب الرجال، فما في النسخ من غيره غلط. الجهذمة: بفتح الجيم وسكون الهاء وفتح الذال المعجمة بعدها ميم، امرأة بشير بفتح أوله كبديع، وقال المناوي: جهذمة صحابية، غير النبي هي اسمها فسماها ليلي، وبشير سماه به النبي هي تغييرًا لاسمه زحما. الخصاصية: بفتح المعجمة وبصادين مهملتين وتخفيف التحتية، والتشديد لحن، كذا نقل عن صاحب القاموس رداً على ابن الأثير، وتعقبه شراح الشمائل: بأن اللحن إذا كان الخصاصية مصدراً، أما إذا كان الخصاصة بمعنى الفقر والياء للنسبة فلا مانع، لكنهم جزموا بأن الرواية بالتخفيق.

- أو قال: رَدْغٌ - من حنّاء، شكَّ في هذا الشيخ. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، أخبرنا عمرو بن عاصم، أخبرنا حماد بن سلَمَة، أخبرنا حميدٌ، عن أنس فيه قال: رأيت شعر رسول الله عضوبا. قال حماد: وأخبرنا عبد الله بن محمّد بن عقيلٍ قال: رأيت شعر رسول الله عند أنس بن مالك مخضوبا.

(٣) حضرت انس والنفخة فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س النفکی کے بالوں کو خضاب کیا ہوا ویکھا۔ فاکدہ: حضور اقد س النفکی کے خضاب میں مختلف روایت ہیں ایک خاص اشکال ہے وہ اقد س النفکی کے خضاب میں مختلف روایت ہیں ایک خاص اشکال ہے وہ سے کہ اس سے پہلے باب کی سب سے پہلی حدیث میں خود حضرت انس والنفی سے خضاب کی نفی مذکور ہو پھی ہے لیکن دونوں روایتیں اگر صبح مان کی جائیں تو مختلف او قات پر محمول ہو سکتی ہیں۔

أو قال: يعني شك شيخي إبراهيم في هذا اللفظ في أنه أسمعه من شيخه بالعين المهملة أو بالغين المعجمة، لكن قال القسطلاني: اتفق المحققون على أن الردغ بالمعجمة غلط في هذا الموضع؛ لإطباق أهل اللغة على أنه بالمهملة لطخ من زعفران. قال الحافظ: هو بمهملة: الصبغ، وبمعجمة: الطين الكثير، وقال السيوطي: ضبطوه في كتب اللغة بمهملات. ردغ: [الردغ: هو تغيير اللون بالصبغ من حناء أو غيره.] الشيخ: أي: شيخ المصنف، وفي نسخة: الشك هو لإبراهيم بن هارون. مخضوباً: قال القاري: قد مر في الأحاديث الصحيحة عن أنس أنه الله المحاديث أكثر أحواله، وبالإثبات إن صح عنه الأقل، ويجوز أحدهما على الحقيقة والآخر على المجاز.

## باب ما جاء في كُحل رسول الله عليات

حدثنا محمّد بن حميد الرَّازي، أنبأنا أبو داود الطيالسي، عن عَبَّاد بن منصور، عن عِكْرمَة، عن السير الم المناه عن المناه المناه عن المناه على المناه الم

### باب حضور اقدس النُّكُولِيَّا كے سُر مہ كا بيان

فاكدہ: سُرمه آنكھ ميں ڈالنامتحب ہے، آدمی كو جاہئے كه ثواب كى نيت سے سُرمه ڈالے كه اس ميں آنكھ كو فاكدہ چينجنے ك علاوہ انباع كا ثواب بھى ہے۔ امام تر مذى درالليجليە نے اس باب ميں پانچ حديثيں ذكر فرمائى بيں۔

(۱) ابن عباس وللفخو فرماتے ہیں کہ حضور اقد س الفخ فیا نے ارشاد فرمایا کہ اثد کا سر مہ آنکھوں میں ڈالا کرو، اس لئے کہ وہ آنکھ کی روشنی کو بھی تیز کرتا ہے اور پلکیں بھی زیادہ اگاتا ہے۔ حضرت ابن عباس وللفؤندیہ بھی کہتے تھے کہ حضور للفظیا کے باس ایک سرمہ دانی تھی جس میں سے تین تین سلائی ہر رات آنکھوں میں ڈالا کرتے تھے۔

فائکہ 0: اثد ایک خاص سرمہ کا نام ہے جو سیاہ سرخی مائل ہوتا ہے، بلادِ مشرقیہ بیں پیدا ہوتا ہے، بعض اکا براس سے اصفہانی سُرمہ مراد بتلاتے ہیں اور بعض نے توتیا بتلایا ہے۔ علماء فرماتے ہیں کہ اس سے مراد تندرست آ تکھوں والے اور وہ لوگ ہیں جن کو موافق آ جائے ورنہ مریض آ تکھ اس سے زیادہ دکھنے لگتی ہے۔ سرمہ کا سوتے وقت ڈالنازیادہ مفید ہے کہ آ تکھ میں دیر تک باقی بھی رہتا ہے اور مسامات میں سرایت اس وقت زیادہ کرتا ہے۔ سلائی کے بارے میں بھی مختلف روایتیں ہیں، بعض روایات میں دونوں آ تکھ میں تین قارد ہوئی ہیں جیسا کہ ابھی گذرا ہے، اور بعض روایات میں دائیں آ تکھ میں تین اور بعض مرتبہ ایسا۔

الكحل: بالضم: كل ما يوضع في العين للاستشفاء، وبالفتح: جعل الكحل في العين، قال القسطلاني: المسموع من الرواة الضم، وإن كان للفتح وجه بحسب المعنى. الرازي: نسبة إلى الري، مدينة كبيرة مشهورة من بلاد الديلم، وزادوا الزاي في النسب إليها. بالإثمد: [كحل معدني معروف، ومعدنه بالمشرق، وهو أسود يضرب إلى حمرة.] وينبت الشعر: [أي: يقوي طبقات شعر العينين التي هي الأهداب.] الشعو: بفتح العين للازدواج وهو الرواية.

وزعم أن البي على كانت له مُكْحُلَة يكتحل منها كُلَّ ليلة، ثلاثةً في هذه، وثلاثةً في هذه. حدثنا عبد الله بن موسى، أحبرنا إسرائيل، عن عبد الله بن منصور. ح وحدثنا علي بن حُجْر، حدثنا يزيد بن هارون، أنبأنا عَبَاد بن منصور، عن عِكْرِمة، عن ابن عباس ها قال: كان النبي على يكتحل قبل أن يّنام بالإثمد ثلاثا في كلّ عين.

حافظ ابن حجراور ملاعلی قاری خطشهٔ وغیرہ حضرات نے پہلی صورت کو راجح فرمایاہے، چنانچہ نبی اکرم منگی آیا ہے بھی متعدد احادیث میں یہی صورت نقل کی گئی ہے، حبیباآ سندہ روایات میں آرہاہے۔

(۲) ابن عباس فیالٹی فرماتے ہیں کہ حضور اقدس الٹیکٹی سونے سے قبل ہر آ تکھ میں تمین سلائی اثد کے سُرمہ کی ڈالاکرتے تھے، اور ایک روایت میں ابن عباس فیالٹنڈ ہی سے منقول ہے کہ حضور اکرم لٹیکٹیٹی کے پاس ایک سُرمہ دانی تھی جس سے سونے کے وقت تمین تمین سلائی آ نکھ میں ڈالا کرتے تھے۔

وزعم: [المراد بالزعم هنا بحرد القول، وإن كان أكثر ما يستعمل في الشك، وقيل: المراد هنا: القول المحقق إي ابن عباس كما يفهم من رواية ابن ماجه، ويصرح به الروايات الآتية، وقيل: محمد. و"انزعم" قد يطلق على القول المحقق وإنكان أكثر ما يستعمل فيما يشك فيه، فإن كان الضمير لابن عباس فالمراد به: القول المحقق، وإن كان لمحمد على ماجوزه بعضهم فالزعم على معناه المتبادر، فإشارة إلى ضعفه بإسقاط الوسائط بينه وبين النبي على الكن فيه أنه لو كان القائل ابن عباس لقيل: "وإن النبي الله "معناه المتبادر، فإشارة إلى ضعفه بإسقاط الوسائط بينه وبين النبي على الكن فيه أنه لو كان القائل ابن عباس لقيل: "وإن النبي الله ولم يكن لذكر "زعم" فائدة، إلا أن يقال: إنه أتى لطول الفصل، كما يقع إعادة "قال" في كثير من العبارات، وإيماء إلى أن الأول مرفوع والثاني موقوف، والأول قولي والثاني فعلي، وأما قول العصام: الأوجه نسبة الزعم إلى ابن حميد، ويؤيده نسبة هذا القول في الحديث الثاني إلى يزيد بن هارون، فغير صحيح؛ لأن المراد بقول المصنف في الحديث الآتي: قال يزيد في حديث، أي: حديث نفسه، والمقصود المغايرة اللفظية من الرواة قاله القاري، وجزم البيجوري أيضاً: أن فاعل "زعم" ابن عباس، وقال المناوي: زعم، أي: محمد بن حميد كما هو المتبادر من لفظ الزعم؛ إذ أكثر إطلاقه على ما يشك، وتطرق الشك ههنا من حيث أنه لم يسنده، أو الضمير لا بن عباس كما أفهمته رواية ابن ماجه، فالمراد بالزعم مجرد القول.

مكحلة: [وهي آلة الكحل، وهي: ما يوضع فيه الكحل] بضم الأول والثالث، وكان القياس الكسر؛ إذ هو اسم آلة، فهو من النوادر. ثلاثة في هذه: [أي: ثلاثة متواليات في اليمنى وثلاثة في اليسرى.] الصّبّاح: بفتح الصاد المهملة وتشديد الموحدة. ح: هذه علامة التحويل من سند إلى سند آخر، فإلهم يكتبون عند الانتقال من سند إلى آخر لفظ "ح" روماً للاختصار، وهي في كتب المتأخرين أكثر من كتب المتقدمين. ثم هي مختصرة من التحويل، أو من الحائل، أو من صح، أو من الحديث أقوال للعلماء، وأيضاً هل ينطق بها مفردة ثم يمر في قراءته، أو ينطق بلفظ ما رمز بها له، أو لا ينطق بها أصلاً، ثلاثة أقوال لأهل الأصول، والجمهور على الأول. وملتقى السندين ههنا عبّاد بن منصور.

وقال يزيد بن هارون في حديثه: إن النبي الله كانت له مُكْحُلَة يكتَحِل منها عند النوم ثلاثًا في كل عين. حدثنا أحمد بن منيع، أنبأنا محمد بن يزيد، عن محمد بن إسحاق، عن محمد بن المنكدر، عن جابر — هو ابن عبد الله— قال: قال رسول الله الله عليكم بالإثمد عند النوم، فإنه يجلو البصر، ويُنبِت الشّعر. حدثنا قتية بن سعيد، قال: أخبرنا بِشْرُ بن المُفَضَّل، عن عبد الله بن عثمان بن خُتيم، عن سعيد بن جُبير، عن أبن عبلس الله قال: قال رسول الله الله الله عن أكحا لكم الإثمد، يجلو البصر، ويُنبِت الشعر. حدثنا إبراهيم بن المستمر البصري، حدثنا أبو عاصم، عن عثمان بن عبد الملك، عن سالم، عن أبن عمر الله قال: قال رسول الله عليه عليكم بالإثمد، فإنه يجلو البصر، وينبت الشعر.

(۳) حضرت جابر فیالینی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س کی بیائی نے ارشاد فرمایا کہ اثد کا سُر مہ ضرور ڈالا کرو، وہ نگاہ کو روشن بھی کرتا ہے اور بیکیس بھی خوب اگاتا ہے۔

(٣) ابن عباس و فل فل فرات ہیں کہ حضور اقد س النا فی نے یہ ار شاہ فرمایا کہ تمہارے سب سُر موں میں سُر مہ اثمہ بہترین سُر مہ ہے، آکھ کو بھی روشی پہنچاتا ہے اور پلکیں بھی اگاتا ہے۔ فائدہ: اس حدیث کے راویوں میں بشر بن مفضل کے متعلق علاء نے لکھا ہے کہ ان کا معمول چار سور کعات نفل روزانہ پڑھنے کا تھا اور ایک دن افطار اور ایک دن روزہ، یہ دائی معمول تھا۔

(۵) حضرت عبد اللہ بن عمر و اللی نے بھی حضور اقد س النہ کی ترغیب ہے لیا کہ اثنہ ضرور ڈالا کرو، وہ نگاہ کو بھی روشن کرتا ہے اور پلکیں بھی اگاتا ہے۔ فائدہ: ان سب روایتوں میں اثد کی ترغیب ہے لیکن ان سے وہی آئے تھیں مراد ہیں جن کو موافق آباے ورنہ بعض عوارض کی وجہ سے بعض لوگوں کو یہ سُر مہ موافق نہیں آتا جیسا کہ پہلے گزر چکا ہے۔ علاء نے ان ارشادات اور معمولات کی وجہ سے لکھا ہے کہ سُر مہ ڈالنا سنت ہے اور خاص اثد کا سُر مہ افضل ہے، لہٰذا اگر اثد کے علاوہ کو کی اور سر مہ ڈالے تب بھی سنت ادا ہوجائے گی البتہ فضیلت اس کے لئے ہے۔

وقال يزيد إلخ: ليس بمعلق ولا مرسل كما توهم، بل هذا بيان اختلاف الرواة في رواية ابن عباس، فهو موصول بالإسناد السابق. وقد أخرج المؤلف في الجامع طريق يزيد بن هارون عن علي بن حجر بالإسناد المذكور، وبهذا تبين بطلان قول عصام فيما سبق من الكلام، قاله القاري. عند النوم: [لأنه حينئذ أدخل وأنفع.] خثيم: بخاء معجمة فمثلثة مصغراً، كذا ضبطه المناوي والبيجوري، فما في النسخ "خيثم" غلط، وكذا سعيد بن جبير بجيم مضمومة فموحدة مفتوحة وسكون ياء كما في المعتمرة؛ بصيغة اسم الفاعل من الاستمرار.

# بَابُ مَا جَاءِ فِي لِباسِ رسُولِ الله عَلَيْنُ

حدثنا محمد بن حميد الرازي، أنبأنا الفضل بن موسى وأبو تُمَيلةً وزَيد بن حُبَابٍ، عن عبد المؤمن ابن خالد، عن عبد الله بن بُرَيدَة، عن أم اسلمة قالت: كان أحب الثياب إلى رسول الله القميص. حدثنا علي بن حُجر، حدثنا الفضل بن موسى، عن عبد المؤمن بن خالد، عن عبد المؤمن بن خالد، عن عبد الله الله الله الله الله القميص.

### باب حضور اقدس طلعًا فيأكم لِبَاس كا ذكر

فائدہ: اس باب میں مصنف اللے لیے نے سولہ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔ لباس کے بارے میں علاء فرماتے ہیں کہ آدمی کا لباس
کوئی واجب ہوتا ہے، کوئی مستحب، کوئی حرام، کوئی کروہ اور کوئی مباح۔ آدمی کو لباس کے وقت اہتمام سے مندوبات کی طرف رغبت اور کروہات سے اجتناب ہونا چاہئے۔ واجب وہ مقدارِ لباس ہے جس سے ستر عورت کیا جائے۔ اور مندوب وہ ہے جس کے پہننے کی شریعت میں ترغیب آئی ہو، جیسے عدہ کیڑا عید، بقر عید کے لئے اور سفید کیڑا جعہ کے لئے۔ کروہ وہ ہے جس کے نہننے کی شریعت میں ترغیب آئی ہو، جیسے غنی کے لئے ہمیشہ پھٹے بُرانے کیڑے بہننا۔ حرام وہ ہے جس کے پہننے کی ممانعت آئی ہو، جیسے مرد کے لئے ریشی کیڑا بلا عذر پہننا۔

#### (۲،۱) حضرت ام سلمہ فالطحاب منقول ہے کہ حضور اقدیں لطحابی سب کپڑوں میں کرتے کو زیادہ پیند فرماتے تھے۔

لباس: [ما يستر الجسم.] أبو تميلة: بالمثناة الفوقانية مصغراً، ووهم من قال بالمثلثة. هو يجيى بن واضح الأنصاري، أخرج حديثه الستة. حُباب: بمهملة وموحدتين بينهما ألف كتراب، أبو الحسين العكلي الخراساني. عبد المؤمن: يعني أن الفضل وأبا تميلة وزيداً كلهم يروون عن عبد المؤمن، وعبد المؤمن ليس له عند المصنف إلا هذا الحديث. أحب: [لأنه أستر للبدن من غيره وأخف على البدن.] القميص: المشهور في الرواية أن لفظ "أحب" اسم لـ "كان" فيكون مرفوعاً، و"القميص" خبره، فيكون منصوباً، وروي عكسه أيضاً. قال البيحوري: القميص: اسم لما يلبس من المخيط الذي له كمّان وجيب، يلبس تحت الثياب، ولا يكون من صوف، كذا في القاموس، ماخوذ من التقمّص بمعنى التقلّب؛ لتقلب الإنسان فيه، وقيل: باسم الجلدة التي هي غلاف القلب، فإن اسمها القميص. علي بن حجو: لم يختلف متن الرّواية في هذه الأحاديث الثلاثة، وإنّما كرّرها؛ لاختلاف السند من مبدأه، وفي الطريق الثالث زيادة لفظ "يلبسه".

حدثنا زياد بن أيوب البغدادي، حدثنا أبو تُميَلة، عن عبد المؤمن بن خالد، عن عبد الله بن بُريدة، عن أمه، عن أم سلَمة قالت: كان أحب الثياب إلى رسول الله على يلبسه القميص.

فاكده: حضور اقدس النَّيْكِيُّ ك كُرت كوزياده پسند فرماني كي وجوه علماء نے مختلف تحرير فرمائي ہيں، بعض سبتے ہيں كه اس سے بدن احیمی طرح ڈھانکا جاتا ہے بخلاف لنگی وغیرہ کے،اس لئے وہ پسند تھا۔ بعض کہتے ہیں کہ تم قیمت ہونے اور بدن پر بوجھ نہ ہونے کی وجہ سے بخلاف حادر وغیرہ کے۔ بعض کی رائے ہے کہ اس سے تکبّر نہیں پیدا ہوتا برخلاف بعض اور کیڑوں کے۔ بندۂ ناچیز کے نزدیک اس کی وجہ بظاہر یہ ہے کہ گرتے میں ستر عورت بھی اچھی طرح سے ہوجاتا ہے اور ساتھ ہی ساتھ تجمل اور زینت بھی اچھی ہو جاتی ہے، برخلاف اور کپڑول کے کہ اُن سے یا تجمل میں کمی رہے گی جیسے کنگی، یاستر عورت میں جیسے عادر۔اس باب کی آٹھویں صدیث بظاہر اس صدیث کے مخالف ہے،اس کے ساتھ تطبیق اُسی جگہ ذکر کی جائے گی۔ (۳) ایسے ہی ام سلمہ خلی کئی اُسے بعض لوگوں نے یہ بھی نقل کیا ہے کہ حضور اقدس کی کئی کو پہننے کے لئے سب کیڑوں میں ے كرتا زيادہ پيند تھا۔ فاكدہ: نملا على قارى والفيطيہ نے دمياطي سے نقل كيا ہے كه حضور اقدس الفي يا كاكرتا سوت كا بنا ہوا تھا جو زیادہ لمبابھی نہ تھا اور اس کی آستین بھی زیادہ لمبی نہ تھی۔ بیجوری نے لکھاہے کہ حضور ملکی کیا کے پاس صرف ایک ہی كُرتاتها۔ اور حضرت عائشہ فالله اے نقل كيا ہے كہ حضور الله كيا كا معمول صبح كے كھانے ميں سے شام كے لئے بياكر ركھنے کا نہ تھا، نہ شام کے کھانے میں سے صبح کے لئے بچانے کا تھا، اور کوئی کپڑا کُرتا یا جاور یا کنگی یا جُوتا وو عد د نہ تھے۔ مناوی نے حضرت ابن عباس و النفخة اسے نقل كيا ہے كه حضور كا كرنا زيادہ لمبانه ہونا تھا، نه اس كى آستينيس كمي ہوتى تھيں۔ دوسرى حدیث میں حضرت ابن عباس ضلط مناسط اللہ علیہ علیہ کہ حضور کا کرتا ٹخنوں سے اونچا ہوتا تھا۔ علامہ شامی والسم علیہ نے لکھا ہے کہ نصف پنڈلی تک ہونا جاہئے۔

زياد: بكسر زاي فمثناة تحتية كعماد. البغداديّ: نسبة إلى البلد المشهور وهو مدينة السلام، قيل في وحه تسميته: أن "بغ" اسم لصنم لأهل المشرق، و"داد" بمعنى العطية، أي: عطية صنم بغ، ولذا كره ذاك الاسم بعض العلماء.

أُهّه: قال الزين العراقي: يحتاج الحال إلى معرفتها، ولم أرمن ترجمها. قال المناوي: وهكذا سكت عن حالها غير واحد من شرّاح الشمائل، ولم يذكرها الحافظ في المبهمات ولا الكني، وذكر في مشائخ ابن بريدة أباه دون أمه.

قال أبو عيسى: هكذا قال زياد بن أيوب في حديثه: عن عبد الله بن بُريدة، عن أمه، عن أم سَلَمة، وهكذا رَوى غيرُ واحدٍ عن أبي تُمَيلَة مثل رواية زياد بن أيوب، وأبو تُمَيلة يزيد في هذا الحديث "عن أمه" وهو أصح. حدثنا عبد الله بن محمد بن الحَجَّاج،

(٣) حفرت اساء فالنظم افرماتی ہیں کہ حضور النظم کی گرتے کی آسین پہونے تک ہوتی تھی۔ فاکدہ: یہ روایت بظاہر اس روایت کے خلاف ہے جس میں آسین کا پہونے سے نیچا ہوناوار و ہوا ہے۔ علاء نے ان دونوں روایتوں کو چند طریق سے جمع کیا ہے اولاً یہ کہ تعد دِاو قات پر حمل کی جائیں کہ بھی ایسی ہوتی تھیں اور بھی اس طرح۔ دوم یہ کہ آسین جس وقت میں شکری ہوتی تھی تو پہنچ تک اور جس وقت کہ سید ھی ہوتی تھی تو پہنچ سے نیچ تک بھی ہوجاتی تھی۔ بعض اور جس وقت کہ سید ھی ہوتی تھی تو پہنچ سے نیچ تک بھی ہوجاتی تھی۔ بعض اور جس وقت کہ سید ھی ہوتی تھی تو پہنچ سے مولانا خلیل احمد صاحب دالشہ نے بذل المجبود میں تحریر فرمایا ہے کہ پہونچ تک موان بی نہیں۔ مولانا خلیل احمد صاحب والشہ جزری والنہ نے لکھا ہے کہ گرتے کی پہونچ تک کی روایت افغلیت پر محمول ہیں اور زیادہ کی روایت بیانِ جواز پر۔ علامہ جزری والنہ نے لکھا ہے کہ گرتے کی آسین میں سنت یہ ہے کہ بہونچ تک ہواور گرتے کے علاوہ چو غہ وغیرہ میں نیچ تک، لیکن انگلوں سے متجاوز نہ ہو۔

قال أبو عبسى: غرض المصنف بهذا الكلام: أن عبد المؤمن روى عنه الفضل بن موسى وزيد بن حباب فقالا: عن عبد الله بن بريدة عن أم سلمة، ولم يذكرا واسطة أم بريدة، وروى عنه أبو تميلة أيضاً، لكن اختلف عليه في إسناده، فروى عنه ابن حميد بدون ذكر الواسطة، وروى عنه زياد بن أيوب بواسطة الأم، وتابع زياداً على هذه الزيادة غير واحد، فالراجع وجود الواسطة في هذه الرواية، وحكى المصنف في جامعه عن البخاري: أن حديث ابن بريدة عن أمه عن أم سلمة أصح، كما سيأتي. وأبو تُميلة: قال البيحوري: الذي قرّره العصام أن قوله: "وهو أصح" مفعول "يزيد" فقوله: "عن أمه" ليس مفعول "يزيد" وإنما أتى به تعييناً محل الزيادة، والمعنى على هذا: أن أبا تميلة يزيد في هذا الحديث لفظ "وهو أصح" ومحل هذه الزيادة بعد قوله: "عن أمه"، وقل الإسناد الذي فيه زيادة "عن أمه" أصح من الإسناد الذي فيه إسقاطها، وهذا التقرير هو المتبادر، لكن الوسناد لفظ "عن أمه"، وهذا الإسناد الذي فيه زيادة "عن أمه" أصح من الإسناد الذي فيه إسقاطها، وهذا التقرير هو المتبادر، لكن أورد عليه: أن قوله: "وأبو تميلة يزيد" إلخ معلوم مما سبق، فهو زيادة لا فائدة فيها، واعتذر عنه: بأنه تأكيد لما سبق. قلت: واحتار القاري والمناوي أيضاً ما قرره العصام، والظاهر عندي الثاني، وما أوردوا عليه من: أنه تكرار لا فائدة فيه، غير صحيح؛ لأنه لم يعرف مما سبق أن الزيادة من أبي تميلة، أو من الرواة عنه، ولذا قال المصنف في الجامع: وروى بعضهم هذا الحديث عن أبي تميلة عن أمه عن أصحه وينها الحديث الإله المناد المنه الصحة وصحة عدد بن إسماعيل قال: حديث ابن بريدة عن أمه عن أمه

حدثنا مُعَاذ بن هشام، حدثني أبي، عن بُلاَيل العُقيليّ، عن شهر بن حَوْشَب، عن أسماء بنت عن سلم الله على الله على الرّسغ. حدثنا أبو عمّار الحسين بن حُريث، يزيد قالت: كان كُمُّ قميص رسول الله على إلى الرّسغ. حدثنا أبو عمّار الحسين بن حُريث، أبيه أخبرنا أبو نعيم، أخبرنا زهير، عن عُروة بن عبد الله بن قُشير، عن معاوية بن قُرّة، عن أبيه قال: قال: أتيت رسول الله على وهط من مُزينة لنبايعه، وإنّ قميصَه لَمُطلَقٌ - أو قال:

(۵) قُرَّة بن ایاس فی فی فرماتے ہیں کہ میں حضور اقد س فی فرمت میں قبیلہ مزینہ کی ایک جماعت کے ساتھ بیعت کے کئے عاضر ہواتو حضور افزائی کے گرتے کا تکمہ کھلا ہوا تھا، میں نے آپ کے گریبان میں ہاتھ ڈال کر تبرکاً مہر نبوّت کو چھوا۔ فائندہ: ان کی حاضری جس وقت ہوئی تو نبی اکرم فی گیا کا گریبان کھلا ہوا تھا، اسی حالت میں ان کو زیارت ہوئی۔ محبت کا لازمہ ہے کہ محبوب کی ہر ادادل میں گھپ جائے۔ عروہ جواس حدیث کے راوی ہیں، وہ کہتے ہیں کہ میں نے معاویہ کو اور ان کے بیٹ کو مجھی بھی گریبان کی گھنڈیاں کھی رہتی تھیں۔ ان حضرات کے اسی عشق کو کہھی بھی گریبان کی گھنڈی لگائے نہیں دیکھا، گرمی ہویا سر دی ہمیشہ ان کی گھنڈیاں کھی رہتی تھیں۔ ان حضرات کے اسی عشق کی بدولت آج نبی کریم فلنگیا کی ایک ایک ایک ایک اور امت کے پاس محفوظ ہے۔ جزاھم اللہ عنا وعن سائر الأمة أحسن الجزاء.

بديل: بدال مهملة مصغراً، هو ابن ميسرة كما في نسخة. والعقيلي مصغراً، نسبة إلى عقيل بن كعب بن عامسر. كمُّ: [مدخل اليد ومخرجها من القميص والثوب.] الرسخ: [مفصل ما بين الكف والساعد من الإنسان] بضم الراء وسكون السين أو الصاد لغتان، ثم غين معجمة، وهو: مفصل ما بين الكف والساعد، والحكمة فيه: أنه إن جاوز اليد منع لابسه سرعة الحركة والبطش، وإن قصر عن الرسخ تأذي الساعد بالحر والبرد.

قشير: بقاف وشين معجمة مصغراً، وكذلك "الحسين" و"حريث" و"نعيم وزهير" كلهم مصغرون، و"قرة" بضم القاف وتشديد الراء. رهط: [اسم جمع، لا واحد له من لفظه، وهو من ثلاثة إلى عشرة أو إلى أربعين، ويطلق على مطلق القوم.] مزيئة: [بالتصغير، قبيلة من مُضر، وأصله اسم امرأة] بضم ميم وفتح زاء وسكون تحتية، قبيلة معروفة من مضر. قاري. مسماة باسم إحدى جدتهم، والجار والمحرور صفة لـ "رهط". لنبايعه: أي على الإسلام، وهو متعلق بقوله: "أتيت".

أو قال: قال حنفيّ: الشك من معاوية أو ممن دونه، وتعقبه العصام فقال: الشك من معاوية، ومن قال: منه أو ممن دونه، فقد ارتاب، وتبعه ابن حجر، وردهما ميرك بقوله: الشك من شيخ الترمذي، وحققه القاري لروايات: منها ما أخرجه ابن سعد وابن ماجة عن أبي نعيم بهذا السند بغير شك. زِرِ قميصه مُطْلَقِ – قال: فَأدخلت يدي في جيب قميصه، فمَسِسْت الخاتم. حادثنا عبد بن حُميْد، حدثنا محمد بن الفَضْل، أخبرنا حماد بن سلَمة، عن حبيب بن الشَّهيد، عن الحسن، عن أنس بن مالك عليه أن النبي على خرج، وهو متكئ على أسامة بن زيد، عليه ثوب قِطْري، قد تَوسَّح به، فصلى بحم. وقال عبد بن حميد: قال محمد بن الفضل: سألين يحيى بن مَعين عن هذا الحديث الموضع قلاده ور محردان المحدد، وما حميد عن سلَمة، فقال: لوكان من كتابك! فقمت الأخرج كتابي، أوّل ما جَلُسَ إليّ، فقلت: حدثنا حمّاد بن سلَمة، فقال: لوكان من كتابك! فقمت الأخرج كتابي، من مناسطس من مناسطس من المحدد، مناسطس منا

(۱) حضرت انس فی فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد سی فی خوات اسامہ پر سہارا لگائے ہوئے مکان سے تشریف لائے، اس وقت حضور اقد سی فی فی برایک یمنی منقش کیڑا تھا جس میں حضور اقد سی فی فی لیٹے ہوئے تھے، پس حضور افلانی نے بہر تشریف لاکر صحابہ کو نماز پڑھائی۔ فاکدہ: یہ قصہ حضور اقد سی فی باری کا ہے چنانچہ دار قطنی نے اس کی تصریح کی ہے، ای لئے حضور فی نے اس کی تصریح کی ہے، ای لئے حضور فی نے اس میں فی نے حضرت اسامہ فیل فی پر سہارالگار کھا تھا، اور غالب یہ ہے کہ مرض الوفات کا قصہ ہے کہ اس قتم کے واقعات اس میں پیش آئے ہیں۔ حضور اقد سی فیل گئے کے کسی چیز پر فیک لگانے کے باب میں بھی یہ حدیث آئے گی۔ اس حدیث کی سند کے متعلق ایک عجیب قصر امام ترزی والفیعلیہ نے نقل فرمایا ہے جس سے حضرات محد ثین والفیعلیم کا حدیث کے ساتھ شدّتِ اشتیاق اور ان کی نگاہ میں وُنیا کی بے ثباتی معلوم ہوتی ہے۔ محہ بن الفضل کہتے ہیں کہ سجی بن معین (جو علم حدیث کے بڑے جلیل اقدر امام ہیں، حتی کہ بعض علاء نے لکھا ہے کہ اضول نے دس لاکھ حدیثیں اپنیا تھ سے کھی ہیں) نے بیٹھتے ہی اس حدیث کو مجھ سے دریافت کیا، ہیں نے نبانا شروع کیا تو وہ فرمانے لگے کہ کاش! اپنی کتاب سے سُناتے تاکہ زیادہ قابل اظمینان ہوتی۔

مُتكئ [الاعتماد على الغير لضعف الإنسان من مرض أو غيره] اسم فاعل من الاتكاء، وفي نسخة: "متوكئ" من النوكا، وكلاهما بمعنى واحد وهو: الاعتماد، قاله القاري. واختلف في إسناد هذا الحديث كما يأتي في باب اتكائه في قطري: بكسر القاف وسكون الطاء بعدها راء ثم ياء النسب، نسبة إلى القطر بالكسر، وهو نوع من البرود اليمنية، يتخذ من قطن، وفيه حمرة وأعلام مع خشونة، أو نوع من حلل حياد، يحمل من بلد بالبحرين اسمها قطر بفتحتين، فكسرت القاف وسكنت الطاء على خلاف القياس، وقال الحافظ ابن حجر: ثياب من غليظ القطن ونحوه.

قد توشّح به: [أي: وضعه فوق عاتقيه، أو اضطبع به كانحرم، أو خالف بين طرفيه وربطهما بعنقه.] لو كان: إن كان للشرط فجوابه محذوف، أي: لكان أحسن؛ لما فيه من زيادة التثبت، وإن كان للتمني فلا يحتاج إلى الجواب.

فقَبض على ثوبي، ثم قال: أمِلّه عليّ، فإني أخاف أن لا ألقاك، قال: فأمليتُه عليه، ثم أخرجت كتابي فقرأت عليه. حدثنا سُويد بن نصر، أخبرنا عبد الله بن المبارك، عن سعيد بن إياس الجُريريّ، عن أبي نضرة عن به أبي سعيد الخدريّ فيه قال: كان رسول الله على إذا استُعجد ثوبا سمّاه باسمه عمامة، أو قميصاً،

محمد بن فضل کہتے ہیں کہ میں کتاب لینے کے لئے اندر جانے لگا تو یحی بن معین رخان فنے میرا کپڑا پکڑ لیااور یہ کہنے گئے کہ پہلے مجھے حفظ ہی لکھاتے جاؤ موت حیات کا پچھے اعتبار نہیں، ممکن ہے کہ میں پھر مل سکوں نہ مل سکوں، کتاب دکھے کر دوبارہ مناویات محمد بن فضل کہتے ہیں کہ اول میں نے حفظ سُنائی اور پھر کتاب لاکر دوبارہ دکھے کر سُنائی۔ اللہ اکبر! ان کو طرفین کی حیات کا اس قدر بھی اطمینان نہیں تھا کہ اندر سے کتاب لانے تک زیست کا یقین ہو اور حدیث کا شغف کہ اس کے فوت ہو جانے کا بعید خطرہ بھی گوارہ نہ ہوا۔

(2) ابو سعید خدری و الله فی فرماتے ہیں کہ جب حضور اقد س الله الله کوئی کیڑا پہنتے تو اظہارِ مسرّت کے طور پر اس کا نام لیتے، مثلا الله تعالیٰ نے یہ کرتا مرحمت فرمایا، ایسے ہی عمامہ جاور وغیرہ، پھر یہ دعا پڑھتے: اللّٰهُمَ لَكَ الْحَمْدُ كَمَا كَسَوْتَنيْهِ، اَسْأَلُكَ

فقبض على ثوبي: [أي: ضمّ عليه أصابعه، ومنه مقبض السيف، وغرضه من ذلك: منعه من دخول الدار؛ لشدة حرصه على حصول الفائدة حشية فوتها.] أمِلّه: بلام مشددة مفتوحة مع كسر الميم من الإملال، وهو بمعنى: الإملاء، أو بسكون الميم وكسر اللام المخففة من الإملاء، يقال: أمللت الكتاب وأمليته إذا ألقيته على الكاتب ليكتب، [وفي نسخة: أملِلْه بلامين. أو المعنى حدثني بالإملاء أوّلا قبل أن تجيء بالكتاب، وفيه كمال التحريض على تحصيل العلم.

أبي نضرة: بنون مفتوحة وضاد معجمة ساكنة، وتقدم في باب الخاتم فارجع اليه. استجد: أي: لبس ثوبا جديداً، وقوله: سماه باسمه، زاد في بعض النسخ: عمامة أو قميصاً أو رداءً أو غيرها، أي: يقول: "هذه عمامة" مثلاً، وتعقب: بأن كلامه عليلا تصان عن الخلو عن الفائدة، وهذه لا فائدة فيه، وأجيب: بأن القصد إظهار النعمة، أو يقول: "كساني الله هذا القميص" مثلاً. قلت: والأوجه عندي ما قال المظهر: أنه بيان لضمير "كسوتنيه"، أي: يقول في القميص مثلاً: اللهم لك الحمد كما كسوتني هذا القميص، وكذا في غير القميص من العمامة وغيره، ويؤيده لفظ جمع الفوائد: إذا استحد ثوبا قال: اللهم لك الحمد أنت كسوتني هذا، ويسميه باسمه إما قميصا وإما عمامة، الحديث. لكن فيه أنه روى الحديث عن أبي داود والترمذي، ولفظهما في أصليهما مثل الشمائل، فتأمل. سمّاه باسمه: [أي: يقول: هذا ثوب، وهذه عمامة إلى غير ذلك، أو يسمّيه باسم يميزه عن غيره.]

أو رداءً ،ثم يقول: اللَّهُمَّ لَكَ الحَمْدُ كَمَا كَسَوْتَنيْهِ، أَسْأَلُكَ خَيْرَهُ وَخَيْرَمَا صُنِعَ لَه، وأَعُوذُبكَ مِنْ شَرَهُ وَسَرَمًا صُنِعَ لَه، وأَعُوذُبكَ مِنْ شَرَهُ وَشَرَمًا صُنِعَ لَه. حدثنا هشام بن يونس الكوفي، أنبأنا القاسم بن مالك المزني، عن الجُريرِي، عن مناكم والعيد، المناسات ا

خیرہ و کو کئو ماصنع کہ و اُنفو دیلک من شرّہ و دشرِ ماصنع کہ ترجمہ: اے اللہ! تیرے ہی لئے تمام تحریفیں ہیں اور اس کپڑے کے پہنانے پر تیرا ہی شکر ہے، یا اللہ تجھ ہی ہے اس کپڑے کی بھائی چاہتا ہوں (کہ خراب نہ ہو ضائع نہ ہو) اور ان مقاصد کی بھائی اور خوبی چاہتا ہوں جن کے لئے یہ کپڑا بنایا گیا ہے، اور تجھ ہی ہے اس کپڑے کے شرے پناہ مانگتا ہوں ، اور ان چیز وں کے شر سے پناہ مانگتا ہوں جن کے لئے یہ کپڑا بنایا گیا۔ کپڑے کی بھائی بُرائی تو ظاہر ہے اور جس چیز کے لئے بنایا ان چیز وں کے شر سے پناہ مانگتا ہوں جن کے لئے بنایا مطلب یہ ہے کہ گری سر دی زینت و غیرہ، جس غرض کے لئے پہنا گیا اس کی بھلائی یہ ہے کہ اللہ کی رضا میں استعمال ہو، عجب و تکبیر و غیرہ پیدا کر ہے۔

ہو، عبادت پر معین ہو، اور اس کی بُرائی یہ ہے کہ اللہ کی نافر مانی میں استعمال ہو، عجب و تکبیر و غیرہ پیدا کر ہے۔

(۸) حضرت انس خلاف فرماتے ہیں کہ حضور اکرم شکونی کو مینی مقتش چادر کپڑوں میں زیادہ پندیدہ تھی۔ فاکدہ: یہ حدیث بطاہر باب کی کپلی حدیث کے خالف ہے جس میں کرتے کا سب سے زیادہ پندیدہ ہونا بیان کیا گیا ہے۔ علیا ہے اس کی مختف توجیہیں فرمائی ہیں، سب سے زیادہ پند تھا اور اوڑ ھنے کہ گیڑوں میں چاور۔ بعض لوگوں نے شبوت کے لیاظ سے اس حدیث کو زیادہ تو تعمیل ہو گوں نے شبوت کے لیاظ سے اس حدیث کو زیادہ تو تعمیل ہو گوں نے شبوت کے لیاظ سے منقش چادر کار نگ پند تھا۔ بعض نے کہا ہے کہ یہ چاور ہی سبز رنگ کی ہوتی تھیں۔ اور مقصود یہ ہو در نگ کے لخط سے منقش چادر کار نگ پند تھا۔ بعض نے کہا ہے کہ یہ چاور ہی سبز رنگ کی ہوتی تھیں۔ اور مقصود یہ ہو در نگ کے اعتبار سے سبز رنگ بند تھا کہ جنتی لباس سبز رنگ کا ہوگا۔

كما كسوتنيه: الكاف للتعليل، أي: لك الحمد على كسوتك لي إياه، أو للتشبيه في الاختصاص، أي: الحمد مختص بك كاختصاص الكسوة. خيره: [في ذاته، وهو بقاؤه ونقاؤه.] وخير ما صنع: [أي: والخير الذي صنع لأجله من التقويّ به على الطاعة وصرفه فيما فيه رضاك، نظراً لصلاح نية صانعه.] شرّه: [في ذاته، وهو ضدّ الخير في ذاته.] وشرما صنع: [نظراً لفساد نية صانعه.] حدثنا: هكذا ذكر المصنف هذا السند بعد الأول في الجامع أيضاً، والظاهر عندي أن غرضه تقوية الاتصال؛ فإن أبا داود ذكر عدة من أرسله.

حدثنا محمد بن بَشّار، أنبأنا مُعَاذ بن هِشَام، حدثني أبي، عن قتادة، عن أنس بن مالك الله قال: كان أحب الثياب إلى رسول الله الله المحبود الله على المراق، أنبانا معمود بن غيّلان، أنبانا عبد الرزاق، أنبانا سفيان، عن عون بن أبي جُحَيفة، عن أبيه قال: رأيت النبي الله وعليه حُلّة حمراء، كأني أنظر إلى بَرِيقِ سَاقَيه.

(۹) ابو جحیفہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اکر م النگائی کو سُرخ جوڑا پہنے ہوئے دیکھا۔ حضور اکر م النگائی کی دونوں پنڈلیوں کی چک گویا اب میرے سامنے ہے، سفیان جو اس حدیث کے راوی ہیں، وہ فرماتے ہیں کہ میں جہاں تک سمجھتا ہوں وہ سُرخ جوڑا منقش جوڑا تھا۔ فاکدہ: یہ قصہ حجتہ الوداع کا ہے، جیسا کہ بخاری وغیرہ کی روایت میں بالتصریح موجود ہے۔ سفیان اس روایت کی مراد میں منقش جوڑا اس لئے بتلاتے ہیں کہ سرخ کپڑے کی ممانعت آئی ہے، اس وجہ سے علاء کا اس میں اختلاف ہے، چنانچہ حفیہ کے بھی اس میں مختلف اقوال ہیں۔ سب سے پہلے باب میں بھی گزر چکا ہے کہ اس میں تفصیل ہے جو کپڑے کی تعیین کے بعد علاء سے تحقیق بجا سکتی ہے۔ حضرت قطب ارشاد مولانا گنگو، بی رافی ہی نے فاوی میں بکشرت یہ مضمون ہے کہ سرخ رنگ مرد کے لئے فتوی کی رُوسے جائز ہے تقوی کے لحاظ سے ترک کرنا اولی ہے کہ میں بخشف فیہ ہے۔

يلبسه: الضمير لـ "أحب الثياب"، وفي نسخ: يلبسها، فالضمير إلى الثياب، والجملة حال على ما قاله المناوي، وصفة لأحب، أو الثياب، على ما قاله القاري. الحبرة: [برد يماني من قطن محبّر، أي: مزيّن محسّن، والظاهر أنه إنما أحبّها للينها، وحسن انسجام صنعتها، وموافقتها لجسده الشريف] بالنصب حبر "كان"، و"أحب" بالرفع اسمهما، على ما صحح في أكثر نسخ الشمائل، ويجوز عكسه، وهو الذي ذكره الزمخشري في تصحيح المصابيح. والحبرة كعنبة: برد يماني من قطن محبّر، أي: مزين، ولا يعارض ما تقدم من كون القميص أحب الثياب؛ لما اشتهر في مثله من أن المراد أنه من جملة أحب الثياب أو هما باعتبار الوقتين، مثلا: كان القميص أحب حين يكون على عند نسائه، والحبرة حين يكون بين أصحابه.

سفيان: أي: الثوري؛ لما في نسخة، وقيل: ابن عيينة.أبي جحيفة: بضم الجيم وفتح حاء مهملة وسكون ياء وبفاء، هو وهب الخير، تقدم في باب الشيب. رأيت: وهذه الرواية وقعت له في بطحاء مكة في حجة الوداع، كما صرح به في رواية البخاري. بريق ساقيه: [أي لمعالهما، وإنما نظر إلى بريق ساقيه لكون الحلة كانت إلى أنصاف ساقيه الشريفتين.]

قال سفيان: أراها حِبَرةً. حَلَثنا عَلَيُّ بن خَشُومٍ، أخبرنا عيسى بن يونس، عن إسرائيل، عن أبي إسحاق، عن البراء بن عازب في قال: ما رأيت أحدا من الناس أحْسَنَ في حُلّة حَمْسُوا الله عن رسول الله على إن كانت جُمَّتُه لتضرب قريبا من منكبيه. حَلَثنا محمد بن بسي طلوالنم بن الله بن إياد، عن أبيه، عن أبي رِمْتُة قال: بشيار، حدثنا عبد الرحمن بن مهدي، أنبأنا عبيد الله بن إياد، عن أبيه، عن أبي رِمْتُة قال: رأيت النبي على وعليه بُرْداَن أخْضَران. حدثنا عبد بن حُميد، قال: أخبرنا عفان بن مسلم، البي الله بن حسّان العَنْبري، عنه العَنْبري، عنه الله بن حسّان العَنْبري،

(۱۰) حفرت براء طِلْنَیْنَ فرماتے ہیں کہ میں نے مجھی کسی سرخ جوڑے والے کو حضور اقدس سُلُمُ اِیْنَ نیارہ حسین نہیں دیکھا، اس وقت حضور اقدس النَّیْنِیَمَ کے پنٹھے حضور کے مونڈھوں کے قریب تک آ رہے تھے۔ فاکدہ: یہ حدیث پہلے باب میں گزر چکی ہے، یہاں شرخ جوڑے کی وجہ سے کرار ذکر کی گئی۔

(۱۱) ابو رمثہ کہتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس منتی کی کے دوسبز چادریں اوڑھے ہوئے دیکھا۔ فاکدہ: یہ حدیث پہلے بھی دو جگہ گزر چکی ہے، لباس کی وجہ سے اس باب میں مختفر طور پر ذکر کی گئ۔

أراها: على صيغة المضارع المجهول، يعني: أظن الحمراء حبرة، قاله القاري، واحتاج إلى هذا التأويل؛ لورود النهي عن لبس الحمراء. والمحتلف العلماء في ذلك على أقاويل كثيرة، ذكر منها الحافظ في الفتح، والقاري في جمع الوسائل سبعة مسالك للعلماء، واختلف أقوال الحنفية أيضاً في ذلك، وفي الدر المختار: للشرنبلالي فيه رسالة، نقل فيها ثمانية أقوال: منها أنه مستحب. محشوم: كجعفر، بخاء وشين معجمتين، منصرف على ما في القاموس، وضبط في نسخة بفتح الميم على عدم الصرف، ولعل علّته الأحرى العجمة، قاله القاري. حلة: قال القاري: بيان للواقع لا للتقييد. قلت: ويؤيده ما تقدم من سياقه في باب خلقه على المفظ: "عليه حلة حمراء، مارأيت شيئًا قط أحسن منه".

هُنه: [أي: حصلة من شعره.] رمثة: تقدم الحديث في باب شيبه ﷺ، وفي باب خضابه ﷺ، وأعاده ههنا؛ لمناسبة الثياب. وقال المصنف في الجامع: هذا حديث غريب، لا نعرفه إلا من حديث عبيد الله.

أخضران: قال عصام: أي: ذو خطوط خضر. واعترض عليه ابن حجر: بأنه إخراج اللفظ عن ظاهره، وأحيب بأن البرد عند أهل اللغة ثوب مخطط، فتعقيبه بالخضرة يدل على أنه مخطط بها، ولو كان أخضر بحتًا لم يكن بردًا. عن **جَدَّتِيهِ دُحَيْبَة** وعُلَيْةَ، عن أُقيلةَ بنتِ مَحْرِمةَ قالت: رأيت النبي ﷺ وعليه أسمال مُليَتَيْنِ كانتا بزَعْفَرَانِ، بالتصفيريهما

جدَّتيه: قال القاري: إحداهما من قبل الأب، والثانية من قبل الأم، وقيلة حدَّة أبيهما: أم أمَّه، وكانت ربّتهما.

دحية: بالضم على المشهور، وقيل: بالفتح، و"عليبة" كذا في النسخ، والصواب بدله "صفية" كما حققه الشرّاح، وهما بنتا عليبة، وبالصواب أخرجه المصنف في جامعه، ونصه: عن عبد الله بن حسان أنه حدثته جدتاه صفية بنت عليبة ودحيبة بنت عليبة، حدثتاه عن قيلة بنت مخرمة وكانتا ربيبتيها،وقيلة جدة أبيهما: أم أمه، أنها قالت: قدمنا على رسول الله على، الحديث. وهكذا بالصواب أخرجه أبو داود، ولفظه: عن عبد الله بن حسان حدثتني جدتاي: صفية ودحيبة ابنتا عليبة إلخ.

أسمال: جمع سمل محركة، كأسباب جمع سبب. والسمل: الثوب الخِلق، والمراد بالجمع: ما فوق الواحد، فيصدق بالاثنين، وهو المتعين ههنا لإضافته إلى "المليتين"، وقيل: وصفه بالجمع باعتبار أحزاء الثوب، بل قال المزني: أرادت كانتا تقطعتا حتى صارتا قطعا فلا إشكال في الجمع، والإضافة بيانية، كـ "حرد قطيفة". مليتين: "المليّة بتشديد الياء تصغير "الملاءة" بالضم والمد، لكن بعد حذف الألف وإلا يقال: مليئة. والملاءة: الإزار، وقيل: الرَّبطة أي: الملحفة، وفي القاموس: هي كل ثوب لم يضم بعضه إلى بعض بخيط، بل كله نسج واحد.

وقد نَفَضَتُه. وفي الحديث قصّة طويلة. حدثنا قُتَيبة بن سَعِيْد، حدثنا بِشْر بن المُفَضَّل، عن عبد الله بن عثمان بن خُتَيم، عن سعيد بن جُبيرٍ،

نفضته: أي: الأسمال، وفي نسخة: نفضتا، أي: نفضت المليتان لون الزعفران ولم يبق منه أثر، وحذف المفعول شائع، ويجوز أن يكون من قولهم: نفض الثوب نفضا، أي: ذهب بعض لونه من الصفرة والحمرة، فلا يحتاج إلى حذف المفعول. قصة: [والقصة: أن رحلا جاء فقال: السلام عليك يا رسول الله! فقال: وعليك السلام ورحمة الله، وعليه أسمال مليتين، قد كانتا بزعفران، فنفضتا، وبيده عسيبُ نخل، فقعد الله القرفصاء، فلما رأته على تلك الهيئة، أرعدت من الفرق - أي: الخوف- فقال جليسه: يا رسول الله! أرعدت المسكينة، فنظر إليّ، فقال: عليك السكينة، فذهب عنيّ ما أجد من الرعب.] طويلة: قصته طويلة، أخرجها الطبراني بسند لا بأس به مختصرا، وأخرجها أيضاً الطبراني من طريق حفص بن عمر في معجمه الكبير بطولها قريب من ورقتين، قاله القاري. قلت: وذكرها الحافظ في الإصابة في ترجمة قيلة. خشيم: بضم خاء معجمة فمثلثة مفتوحة وسكون تحتية مصغراً، تقدم في باب الكحل.

عن "أبن عباس هم قال: قال رسول الله والله المحمد بن بَشّارٍ، أنبأنا عبد الرحمن بن مهدي، وكفّنوا فيها موتاكم، فإنها من خيار ثيابكم. حدثنا محمد بن بَشّارٍ، أنبأنا عبد الرحمن بن مهدي، أخبرنا سفيان، عن حبيب بن أبي ثابت، عن ميمون بن أبي شبيب، عن "أسمرة بن جندب والمدينة قال رسول الله و البياض، فإنها أطهر وأطيب، وكفّنُوا فيها موتاكم. حدثنا أحمد بن منيع، أنبأنا يجيى بن زكريا بن أبي زائدة، أنبأنا أبي، عن مُصْعَب بن شيبة، عن صفية بنت شيبة، من مداكر من سواه الله المعلم وأله الله المحمد بن شيبة، عن صفية بنت شيبة،

بعض احادیث سے یہ قصہ خود قیلہ ہی کا معلوم ہوتا ہے۔ چنانچہ امام تر فدی رات علیہ نے حضور اللّی کیا گئی نشست کے بیان میں اس کا تھوڑا ساذکر بھی فرمایا ہے اور قیلہ ہی کی طرف قصہ کی نسبت کی ہے جیسا کہ حضور اللّی کی نشست کے باب میں آرہا ہے۔

(۱۳) حضرت ابن عباس خلی فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س اللّی کی ارشاد فرماتے ہے کہ سفید کیڑوں کو اختیار کیا کرو کہ یہ بہترین لباس میں سے ہے، سفید کیڑا ہی زندگی کی حالت میں پہننا چاہے اور سفید ہی کیڑے میں مردوں کو وفن کرنا چاہئے۔

فائدہ: اس حدیث میں حضور اقد س اللّی کی عالت میں پہننا چاہے اور سفید ہی کیڑے میں فرکو کرنا مخفی ہے، لیکن فائدہ: اس حدیث میں حضور اقد س اللّی کی عالت میں کر غیب فرمائی تو خود پہننا بھی نکل آیا۔ چنانچہ بخاری وغیرہ میں حضور اللّی کی است ہے۔

منور اللّی کی جاسمتی ہے کہ جب حضور اللّی کی خابت ہے۔

حضور اللّی کی جاسمتی ہے کہ جب حضور اللّی کی خابت ہے۔

(۱۴) سمرة بن جندب والنفئ فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النفائی نے ارشاد فرمایا کہ سفید کپڑے پہنا کرواس لئے کہ وہ زیادہ پاک صاف رہتا ہے اور اس میں اپنے مردوں کو کفنایا کرو۔ فائدہ: زیادہ پاک صاف رہنے کا مطلب یہ ہے کہ اگر ذرا سا دھتے کسی چیز کا پڑجائے تو فوراً محسوس ہوجاتا ہے، بخلاف ریکین کپڑے کے کہ اس میں تھوڑ اسادھتے کم محسوس ہوتا ہے۔

عليكم: اسم فعل بمعنى "ألزموا" وحمل البياض على المبالغة أو على حذف المضاف كما سيأتي. ومن الثياب بيان له. أحياؤكم: [ويحسن في صلاة الجمعة، وحضور المسجد، والمجالس التي فيها مظنّة لقاء الملائكة، كمحالس القراءة والذكر.] موتاكم: [لمواجهة الميت للملائكة.] البياض: أي: الثياب البيض، بولغ فيها فكألها نفس البياض، أو البسوا ذا البياض على حذف المضاف. أطهو: لأن الثوب المصبوغ إذا وقعت عليه نجاسة لا يظهر عليها مثل ظهورها إذا وقعت على ثوب أبيض، وقال الطبيي: لأن البيض أكثر تأثرا من الثياب الملونة فيكون أكثر غسلا فيكون أكثر طهارة. صفية: لها رواية وحديث، وإنكار الدار قطبي إدراكها يردّه تصريح البخاري بسماعها من النبي اللها من عنار الصحابة.

عن "عائشة هي قالت: حرج رسول الله في ذات غداة، وعليه مِرْطٌ من شَعَرٍ أسود. حدثنا يوسف بن عيسى، أنبأنا وكيع، أنبأنا يونس بن أبي إسحاق، عن أبيه، عن الشعبي، عن عروة بن المُغيِرة بن شبعة، عن "أ أبيه: أن النبي في لَبِس جُبّةً رُومِيّةً ضَيّقَة الكُمّين.

(1۵) حضرت عائشہ فیل فیجا فرماتی ہیں کہ حضور اقدس للن فیج آیک مرتبہ صبح کو مکان سے باہر تشریف لے گئے توآپ کے بدن پر سیاہ بالول کی حیادر متنی۔

(۱۲) مغیرہ بن شعبہ بھی فید کہتے ہیں کہ حضور اقدس فیلی نے ایک رومی جُبّہ زیب تن فرمار کھا تھا جس کی آسینیس نگ تھیں۔ فاکدہ: یہ قصہ غزوہ جوک کا ہے۔ علماء نے ایسی ہی احادیث سے استباط فرمایا ہے کہ تقار کی بنائی ہوئی چیزیں ناپاک نہیں ہو تیں جب تک کہ کہ کی خارجی طریقے سے اُن کے ناپاک ہونے کا یقین نہ ہو، اس لئے کہ روم میں اس وقت تک لوگ مسلمان نہیں ہوئے تھے، اُن کے بُنے ہوئے کیڑے حضور اکرم میں فرائے نے زیب تن فرمائے ہیں۔

موطّ: بكسر فسكون، والجملة حالية، وهو: كساء طويل واسع من حزّ أو صوف أو شعر. ولفظ "من شَعَر" بإثبات "مِن" وفي بعض النسخ الصحيحة: "مرط شعر" بالإضافة، وهي ترجع إلى الأولى أيضا؛ لأن الإضافة بيانية. والحديث أخرجه مسلم وأبو داود بلفظ: خرج النبي ﷺ ذات غداة وعليه مرط مرجل من شعر أسود.

يونس: قال المناوي: يونس بن أبي إسحاق الشيباني الذي سيصرح به المصنف، وقول الشارح: "السبيعي" سهو. والظاهر عندي أنه وهم من العلامة المناوي، والصواب قول الشارح: إنه سبيعي، والذي سيصرح المصنف به في باب خفه ﷺ رجل آخر. وجزم الشيخ في البذل أنه سبيعي، وقال القاري: وفي تسخة: ابن إسحاق، وهي غير صحيحة.

الشعبيّ: هو نسبة لشعب، كفلس، بطن من همدان بسكون الميم: هو عامر بن شراحيل، والشعبي بالضم، هو معاوية بن حفص، والشعبي بالكسر: هو عبد الله بن مظفر، وكلهم محدثون، فتميز.

جُبّةً: [الجبة: ثوب سابغ، واسع الكمين، يلبس فوق الثياب] بضم الجيم وتشديد الموحدة. قيل: هي ثوبان بينهما قطن، وقد تقال لما لا حشوله، إذا كانت ظِهارته من صوف.

روميةً: هكذا في رواية المصنف في الجامع، وفي أبي داود: حبة من صوف من حباب الروم، لكن وقع في أكثر روايات الصحيحين: حبة شامية، ولا منافاة بينهما، فإن الشام حينئذ داخل تحت حكم قيصر ملك الروم، فكألهما واحد من حيث الملك، ويمكن أن يكون نسبة هيئتها، المعتاد لبسها إلى أحدهما، ونسبة خياطتها إلى الأخرى، قاله القاري.

## بَابُ مَاجَاء في عيش رسُول الله عَلَيْنُ

حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا حماد بن زيد، عن أيوب، عن محمد بن سيرين قال: كنا عند أبي هريرة

### باب حضور اقدس النُفَيَّانِيَّ کے گزارہ کے بیان میں

فائدہ: یہ باب شائل کے موجودہ نسخوں میں دو جگہ ملتا ہے، ایک یہاں دوسر ےاواخر کتاب میں۔ لیکن دو جگہ نہ کور ہونے کی کوئی خاص وجہ نہیں، ای لئے بعض نسخوں میں ہر دو باب کی احادیث کو ایک ہی جگہ جمع کر دیا ہے، تاہم چونکہ اکثر نسخوں میں دو جگہ پایا جاتا ہے اس لئے یہ توجیہ کی جاسکتی ہے کہ امام تر فدی والیہ بی مقصود اس جگہ صرف نفس تنگی کو بیان کرنا ہے، اور اس جگہ حضور اقد س المسلیلی نے تنگی کی حالت میں جو جو چیزیں استعال یا نوش فرمائی ہیں ان کا ذکر مقصود ہے، ای وجہ سے بہال صرف دو حدیثیں ذکر فرمائی ہیں اور اُس جگہ زیادہ سے بھی ممکن ہے کہ یہال اس چیز کی طرف اشارہ کرنا مقصود ہو کہ یہال صرف دو حدیثیں ذکر فرمائی ہیں اور اُس جگہ زیادہ سے بھی ممکن ہے کہ یہال اس چیز کی طرف اشارہ کرنا مقصود ہو کہ گذشتہ باب میں جو لباس میں بعض ایس چیزیں گزری ہیں جیسا پُرائی لنگی یا تنگ آ سین کا بجبر وغیرہ جو عام معمول کے خلاف تقا، یہ اس وقت کی عام تنگ حالی کی وجہ سے تفاکہ ابتداءً عُسرت زیادہ تھی، پس الفاظ ترجمہ کے اگر چہ ایک ہیں لیکن مقصود علی میں دو حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) ابن سیرین دلشیجایہ کہتے ہیں کہ ہم ایک مرتبہ ابو ہریرہ فٹالٹنی کے پاس تھے، اُن پر ایک کنگی اور ایک جاور تھی، وہ دونوں

عيش: [كيفية معيشته حال حياته. العيش: الحياة، والمعيشة: مكسب الإنسان الذي يعيش به، أهل الحجاز يسمون الزرع والطعام عيشا] هو الحياة وما يكون به الحياة، وفي القاموس: هو الحياة وما يعاش به والخبز. قال القاري: وقع في أصل سماعنا هذا الباب الصغير، وسيأتي في آخر الباب باب طويل في عيشه هي وقع في بعض النسخ ههنا باب طويل، وعلى التقديرين إيراد باب العيش بين بابي اللباس والخف غير ملائم، والظاهر أنه من تصرف النساخ. كتبه الفقير جمال الدين الحسيني. هكذا وجدته بخط ميرك شاه علن هامش نسخة، وقال الحنفي: وفي بعض النسخ: الطويل بعد القصير، ويتحه على كلتا النسختين أن جعلهما بابين غير ظاهر، ورد ابن حجر على من أبدى لذلك وجوها، والظاهر في الحواب: أن المراد بهذا الباب ما يدل على ضيق عيش بعض الأصحاب مع عيشه في أول أمره، وذلك يدل على آخر المره، وذلك يدل على آخر أمره، قاله القاري، وقال المناوي: المبوب له ههنا بيان صفة حياته وما اشتملت عليه من الضيق والفقر، والمبوب له تم بيان أنواع المأكولات. هذا أقصى ما اعتذر به الشارح عن التكرار، والإنصاف أن الأصوب: جعلهما بابا واحداً.

وعليه ثوبان مُمَشَّقَانِ مِنْ كَتَّانِ، فَتَمَخَّطَ فِي أحدهما فقال: بخ بخ، يَتَمخط أبو هريرة في الكتان، لقد رأيتُني وإني لأخِرُّ فيما بين منبر رسول الله ﷺ وحجرة عائشة الله مَعْشِيًّا عليّ، فيجيء الجائي فيضع رجلَه على عُنْقِي، يُرى أن بي

کان کی تھیں اور گیروی رنگ میں رنگ ہوئی تھیں۔ ابو ہریرہ فی نی نے ان میں سے ایک سے ناک صاف کی پھر تجب سے کہنے گئے کہ اللہ اللہ! آج ابو ہریرہ کتان کے کپڑوں سے ناک صاف کرتا ہے اور ایک وہ زمانہ تھا کہ جب میں منبر نبوی اور حضرت عائشہ فی ہی تھے کہ در میان شدت بھوک کی وجہ سے بیہوش پڑا ہوا ہوتا تھا اور لوگ بھے کو مجنون سمجھ کر میری گردن کو پاؤں سے دباتے تھے اور حقیقتا بھے جنون وغیرہ کچھ نہیں تھا بلکہ صرف شدّت بھوک کی وجہ سے یہ طالت ہو جاتی تھی۔ گردن کو پاؤں سے دباتے تھے اور حقیقتا بھے جنون وغیرہ کچھ نہیں تھا بلکہ صرف شدّت بھوک کی وجہ سے یہ طالت ہو جاتی تھی۔ فاکدہ کا کپڑاہے جو گھاں کے چڑے فاکدہ کران ایک عدہ قتم کا کپڑا ہوتا ہے۔ صاحب لغات الصراح نے لکھا ہے کہ ایک باریک قتم کا کپڑاہے جو گھاں کے چڑے سے بنتا ہے اور صاحب محیط اعظم نے لکھا ہے کہ کتان کو ہندی میں ''الی'' کہتے ہیں، اس کی چھال سے کپڑا بھی بُنا جاتا ہے۔ حضرت ابو ہریرہ والی تھا کہ اس زمانہ میں مجنون کی گردن پاؤں سے علاجا دبائی جاتی ہو تھی تاکہ افاقہ پائے۔ اس حدیث کو حضور شکھی کے حالات میں اس لئے ذکر کیا کہ ابو ہریرہ والی تھا ہوں حقواص خدام کا جب یہ حال تھا تو اس سے آپ کی تقی کا حال خود معلوم ہوگیا کہ یہ حضرات اہلی صفہ حضور شکھی کے مہمان شار ہوتے تھے اور جو کھی آتا تھا وہ ان حضرات پر تقسیم ہوتا تھا۔ حضرت ابو ہریرہ والی تھا کہ چل نہ سکا اور گر کر ہے ہوش ہوگیا گئے۔ ہوش ہوگیا۔ آپ محمان رہا تھا کہ چل نہ سکا اور گر کر ہوش ہوگیا۔ آپ محمان گو ہوش ہوگیا۔ آپ محمان کے حقور شکھی کھی نہ سکا اور گر کر ہوش ہوگیا۔ آپ محمان ہوگیا۔ آپ محمان ہوں ہوگیا۔

تمشقان: بتشديد الشين المعجمة المفتوحة، أي: مصبوغان بالمشق بالكسر، وهو الطين الأحمر، وقيل: المعِغرة، قاله القاري، وقال المناوي: وفي المصباح: امشقت الثوب امشاقا: صبغته بالمشق، فالمفعول على بابه. وقالوا: ثوب ممشق بالتشديد والفتح، ولم يذكروا فعله. بخ بغ: بسكون آخره فيهما، وقيل: بكسره غير منون فيهما، وفيه لغات آخر. وهذه كلمة تقال عند الرضا بالشيء والفرح لتفخيم الأمر وتعظيمه، وقد تستعمل للإنكار كما ههنا. الكتان: [نبات زراعي حولي يتخذ من ألياقه النسيج المعروف.] لقد: اللام في جواب قسم مقدر، أي: والله لقد، قاله القاري. لأخران بصيغة المتكلم من المفرد، من باب ضرب، مشتق من الخرور، أي: أسقط على الأرض. مغشيًا: [مستوليا على الغشي، وهو: تعطل القُوى الحساسة لضعف القلب؛ بسبب حوع مفرط، أو وجع شديد، أو نحو ذلك.]

جنونا وما بي حنون، وما هو إلا الجوع. حدثنا قُتَيبة، حدثنا جعفر بن سُليمان الضُّبَعيّ، عن مالك بن دينار قال: ما شبع رسول الله ﷺ من خُبزقَطّ،

آج مسلمانوں کی تنگ حالی کا شور ہے اور روٹی کا سوال اتناہم ہے کہ اس کی خاطر ہر قتم کی بدوینی کو اختیار کیا جاسکتا ہے لیکن کیاان عالات کے عشر عشیر بھی ہمارے حالات ہیں اور یہ حضرات ان مصائب پر بھی کسی قتم کی دین مداہنت برواشت نہ کر سکتے تھے۔ (۲) مالک بن دینار رانسیایه فرماتے ہیں کہ حضور اقدس منتق نے مجھی روٹی ہے اور نہ گوشت ہے شکم سیری فرمائی مگر حالتِ ضفف بر - مالک بن وینار رالنمیل کتے ہیں کہ میں نے ایک بروی سے 'نضفف'' کے معنی یو چھے تو اس نے لوگوں کے ساتھ کھانے کے معنی بتائے۔ فائدہ: ضفف کے معنی خفی تھے چنانچہ اب بھی اہل لغت اس میں مخلف ہیں، اس وجہ سے مالک بن دینار رالنے لیے نے ایک بدوی سے دریافت کیا ہے۔ اجماعی حالت میں پیٹ بھر کر کھانے کا مطلب بعض لوگوں نے یہ بیان کیا کہ اگر کسی جگہ دعوت وغیرہ میں نوبت آتی توشکم سیر ہو کر نوش فرماتے، ویسے مجھی نوبت نہ آتی تھی۔ اس پر بعض علاء نے بڑے زور سے رو فرمایا ہے، وہ کہتے ہیں کہ آنخضرت لٹنگائے کی طرف ایسے امرکی نسبت کرنا جس کو اگر آج کسی کی طرف نسبت کیا جائے تو سخت ناگوار ہو، نہایت بے ادبی ہے۔ مگر بندهٔ ناچیز کے نزدیک اس مطلب میں کوئی مانع نہیں، اس لئے اس زمانہ میں اگر کسی کی طرف اس امر کی نسبت کی جاتی ہے کہ اپنے گھر پیٹ بھر کر نہیں کھاتا تو اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ یہ مخف بخیل ہے اور اُس زمانہ میں آ مخضرت سن کی طرف اس کی نسبت کرنے میں اس کا ایہام نہیں ہے، اس لئے کہ اس وقت کی تنگ حالی معلوم ہے کہ کئی کئی وقت مسلسل فاقوں کی نوبت آتی تنظی، اور اس کے ساتھ حضور اکرم ﷺ کا سخااور جود کہ جو ہدیہ میں کہیں سے پچھ آ جاتا تھا وہ اصحاب صفّہ پر تقسیم کیا جاتا تھا،

جنونا: [أي: يظن ذلك الجائي أنّ بي نوعا من الجنون، وهو الصرع.] الضبعي: بضم الضاد المعجمة وفتح الموحدة وكسر العين المهملة، نسبة لقبيلة بني ضبيعة. مالك بن دينار: تابعي حليل، فالحديث مرسل، وقيل: معضل، لأنه سمعه عن الحسن البصري، وهو تابعي أيضاً، فقال: حدثنا الحسن قال: لم يشبع رسول الله ﷺ الحديث. أخرجه أبو موسى وغيره. خُبزقَطَّ: بفتح القاف وتشديد الطاء المهملة، أي: أصلا، وفي زمن من الزمان. وهل المراد أنه ما شبع من أحدهما كما أفهمه توسط "قط" بينهما، أو منهما معا؟ كما يأتي في الباب الطويل: عن أنس أن النبي ﷺ لم يجتمع عنده غداء ولا عشاء من خبز ولحم إلا على ضفف؟ محل تردّد.

ولا لحم إلاعلى ضَفَفٍ، قال مالك: سألت رجلا من أهل البادية: ما الضفف؟ فقال: أن يتناول مع النّاس.

ایک صورت میں پید بھرنے کی نوبت کہاں آسکتی تھی۔ لیکن شرّاج حدیث اس مطلب کو غلط بتاتے ہیں اور ان کا ارشاد حبت ہے، اس لئے اگر یہ مطلب غلط ہو تو اللہ بلاقلا اپنے لطف سے معاف فرما دیں أعوذ بالله أن أقول فی حقه ما لا بلیق بشانه. بالجملہ جن علاء نے اس مطلب کو نا پند فرمایا ہے وہ حدیث کا مطلب یہ بتاتے ہیں کہ حضور اقد س سی الله علی اور بھو کے نہ رہیں، نیز حالتِ میز بانی میں تو شکم سیر ہو کر نوش فرماتے تاکہ مہمان حضور سی کے صاتھ جلد نہ اُٹھ جا کیں اور بھو کے نہ رہیں، نیز اس وقت جب کہ آپ کے یہاں کوئی مہمان ہوتا تھا تواس کے لئے حضور اقد س سی ابوجود عرب اور بھو یا کسی دوسری جگہ، فرما کر پچھ نہ بچھ مہیا فرماتے تھے۔ اور ہو سکتا ہے کہ مجمع کے ساتھ کھانا مراد ہو، عام ہے کہ اپنے گھر ہو یا کسی دوسری جگہ، اس کی وجہ یہ ہے کہ جس مجمع میں حضور اقد س سی تھی قربا ہوں اس میں حضور اقد س سی کی ہاتھ تھی لین یہ بی کے باتھ تھی لین یہ بی کہ جس بھی میں نہ حالت بھی حالت مہمانی میں نہ حالت ان سب مواضع میں وہی دوت اللہ شکم سیر ہونا کسی وقت نہیں بوتا تھا، نہ حالت مہمانی میں نہ حالت تھائی میں۔

ضفف: [أي: ما شبع في زمن من الأزمان إلّا إذا نزل به الضيوف فيشبع حينتذ؛ لضرورة الإيناس والمجابرة] هو بفتح الضاد المعجمة والفائين أولا هما مفتوحة، وفي الفائق: روي خفف وشظف، والثلاثة في معنى ضيق المعيشة وقلتها، يعني: لم يشبع على الإ والحال خلاف الحصب والرخاء، وقيل: معناه كثرة الأيدي واجتماع الآكلين، كما فسر في الحديث. قال البيحوري تبعاً للمناوي: أي: إلا إذا نزل به الضيوف فيشبع حينئذ بحيث يأكل ثلثي بطنه؛ لضرورة الإيناس والمجابرة. هذا هو المتعين في فهم هذا المقام، وما ذكره بعض الشراح: من أن المعنى لم يشبع في بيته بل مع الناس في الولائم والعقائق، فهو هفوة لا يليق ذلك بجنابه في إذ لوقيل في حق الواحد منا ذلك لم يرتضه، فما بالك بذلك الجناب الأفخم والملاذ الأعظم. المبادية: لأفم أعرف باللغات. أن يتناول: قال القاري: بضم أوّله، وفي نسخة بفتحه، ومعنى الخبر على هذا: أنه في الم يشبع منهما إذا أكل وحده، ولكن شبع منهما إذا كان يأكل مع الناس، ثم قيل: معناه: أنه يأكل مع أهل بيته، أو مع الأضياف، أو في الضيافات والولائم والعقائق.

## بَابُ مَاجَاء في خُفّ رسُول الله عَلَيْنُ

#### باب حضور اقدس طلَّحُلِّيمًا کے موزہ کے بیان میں

فائدہ: حضور اقد س لیکی گئے نے چند قتم کے موزے استعال فرمائے ہیں۔ موزے کے آداب میں سے دایاں موزہ پہلے پہننا ہے۔

نیز موزہ کا پہننے سے قبل جھاڑ لینا ہے، جس کی وجہ یہ ہے کہ معجزات میں طبرانی نے ایک روایت موزہ کے بارے میں حضرت ابن عباس خلافی سے نقل کی ہے کہ آنخضرت النگی نے ایک مر قبہ جنگل میں ایک موزہ پہنا اور دوسرا پہننے کا قصد فرمارہ سے کہ ایک گوا آکر وہ دوسرا موزہ اُٹھا کر لے گیااور اوپر لے جاکراس کو پھینک دیا، اس میں ایک سانپ گھسا ہوا تھا جواس گرنے کی چوٹ سے باہر فکا۔ حضور اقدس ملی کی تازون فرمادیا کہ جواس گرنے کی چوٹ سے باہر فکا۔ حضور اقدس ملی کے ازار دہ کرے تواس کو جھاڑ لیا کرے۔

ہر مسلمان کے لئے ضروری ہے کہ جب موزہ پہنے کا ارادہ کرے تواس کو جھاڑ لیا کرے۔

امام ترمذی الشیل نے اس باب میں دو حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) بریدہ کہتے ہیں کہ نجاشی نے حضور النگائی کے پاس سیاہ رنگ کے دو سادے موزے ہدیدة بھیج تھے، حضور اقد س سائی کے ان کو پہنا اور وضو کے بعد اُن پر مسلح بھی فرمایا۔ فائدہ: "نجاشی" حبشہ کے ہر بادشاہ کا لقب ہوتا تھا جیسا کہ "شریف" والی مکہ کا لقب ہوتا ہے۔ ان نجاشی کا نام استحمہ تھا، یہ مسلمان ہوگئے تھے۔ علاء نے اس سے استباط فرمایا ہے کہ کافر کا ہدیہ قبول کرنا جائز ہے۔ اس لئے کہ یہ اس وقت تک مسلمان نہیں ہوئے تھے، البتہ چونکہ دُوسری حدیث میں کافر کے ہدیہ سے انکار بھی آیا ہے اس لئے علاء نے مختلف طرح سے دونوں کو جمع کیا ہے۔

خف: [ما يلبس في الرجل داخل المنزل] معروف، وجمعه خفاف ككتاب، وخف البعير جمعه أخفاف، كقفل وأقفال. حجير: بضم حاء مهملة ففتح حيم فسكون ياء آخره راء، له هذا الحديث الواحد، أخرجه أبو داود والترمذي وابن ماجة، قاله القاري. ابن بويدة: هو عبد الله، وفي بعض النسخ: أبي بريدة، قال القسطلاني: هو غلط فاحش، قال القاري: وقد يوجه بأنه كنيته. قلت: لكن أهل الرجال ذكروا كنيته أبا سهل.

أنّ النجاشي أهدى للنبي الله بحقين أسودين سَاذَجَين، فلبسهما ثم توضّأ ومسح عليهما. حدثنا قتيبة بن سعيد، أخبرنا يجيى بن زكريا بن أبي زائدة، عن الحسن بن عيّاش، عن أبي إسحاق، عن الشعبيّ قال: قال المغيرة (٢) بن شُعبة: أهدى دِحْيَة للنبي الله حُفَّين، فلبسهما. موعليه عن حامر - وَجُبَّةً، وقال إسرائيل: عن حابر، عن عامر - وَجُبَّةً،

(۲) مغیرہ بن شعبہ و اللی فرماتے ہیں کہ وجیہ کلبی نے دو موزے حضور اللی کی نذر کیے تھے۔ ایک دوسری روایت میں موزوں کے ساتھ بجبہ کے پیش کرنے کا بھی ذکر ہے۔ حضور اقدس اللی کی نذر کے بہنا یہاں تک کہ وہ پھٹ گئے۔ حضور اقدس اللی کی نے ان کو پہنا یہاں تک کہ وہ پھٹ گئے۔ حضور اقدس اللی کی نے بی بھی شخین نہیں فرمایا کہ وہ ندبوح جانور کی کھال کے تھے یا غیر ندبوح۔

النجاشي: [لقب ملك الحبشة، اسمه أصحمة، وقيل: مكحول بن صعصة. ولَّما مات أخبرهم النبي ﷺ بموته يوم موته، وخرج بمم وصلى عليه، وصلوا معه] كسر أوله أفصح من فتحه، وتشديد الياء أفصح من تخفيفها، وتشديد الجيم خطأ، قاله البيجوري تبعاً للمناوي، وقال القاري: تشديد الجيم خطأ، وهو بفتح النون وتكسر، وقول ابن حجر: "كسر النون أقصح" غير صحيح. لقب لملوك الحبشة، كالتبّع لليمن، وكسرى للفرس، وقيصر للروم، وهرقل للشام، وفرعون لمصر، ألقاب جاهلية، واسم هذا الملك أصحمة. وقد أرسل ﷺ إليه عمرو بن أمية الضمري، يدعوه إلى الإسلام فأسلم، ومات سنة تسع من الهجرة عند الأكثر على ماصرح به العسقلاني، قاله القاري، وفي البذل: قبل فتح مكَّة، وصلى عليه النبي ﷺ بالمدينة، كما هو المشهور في كتب الحديث. للنبي ﷺ: وفي نسحة: إلى النبي ﷺ واستعمال "أهدي" باللام وإلى شائع. ساذجين: [خالصين في السواد، وليس فيهما نقوش] بفتح الذال المعجمة، معرب "ساده" على ما في القاموس، أي: غير منقوشين، أو لا شية فيها تخالف لونهما، أو مجردين عن الشعر، كما في قوله: نعلين جرداوين. دحية: بكسر أوله عند الجمهور، وقيل: بالفتح. صحابي مشهور ذوجمال حتى كان يأتي جبرئيل ﷺ في صورته كثيرًا، و وجهه تقدم. وقال إسوائيل: هو من كلام الترمذي، فإن كان من قبل نفسه وهو الظاهر، فهو معلَّق، وإن كان من قتيبة فلا يكون معلقا، وقال ميرك: يحتمل أن يكون مقولا ،ليحيي فيكون عطفاً بحسب المعنى على قوله: عن الحسن بن عياش، قاله القاري. وجُبّةً: بالنصب عطفا على خفين، قال ميرك: والحاصل أن يحيبي روى قصة إهداء الخفين فقط عن الحسن، وروى قصة إهداء الخفين مع الجبة عن إسرائيل، ويحتمل أن يكون تعليقا عن الترمذي، ولم أر من خرج الحديث غير المؤلف، فإنه ذكره في جامعه بهذا السياق بلا تفاوت، ثم رأيت الحديث مخرجاً في أخلاق النبي ﷺ لأبي شيخ بن حبان الأصبهاني، فإنه أخرجه من طريق هيشم بن جميل، عن زبير بن معاوية، عن حابر الجعفي، عن عامر، عن دحية الكلبي أنه أهدى لرسول الله ﷺ جبة من الشام وخفين، ويفهم من هذا السياق تقوية احتمال التعليق، قاله القاري.

فلبسهما حتى تخرّقا، لا يدري النبي الله أذكي هما أم لا. قال أبو عيسى: هذا هو أبو إسحاق الشّيبَانِي، واسمه سُليمان.

فائدہ: اس اخیر لفظ سے حنفیہ کے اس قول کی تائید ہوتی ہے کہ دباغت کے بعد ندبوح اور غیر ندبوح کی کھال دونوں استعال کرنی جائز ہیں۔ بعض ائمہ کا اس میں اختلاف ہے جس کی بحث کتب فقہ سے تعلق رکھتی ہے۔

فلبسهما: أي: الخفين والجبة، وثني الضمير؛ لأن الخفين في الحقيقة ملبوس واحد، ويحتمل أن يكون الضمير إلى الخفين فقط كما في الرواية الأولى، ويؤيده قوله: لا يدري. أذكي : [أي: أ مذبوح بتذكية شرعية أم لا، والمعنى: لم يعلم أن هذين الخفين كانتا متخذتين من جلد مذكى أم من الميت.] الشيباني: بمعجمة وتحتية وموحدة، نسبة إلى شيبان، قبيلة معروفة في بكر بن واثل، وهو شيبان جميل بن تُعلبة، قاله السمعاني. والغرض أن أبا إسحاق هذا ليس بسبيعي كما يوهمه كون إسرائيل الراوي من ولده.

## بَابُ مَاجَاء في نعل رسُول الله عليه

حدثنا محمد بشار، حدثنا أبو داود، حدثنا همّام، عن قتادة فقال: قلت لأنس بن مالك: كيف كان نعل رسول الله على قال: لهما قِبَالَانِ. حدثنا أبو كريب محمد بن العلاء، حدثنا وكيع، عن سفيان، عن خالد الحذّاء، عن عبد الله بن الحارث،

## باب حضور اقدس للفَّالِيَّا کے تعلین (جوتے)شریف کے ذکر میں

فائدہ: اس میں حضور اقد س سی تھی جوتے کی جیئت اور اس کے پہنے اور نکالنے کا طریقہ ذکر فرمایا ہے۔ نعل شریف کا نقشہ اور اس کے برکات و فضائل حکیم الامت حضرت مولانااشر ف علی صاحب تھانوی مظلیم کے رسالہ "زاد السعید" کے اخیر میں مفصل مذکور ہیں، جس کو تفصیل مقصود ہو اس میں دکھے لے۔ مخضر یہ ہے کہ اس کے خواص بے انتہا ہیں، علماء نے بارہا تجربے کیے ہیں، حضور کی زیارت میسر ہوتی ہے، ظالموں سے نجات حاصل ہوتی ہے، ہر دلعزیزی میسر ہوتی ہے۔ غرض ہر مقصد میں اس کے توسل سے کامیابی ہوتی ہے۔ طریق توسل بھی اُسی میں مذکور ہے۔ امام تر مذکی دالشیفیا نے اس باب میں گیارہ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) قادہ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت انس شکانٹی سے دریافت کیا کہ حضور کے نعل شریف کیے تھے؟ تو انھوں نے فرمایا کہ ہر ایک جوتے میں دو دو تھے تھے۔ فائدہ: عرب میں جوتا ایسا نہیں ہوتا تھا جیسا کہ یہاں ہند میں متعارف ہے بلکہ ایک چیڑے کی چیٹی پر دو تھے ہوتے تھے۔ جس کانقشہ ہے۔ (نعلین مبارک کانقشہ کتاب کے فرمیں صفحہ، ۵ پرما حظافر مائیں)

نعل: [كل ما وقيت به القدم عن الأرض] النعل قد يجيء مصدراً وقد يجيء اسما، وهو محتمل للمعنيين ههنا، والثاني هو الأظهر، قاله القاري. قبالان: تثنية قبال بكسر القاف وبالموحدة: زمام النعل، وقال المجد: زمام بين الإصبع الوسطي والتي تليها، وكان عليم أحد القبالين بين الإبحام والتي تليها، والأحرى بين الوسطى والتي تليها.

سفيان: قال القاري: أي: الثوري لا ابن عبينة؛ لأنه لم يرو عن خالد الحذَّاء، خلافًا لمن وهم من الشراح. وكذا تعقب المناوي وغيره على من قال: إنه ابن عبينة. عن ابن عباس على الله على الله على الله على قبالان مُثَنى شراكهما. حدثنا أحمد بن منيع ويعقوب بن إبراهيم، حدثنا أبو أحمد الزُبيري، حدثنا عيسى (المهمرة) بن طَهْمَان قال: المهدلات عطفان المهدلات عطفان أخرج الينا أنس بن مالك نعلين جَوْدَاوَيْنِ لهما قِبَالَان. قال: فحدثني ثابت بعد عن أنس: الموجود الينا نعلي رسول الله على حدثنا إسحاق بن موسى الأنصاري،قال:

(۲) ابن عباس وظائف فرماتے ہیں کہ حضور اقدس طنگ آئے کے تعلین شریف کے تھے دوہرے تھے۔ فاکدہ: یعنی ہر ہر تھے میں دودو تھے تھے، یعنی ہر تسمہ دوہرا تھا۔ اس حدیث کی سند میں ایک راوی خالد حذاء ہیں۔ حذاء کے معنی موچی کے ہیں۔ علاء نے لکھا ہے کہ یہ صاحب خود موچی نہیں تھے، لیکن نشست وہر خاست اور تعلقات موچیوں سے تھے اس لئے ان کا لقب خالد موچی پڑا گیا تھا کہ اس سے بہچانے جاتے تھے۔ جس قتم کے آ دمیوں سے تعلقات ہوتے ہیں ان کے ظاہری اور باطنی اثرات رنگ لائے بغیر نہیں رہے۔

(۳) عیسی کہتے ہیں کہ حضرت انس فیلنگؤ نے ہمیں دوجوتے نکال کر دکھلائے، ان پر بال نہیں تھے۔ مجھے اس کے بعد ثابت نے یہ بتایا کہ وہ دونوں آنخضرت ملکی کے تعلین شریف تھے۔ فاکدہ: اکثر چمڑے کو بغیر بال اتارے بھی عرب میں جوتا بنالیا جاتا تھا، اس لئے راوی نے بالوں کا ذکر فرمایا۔

مشيى: بضم ميم وفتح مثلثة ونون مشددة على أنه اسم مفعول من التثنية، وفي نسخة صحيحة: بفتح ميم فسكون فكسر فتحية مشددة على أنه اسم مفعول من الثني، قاله القاري، وجعلهما المناوي روايتين. شراكهما: [تثنية شراك، وهو أحد سيور النعل. والمعنى: كان شراك نعله بحعولا اثنين من السيور.] الزبيري: نسبة لجده زبير بالزاي مصغراً، واسمه محمد بن عبد الله بن الزبير. جوداوين: الجرداء مؤنث أحرد، وهي: التي لا شعر عليها، استعير من أرض حرد لانبات فيها، وقيل: معناه خلقين. ابن موسى: كذا في النسخ، قال المناوي وتبعه البيجوري: إسحاق بن موسى كذا في نسخ، وفي بعضها: إسحاق بن محمد وهو الصواب. قال بعض الحفاظ: هذا هو الذي خرج له في الشمائل، وليس هو إسحاق بن موسى الذي خرج له في جامعه، قال في التقريب: إسحاق بن محمد مجهول. وهذا عندي وهم منهما، والصحيح إسحاق بن موسى كما في النسخ الموجودة عندي، ويؤيد كتب الرجال أيضاً كونه ابن موسى؛ إذ ذكروا رواية الترمذي عن ابن موسى بدون الواسطة، وعن ابن محمد بواسطة، وأيضاً ذكروا في تلامذة معن بن موسى: هذا ابن موسى دون ابن محمد، وإسحاق بن محمد الذي أحرج له الترمذي في الشمائل، وقال صاحب التقريب فيه: إنه مجهول، هو رجل آخر، راوي حديث الاحتباء، يأتي حديثه في باب جلسته مخ فتأمل.

أخبرنا معن، حدثنا مالك، عن سعيد بن أبي سعيد المَقْبُرِيّ، عن 'عُبيد بن جُرَيج أنه قال لابن عمر: رأيتك تلبس النّعال السِّبتِية؟ قال: إني رأيت رسول الله الله على النّعال التي ليس فيها شَعرٌ،

فائدہ: منشا سوال کا بہ تھا کہ عرب میں اس وقت تک تعم و تدن ایبانہ تھا، اس لئے بالوں سمیت چڑے کا جوتا عام طور سے بنالیا جاتا تھا۔ اس لئے بخاری شریف کی مفضل حدیث میں ہے کہ عبید نے حضرت ابن عمر فران فوت کہا کہ میں چند چزیں آپ کے معمولات میں ایسی دیکھتا، منجمد ان کے بہ بھی ذکر کیا کہ آپ صاف شدہ چڑے کا جوتا پہنچ ہیں۔ حضرت ابن عمر فران فوات میں نہیں دیکھتا، منجمد ان کے بہ بھی ذکر کیا کہ آپ صاف شدہ چڑے کا جوتا پہنچ ہیں۔ حضرت ابن عمر فران والے ابنام میں اس کا لحاظ فرماتے تھے، دوسرے حضرات عام دستور کے موافق ویسے ہی چڑے کا بنا لیتے تھے۔ حدیث بالا میں اس میں وضو کرنے کا مطلب بہ ہے کہ عرب کے جوتے میں چونکہ پنجہ نہیں ہوتا، نیچ چپتی اوپر تسمہ، اس لئے جوتا پہنے ہوئے بھی وضو ہو سکتا ہے اور بے تکلف پاؤں دُسل سکتا ہے، اس لئے حضور بھی بھی تعلیم وجواز کے واسطے ایسا بھی کر لیتے تھے۔ بعض علاء نے اس میں وضو کا مطلب بہ بتایا ہے کہ وضو کے بعد فوراً تعلین شریف پہن لیتے تھے، پاؤل کے خشک ہونے کا انتظار نہ فرماتے تھے تاکہ یہ معلوم ہو جائے کہ فرائز پاؤں میں جوتا پہنے سے وضو میں کوئی نقص نہیں آتا۔

المقبري: نسبة للمقبرة لكثرة زيارته لها، أو لحفظها، أو لكون عمر ولاه لحفرها. السبيتية: [التي لا شعر عليها، نسبة إلى سبت، وهو حلود البقر المدبوغة لأن شعرها سُبِتَ وسقط عنها بالدباغ، ومراد السائل: أن يعرف حكمة اختيار ابن عمر لبس السبتية] بكسر السين المهملة وسكون الموحدة: منسوبة إلى السبت، قال أبو عبيد: هي المدبوغة، ونقله عن الأصمعي، وقبل: إلى هي التي حلقت عنها وأزيل شعرها، قاله القاري، وقال العيني هي: نسبة إلى سبت بكسر السين وسكون الموحدة، وهو حلد البقر المدبوغ بالقرظ، وقال أبو عمر: كل مدبوغ فهو سبت، وقال أبو زيد: هي السبت مدبوغة أو غير مدبوغة، وقبل: السبتية التي لا شعر عليها، وقبل: التي عليها الشعر إلى آخر ما بسطه، وجواب ابن عمر هي يدل علي أن المراد التي لا شعر عليها. قال الحديث البخاري: عن عبيد بن جريج أنه قال لابن عمر هي: رأيتك تصنع أربعا لم أر أحداً من أصحابك يصنعها. الحديث.

ويتوضاً فيها، فأنا أحِب أن ألبسها. حدثنا إسحاق بن منصور، حدثنا عبد الرزاق، عن معمر، عن ابن أبي ذِئب، عن صالح مَوْلَى التَّواُمة، عن أبي هريرة هُ قال: كان لنعل رسول الله على معد المعداد عن السَّدِي قال: حدثني قبالان. حدثنا أجمد بن منيع، حدثنا أبو أحمد قال: أخبرنا سفيان، عن السَّدِي قال: حدثني مَنْ سمع عمرو أن بن حُريثٍ يقول: رأيت رسول الله على يُصلّي في نعلين مخصوفتين. حدثنا إسحاق بن موسى الأنصاري، أخبرنا معن، أخبرنا مالك، عن أبي الزِّنَاد، عن الأعرج، عن الله السحاق بن موسى الأنصاري، أخبرنا معن، أخبرنا مالك، عن أبي الزِّنَاد، عن الأعرج، عن الأعرب

يتوضأ فيها: أي: يلبسها بعد الوضوء ورجلاه رطبتان، كما في المجمع، واختاره النووي، وقيل: يتوضأ والرجل في النعل، واختاره البيجوري.

التوأمة: كالدحرجة بفتح مثناة وسكون واو وفتح همزة. هي امرأة لها صحبة، سميت بذلك؛ لأنها كانت مع أخت في بطن. السدي: بمهملة مضمومة فمهملة مشددة مكسورة: نسبة إلى السدة، وهو باب الدار، نسب إليها إسماعيل بن عبد الرحمن لبيعه المقانع بباب مسجد الكوفة، وهو السدي الكبير وحفيده السدي الصغير، والمراد ههنا الكبير.

من سمع: قال القسطلاني: لم أر التصريح باسمه، وأظنه عطاء بن السائب.

مخصوفتين: عامة الشراح على أتما كانتا مخروزتين بحيث ضم طاق إلى طاق، لكن قال القاري: وفي شرح أن المراد به المرقعة، وهذا أوجه عندي؛ لما سيأتي من قول الأنصاري: ياخير من يمشي بنعل فرد.

<sup>(</sup>۵) ابوہریرہ نظافی بھی یہ ہی نقل فرماتے ہیں کہ حضور اقد س کھنے کیا کے نعلین شریف کے دو تھے تھے۔

<sup>(</sup>۱) عمر و بن حریث بن فل فو فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س من کا ایسے جو توں میں نماز پڑھتے ہوئے دیکھا ہے جن میں دوسر اچڑا سلا ہوا تھا۔ فائدہ: لیعنی اس کی تلی دوہر کی تھی، اوپر نیچے دو تہہ چڑے کی تھیں، یا بیہ مطلب ہے کہ ٹوٹے ہوئے ہوئے کو وجہ سے چڑے کے پیوند لگے ہوئے تھے۔

<sup>(2)</sup> ابو ہریرۃ واللہ فرماتے ہیں کہ حضور اقد س اللہ فیا کے ارشاد فرمایا کہ ایک جوتا پہن کر کوئی نہ چلے، یا دونوں پہن کر چلے یا دونوں فکال دے۔ فاکدہ: اس حدیث کو شاکل میں ذکر کرنے سے سے مقصود ہے کہ حضور کی عادتِ شریفہ ایک جوتا پہنے کی نہیں تھی، اس لئے کہ جب حضور دوسروں کو منع فرمارہے ہیں توخود ایساکیوں کرتے۔ بظاہر اس حدیث میں ممانعت

سے مقصود عادةً اپیا کرنا ہے، لہٰذا اگر کسی عارض کی وجہ سے تھوڑی بہت دیر ایسے چلے مثلاً جوتا ٹوٹ جائے یا کوئی اور عارض پیش آ جائے تو پچھے مضائقہ نہیں۔ اس حدیث کے ذیل میں علاء نے ایک موزہ اور ایک آسین پہننے کو بھی داخل فرمایا ہے۔ غرض معتاد طریقتہ پر ہر چیز کو پہننا چاہئے، تکلف اور بے تمیزی سے احتراز کرنا چاہئے۔

(۸) حفرت جابر و النفخ فرماتے ہیں کہ حضور اقدس النفخینی نے اس سے منع فرمایا ہے کہ کوئی محض بائیں ہاتھ سے کھائے یا ایک جوتا پہنے۔ فاکدہ: جمہور علماء کے نزدیک یہ ارشادات استحبابی ہیں یعنی حرام نہیں ہے۔ لیکن بعض اصحابِ ظاہر نے ناجائز بتایا ہے۔

لا يمشين: [نفيٌ صورة ولهي معنى، فيكره ذلك من غير عذر؛ لما فيه من المثلة، وعدم الوقار، وتمييز إحدى حارحتيه عن الأخرى.] أشكل عليه بوجهين: الأول بما في الجامع عن عائشة من أن المصطفى ﴿ ربما مشى بنعل واحدة، وأجيب: بأن موضع النهي استدامة المشي في فردة، أما لو انقطع نعله فمشى خطوة أو خطوتين فليس بقبيح ولا منكر، أو النهي للإرشاد والفعل للحواز، وكفى بفعل علي وابن عمر حوازاً، والثاني بما في الصحيحين أن أنصاريا شكى إليه وقال: يا خير من يمشي بنعل فرد، وأجيب: بأن الفرد ههنا التي لم تخصف ولم تطارق، وإنما هي طاق واحد، والعرب تمتدح برقة النعال، وحكى النووي الإجماع على ندب لبس النعلين جميعاً، وأنه غير واجب، ونوزع بقول ابن حزم: لايحل. لينعلهما: أي: القدمين بلام الأمر، ضبطه النووي بضم أوله من أنعل، وتعقب بأن أهل اللغة قالوا: أنعل وانتعل أي: لبس النعل، لكن قال أهل اللغة أيضاً: أنعل رجله ألبسها نعلا. قال الحافظ ابن حجر: والحاصل أن الضمير إن كان للقدمين جاز الضم والفتح، وإن كان للنعلين تعين الفتح. ليحفهما: [وهو الإعراء عن الرجل.]

قتيبة إلخ: قال المناوي: السند مرسل أو منقطع لإسقاط الأعرج وأبي هريرة. وتبعه البيحوري في ذلك، وحكاه القاري عن العصام، وهذا كله ليس بذلك، بل المعنى بسنده نحوه، كما هو المتعارف عند المحدثين؛ والدليل على ذلك: أن المصنف عن أخرجهما في حامعه، ونصه: حدثنا قتيبة، عن مالك ح وحدثنا الأنصاري، حدثنا معن، حدثنا مالك، عن أبي الزناد إلخ، والفرق بين الروايتين أن في الثانية حصل للمصنف العلو.

أن النبي على هي أن يأكل -يعني الرجل- بشماله، أو يمشي في نعل واحدة. حدثنا قُتيبة عن مالك ح وأخبرنا إسحاق بن موسى، أخبرنا معن، أخبرنا مالك، عن أبي الزِّناد، عن الأعرج، عن أبي هريرة فله أن النبي على قال: إذا انتعل أحدكم فليبدأ باليمين، وإذا نزع فليبدأ بالشمال، فلتكن اليمني أوّلهما تُنعَل، وآخرُهما تُنرزع. حدثنا أبو موسى محمد بن المثنى، أخبرنا محمد بن جعفر قال: أخبرنا شعبة قال: حدثنا أشعث - وهو ابن أبي الشعثاء - عن أبيه، عن مسروق، عن أخبرنا شعبة قال: كان رسول الله يُحبّ التيمن ما استطاع في ترجّله وتنعّله وطهوره.

(۹) ابو جریرہ فالنے فرماتے ہیں کہ حضور اقد س فلکے فی ارشاد فرمایا ہے کہ جب کوئی شخص تم میں سے جوتا پہنے تو دائیں سے ابتداء کرنی چاہئے، اور جب نکالے تو بائیں سے پہلے نکالے۔ وایاں پاؤں جوتا پہنے میں مقدم ہونا چاہئے اور نکالنے میں مؤخر۔ فائکہ ہ: چونکہ جوتا پاؤں کے لئے زینت ہے اس لئے دیر تک پاؤں میں رہنا چاہئے، جیسا کہ پہلے بھی گذر چکا۔ ایسے ہی ہر وہ چیز جس کا پہننازینت ہواس کے پہنے میں دائیں کو مقدم کرے اور نکالنے میں بائیں کو، جیسے کُرتا، پاجامہ، اچکن وغیرہ۔ ہر وہ چیز جس کا پہننازینت ہواس کے پہنے میں دائیں کو مقدم کرے اور نکالنے میں بائیں کو، جیسے کُرتا، پاجامہ، اچکن وغیرہ۔ (۱۰) حضرت عائشہ فرائی ہیں کہ حضور اقدس فلکھ آپ کی تنگھی کرنے میں اور جوتا پہنے میں اور اعضاء وضو کے دھونے میں حتی الوسع دائیں سے ابتدا فرما یا کرتے تھے۔ فائد ہ: ان تین کی شخصیص نہیں بلکہ ہر چیز کا یہی تکم ہے جیسا کہ دھونے میں حتی الوسع دائیں سے ابتدا فرما یا کرتے تھے۔ فائد ہن اگر کوئی ضرورت بائیں کے ابتدا کی لاحق ہو تو مضائقہ نہیں۔

يعني الوجل: يعني زاد لفظ "يعني" أبو الزبير أو من دونه لنسيان ألفاظ الشيخ. والرجل ليس باحتراز عن المرأة، بل المراد الشخص بطريق العموم. فليبدأ: قال الحافظ ابن حجر: نقل القاضي عياض وغيره الإجماع على أن الأمر فيه للاستحباب, بالشمال: [لأن النيزع من باب التنقيص، واليمين مختار الله ومحبوبه في الأشياء.] أبو موسى: هو محمد ابن المثنى المذكور، فما في بعض النسخ من لفظ "نا" بينهما غلط. وهو ابن: الغرض أن شعبة اقتصر على لفظ "أشعث" فقط فزاد بعض من دونه نسبه. استطاع: [أي: يختار تقلم اليمين مدة استطاعته، بخلاف ما إذا كان ضرورة فلا كراهة في تقديم اليسار حينئذٍ.] في توجله: [أي: في تسريح شعره] ذكر الثلاثة ليس للحصر، بل للإشارة إلى أنه عشلا كان يراعي التيمن من الفرق إلى القدم في باب العبادات والعادات.

حدثنا محمد بن مَرْزُوق أبو عبد الله، حدثنا عبد الرحمن بن قيس أبو معاوية، أنبأنا هِ هِسَام، عن محمد، عن (۱۱) أبي هريرة فله قال: كان لنعل رسول الله على قبالان، وأسرن وعمر فلها، وأوّلُ من عقد عقدًا واحدًا عثمانُ فله.

(۱۱) ابو ہریرہ ویل لیکن فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النگائی کے نعلین شریف کے دو تھے تھے۔ ایسے ہی حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عمر فاروق ویل فیل کی جوتا میں بھی دوہرا تسمہ تھا۔ ایک تسمے کی ابتدا حضرت عثمان ویل کی نے فرمائی ہے۔ فائدہ: غالبًا حضرت عثمان ویل کی نے اس کے اس کو اختیار فرمایا کہ دو تسموں کا ہونا ضروری نہ خیال کر لیا جائے۔

هشام: قال العصام: المسمى بهشام في أسانيد الشمائل خمسة، قال المناوي: هذا هشام ابن حسان، وهو الراوي عن ابن سيرين. عن محمد: [أي: ابن سيرين، رأى ثلاثين صحابيا، وكان يعبر الرؤيا.]

## بَابُ مَاجَاء في ذكر خاتم رسُول الله علين

حدثنا قُتَيبة بن سعيد وغير واحد، عن عبد الله بن وهب، عن يونس، عن ابن شهاب، عن أنس بن مالك على الله عن أنس بن مالك على قال: كان خاتم البّي على من ورق،

### باب حضور اقدس للنُفَاقِيمُ كَى انْكُوسْمَى كا ذكر

فاكده: اس باب مين امام ترمذي والنصيك في الله احاديث ذكر فرمائي مين-

(۱) حضرت انس ڈالٹٹنز فرماتے ہیں کہ حضور اقد س لٹٹٹٹیا کی انگو تھی جاندی کی تھی اور اس کا گلینہ حبثی تھا۔

فائدہ: چاندی کی اگو تھی جمہور کے نزدیک جائز ہے، باقی پیتل لوہے وغیرہ کی حفیہ کے نزدیک ناجائز ہے۔ حضور سی کے ابتداءً اگو تھی نہیں بنوائی تھی، گر جب معلوم ہوا کہ سلاطین عجم بغیر مہر کے خطوط کی قدر نہیں کرتے اور تبلیغی خطوط سلاطین کے پاس ار سال کرنے شروع فرمائے تو سنہ ۲ یا سنہ کے بچری میں مہر بنوائی۔ اس میں علماء کے اقوال مختلف ہیں کہ انگو تھی کا عکم کیا ہے۔ بعض علماء نے مطلقاً سنت فرمایا ہے، بعض علماء نے غیر سلطان اور قاضی کے لئے مکروہ بتلایا ہے۔ علماء حنینہ کا عکم کیا جہ بعض علماء نے مطاقاً سنت فرمایا ہے، بعض علماء نے غیر سلطان اور قاضی کے لئے مکروہ بتلایا ہے۔ علماء حنینہ کرکٹر اللہ تعالی جمعهم وشکر سعیهم) کی شخص شامی کے قول کے موافق یہ ہے کہ بادشاہ، قاضی، متوتی وغیرہ، غرض جن کو مہرکی ضرورت پڑتی ہو اُن کے لئے تو سنت ہے اور ان کے علاوہ دوسروں کے لئے جائز تو ہے لیکن ترک کرنا فضل ہے۔ اور اس کی وجہ ظاہر ہے کہ نبی کریم مشل کے تو سنت ہوائی جب سلاطین کو خطوط لکھنے کے لئے اس کی ضرورت پیش آئی،

ذكر: زاد لفظ "ذكر" للتنبيه على تميز هذه الترجمة من الترجمة المتقدمة، فإن المراد في الأولى: هي البضعة الناشزة عند الكتف، والمراد هناك الطابع الذي يختم به الكتب. وفي لفظ "الجاتم" خمس لغات، وقيل: عشر، والأفصح كسر التاء. قال الزين العراقي: لم ينقل كيف كانت صفة خاتمه الشريف هل كان مربعا أو مثلثا أو مدوراً؟ وعمل الناس في ذلك مختلف، وفي كتاب "أخلاق النبوة" أنه لا يُدرى كيف هو. قالوا: والخاتم حلقة ذات فص من غيرها، فإن لم يكن لها فص فهي فتخة، قاله البيحوري. واختلف في حكم الخاتم كما بسط في المطولات، وفي الدر المختار: ترك التختم لغير السلطان والقاضي وذي حاجة إليه كمتول أفضل، قال ابن عابدين: أشار إلى أن التختم سنة لمن يحتاج إليه كما في الاحتيار. ورق: بفتح الواو وكسر الراء المهملة وتسكن تخفيفاً، أي: فضة وفي الأصل: النقرة المضروبة. وقبل: النقرة مطلقا، مضروبة أو لا.

وكان فَصُّه حَبَشيًا. حدثنا قتيبة، أخبرنا أبو عوانة، عن أبي بِشْر، عن نافع، عن ابن عمر الله أن النبي الله التخذ خاتما من فضة، فكان يَختِم به، ولا يَلبَسه. قال أبو عيسى: أبو بشر: اسمه جعفر بن أبي وحشية. حدثنا محمود بن غيلان،

چنانچہ حدیث ﴿ مِیں آرہا ہے۔ ابو داؤد شریف وغیرہ میں نبی کریم ﷺ اوشاہ کے علاوہ کو انگوشمی پیننے کی ممانعت بھی آئی ہے، گر چونکہ حضور ﷺ کے سامنے اکثر صحابہ سے پہننا بھی ثابت ہے اور حضور ﷺ کی اجازت بھی دوسری احادیث میں آئی ہے، اس لئے اس ممانعت کو ای خلاف اولی پر حمل کیا ہے۔

(۲) حضرت ابن عمر والنظرة فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النظری کے جاندی کی انگو تھی بنوائی تھی، اس سے خطوط وغیرہ پر مہر فرماتے سے، پہنتے نہیں سے فیائد ہی: حضور اقد س النظری کا انگو تھی کو پہننار وایاتِ متعددہ سے ثابت ہے اس لئے حضرت ابن عمر والنہ کی ماس حدیث کی علماء نے چند توجیہات فرمائی ہیں۔ بعض نے یہ توجیہ کی ہے کہ مقصود استمرار ہے کہ ہمیشہ نہیں پہنتے سے، بعض کی رائے ہے کہ حضور النظری کی دو انگو ٹھیاں تھیں، ایک یہ مہر والی، اس کو مہر کے کام میں لاتے سے اور پہنتے نہیں سے، دوسری پہنتے کے استعمال میں لاتے۔ ایسے ہی اور بھی مختلف طریق سے جمع کیا گیا ہے۔ لیکن بندہ کے نزدیک اولی یہی ہے کہ ہر وقت اس کو نہیں پہنتے سے۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ ایک مر شبہ نبی کریم شریق نماز پڑھ رہے سے، داکیں ہا تھے میں انگو تھی تھی۔ ایک عدیث میں آیا ہے کہ ایک مر شبہ نبی کریم شریق نماز ہیں اس پر نگاہ پڑگی تواس کے بعد سے پہننا چھوڑدیا تھا۔

فصّه: بتثليث أوله، ووهم القاموس الصحاح في جعله الكسر لحناً، وللفص معان كثيرة، والمراد ههنا: ما ينقش فيه اسم صاحبه. حبشيا: أي حجراً منسوباً إلى الحبش؛ لأنه معدنه، وقيل: كان فصّه عقيقاً كما في خبر، وقيل: كان جزعاً. وقال حبشيا؛ لأنه يؤتى بهما من بلاد اليمن وهو كورة الحبشة، أو معنى حبشيا: جيء به من الحبشة، أو كان أسود على لون الحبشة، أو صانعه أو صانع نقشه من الحبشة، وبه يحصل الجمع بينه وبين ما سيأتي: "من فضة فصّه منه" إذ لم يثبت تعدّد خاتمه، وهي رواية البخاري، ومن ثم قال ابن عبد البر: إنها أصح، قاله القاري، زاد المناوي أو مصنوعاً كما يصنعه الحبشة، كما فسركون سيفه حنفيًا يكون زيه على سيوف بني حنيفة. اتخذ: [واتخاذه الحاتم كان في أواخر السادسة وأوائل السابعة] ولا يلبسه: أي: استمراراً ودواماً، فلا ينافي ما سيأتي في آخر الباب عن ابن عمر ، بنفسه: أنه كان في يده. وحشية: هكذا بالهاء في آخره في النسخة الأحدية، وهكذا في التهذيب وغيره، وفي نسخ الشروح: وحشي. احادیث میں ایک منقش کیڑے کے متعلق بھی اس قتم کا واقعہ آتا ہے کہ نماز میں اس پر نگاہ پڑگئی تو حضور سنگائی نے اس کو نکال دیا تھا اور اس کے بدلہ میں ایک معمولی کیڑا پہن لیا تھا۔ انگو تھی چونکہ ضرورت کی چیز تھی اس لئے مطلقاً تو اس کا ترک مشکل تھا اس لئے عام طور پر اس کا پہننا ترک فرما دیا ہو، یہ اقرب ہے، چنانچہ دوسرے باب کی چھٹی حدیث میں آرہا ہے کہ اکثر اوقات حضرت معیقیب کے پاس رہتی تھی۔

(٣) حضرت انس و النفو فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النفو فی کا ندی کی تھی اور اس کا گلینہ بھی اس ہی کا تھا۔

فاکدہ: یہ حدیث بظاہر اس روایت کے خلاف ہے جس ہیں حبثی گلینہ وارد ہوا ہے۔ جو لوگ دوا گو شیوں کے قائل ہوئے ہیں وہ خود اس حدیث کو بھی دو ہونے پر قرینہ بتاتے ہیں، چنانچہ ہیمتی وغیرہ کی بھی رائے ہے، ان کے نزدیک تو کوئی اشکال ہی دوخود اس حدیث کو بھی دو ہونے پر قرینہ بتاتے ہیں، چنانچہ ہیمتی وغیرہ کی بھی رائے ہے، ان کے نزدیک تو کوئی اشکال ہی نہیں۔ لیکن جو حضرات ایک انگو تھی کے قائل ہیں وہ ان دونوں ہیں اس طرح جمع فرماتے ہیں کہ حبثی ہونے کے معنی یہ ہونے کے معنی یہ ہیں کہ حبثی رنگ یا حبثی طریقہ کا تھا، یا اس کا بنانے والا حبثی تھا۔ بندہ کے نزدیک تعدد پر حمل اقرب ہے کہ مختلف او قات میں مختلف انگو ٹھیاں ہونا متعدد احادیث سے ثابت ہے کہ ایک انگو تھی حضور نے خود بنوائی بھر ہدیہ میں خدّام نے پیش کیں، جیسا کہ جمع الوسائل کی مختلف روایات سے یہ مضمون ثابت ہوتا ہے۔

(4) حصرت انس والنفود ہی ہے مروی ہے کہ حضور اقد س النفوی نے جب اہل عجم کو تبلیغی خطوط کھنے کا ارادہ فرمایا تو لوگوں نے عرض کیا کہ عجم بلا مہر والے خط کو قبول نہیں کرتے، اس لئے حضور نے انگو تھی بنوائی، جس کی سفیدی گویاب میری

الطنافيسي: بفتح الطاء وكسر الفاء، نسبة لطنافس كمساحد، جمع طنفسة بضم أوله وثالثه، وكسرهما، وكسر الأول وفتح الثالث: بساط له خمّل، أي وبر، نسب إليها؛ لأنه كان يعملها أو يبيعها. فصّه منه: هذا يخالف ما تقدم من قوله "وكان فصّه حبشيا" وتقدم الجمع بينهما، والأوجه عندي التعدد، وإليه مال النووي والبيهقي وابن العربي والقرطبي وغيرهم، كما حكاه عنهم المناوي، وبسط الروايات في ذلك القاري.

أن يكتب إلى العجم، قيل له: إن العَجَم لا يقبلون إلا كتابًا عليه خاتم، فاصطنع خاتمًا، فكأني أنظر إلى بياضه في كفّه. حدثنا محمّد بن يجيى، أخبرنا محمد بن عبد الله الأنصاري، حدثني أبي، عن ثُمَاهة، عن أنس بن مالك في قال: كان نقش خاتم النبي في محمّد: سطر، ورسول: سطر، والله: سطر". حدثنا نصر بن علي الجَهْضَمِي أبو عمرو، أنبأنا نوح بن قيس، عن خالد بن قيس، عن قتادة،

نظرول کے سامنے پھر رہی ہے۔ فائدہ: اس اخیر کے جملہ سے اس قصہ کے خوب یاد ہونے کی طرف اشارہ ہے اور سفیدی سے اس کے جاندی کی ہونے پر اشارہ ہے۔

(۵) حضرت انس خالف کے سے مروی ہے کہ حضور اقدس منگی کیا گو مٹھی کا نقش "محمد رسول اللہ" تھا اس طرح پر کہ "محمد" ایک سطر میں تھا، "رسول" دوسری سطر میں، لفظ "اللہ" تبسری سطر میں۔ بعض علاء نے لکھا ہے کہ اس کی صورت (ایک سطر میں تھا، "رسول" دوسری سطر میں، لفظ "اللہ" تبسری سطر میں۔ بعض عدیث سے بیہ ثابت نہیں ہوتا، بلکہ ظاہر (ایک سے کہ کسی حدیث سے بیہ ثابت نہیں ہوتا، بلکہ ظاہر الفاظ سے (رسی معلوم ہوتا ہے۔

العجم: [أي: إلى عظمائهم وملوكهم يدعوهم إلى الإسلام، والمراد بالعجم ماعدا العرب، فيشمل الروم وغيرهم.] فاصطنع: [فلأجل ذلك أمر بأن يُصطنع له خاتم.] من باب قولهم: "بني الأمير المدينه"، والصانع كان يعلى بن أمية. أنظر: [إشارة إلى كمال إتقانه واستحضاره فذا الخبر حال الحكاية، كأنه يخبر عن مشاهدة.] ثمامة: بضم المثلثة وتخفيف ميمه: هو عم عبد الله الراوي. قال المناوي: ظاهره أن "محمدا" سطره الأول، و "رسول" سطره الثاني، و"الله" سطره الثالث، وقول الأسنوي: كانت تقرأ من الأسفل؛ ليكون اسم الله فوق الكل وتأييد ابن جماعة بأنه اللائق بكمال أدبه مع ربه، ردّ نقلا وتوجيها، أما الأول: فقد ذكر الحافظ ابن حجر: أنه لم يره في شيء من الأحاديث قال، بل رواية الإسماعيلي يخالف ظاهرها ذلك، إذ قال: "محمد" سطر، والسطر الثاني: "رسول"، والسطر الثالث: "الله". وأما الثاني: فإن العصام تعقبه بأنه يخالف وضع التنزيل؛ إذ جاء أبعد" سطر، والسطر الثاني: "رسول"، على هذا الترتيب إلى آخرما بسطه المناوي. [وأما الثالث: فلأنه إنما عوّل فيه على العادة، وأحواله خارجة عن طورها، وبالجملة: فلا يصار إلى كلام الأسنوي.] الجهضمي: بفتح الجيم وسكون الهاء وفتح الطادة، وأحواله خارجة عن طورها، وبالجملة: فلا يصار إلى كلام الأسنوي.] الجهضمي: بفتح الجيم وسكون الهاء وفتح الطادة، وأحواله خارجة عن طورها، وبالجملة: فلا يصار إلى كلام الأسنوي.] الجهضمي: بفتح الجيم وسكون الهاء وفتح الطادة، وأحواله خارجة عن طورها، وبالجملة: فلا يصار إلى كلام الأسنوي.] الجهضمي: بفتح الجيم وسكون الهاء وفتح الطاد المعجمة في آخره ميم: نسبة للحهاضمة، محلة بالبصرة، وتلك المحلة تنسب إلى الجهاضمة بطن من الازد، قاله البيحوري.

عن '' أنس ﷺ أن النبي ﷺ كتب إلى كِسْرى وقَيصرَ والنَّحَاشِي، فقيل له: إلهم لا يقبلون كتابا إلا بخاتم،

(۲) حضرت انس و النفوذ سے مروی ہے کہ حضور اقد س النفوی نے کری اور قیصر اور نجاشی کے پاس تبلیغی خطوط کسے کا قصد فرمایا تو لوگوں نے عرض کیا کہ حضورا ہے لوگ بدون مہر کے خطوط کو قبول نہیں کرتے۔اس لئے حضور اقد س النفوی نے ایک مہر بنوائی جس کا حلقہ چاندی کا تھا اس میں ''محمد رسول اللہ'' منقوش تھا۔ فاکدہ: کسریٰ ملک فارس کے بادشاہ کا لقب ہے، اور قیصر ملک روم کے، اور نجاشی ملک حبشہ کے بادشاہ کا۔ کسریٰ شاہِ فارس کے پاس حضور نے اپنا والا نامہ عبد اللہ بن حذافہ سہی والی کی میں موانہ فرمایا تھا، کسریٰ نے آپ کے والا نامہ مبارک کو محکوے کر دیا۔ حضور نے سن کر بدد عا فرمائی کہ حق تعالی بالمالی اس کے ملک کو محکوے فرما دے، چنانچہ ایسا ہی ہوا۔ شاہ روم کے پاس دیے میں کر بدد عا فرمائی کہ حق تعالی بالمالی اس کے ملک کو محکوے فرما دے، چنانچہ ایسا ہی ہوا۔ شاہ وجبشہ کے پاس دیے کہی والی نامہ ضمری کے ہاتھ خط کھا جیسا کہ مواہب لدنیہ وغیرہ سے معلوم ہوتا ہے۔ یہ وہ نجاشی شہیں جن کا پہلے ذکر ہو چکا ہے، جن پر حضور سے معلوم نہیں ہوا۔

نے تک سے معلوم نہیں ہوا۔

حضور اکرم سی کی الا نامہ جات تو متعدد ہیں جو کتب سیر وحدیث میں مفصل مذکور ہیں۔ گرامی نامہ جات کو بعض او گوں نے مستقل تصانیف میں جمع بھی کر دیا ہے۔ حدیثِ بالا میں تین والا نامہ جات کا ذکر ہے، جن کا مختصر ذکر مناسب معلوم ہوتا ہے۔ ایک والا نامہ کیسری کے نام ہے، فارس کے ہر باوشاہ کا لقب کسری ہے جو بھی ہو، اس کسری کا نام پرویز تھا،

كتب: أي: أراد أن يكتب للرواية السابقة، وذلك حين رجع من الحديبية.

كسرى: بكسر الكاف وفتحها: لقب ملوك فارس، وفي المغرب: كسرى بالفتح أفصح، لكن في القاموس: كسرى ويفتح ملك الفرس، معرّب "خسرو" أي: واسع الملك، قاله القاري، وقال المناوي: النسبة إليه كسروي وإن شئت كسرى، وعن أبي عمر: جمع كسرى أكاسرة على غير قياس. وقيصر: تقدم في باب الخف أن قيصر لقب لملك الروم، زاد القاري: كما أن تبع لمن ملك حمير، واليمن وخاقان لمن ملك الترك.

# فصاغ رسول الله ﷺ حاتما حلقته فضة، وتَقَشَ فيه: مُحمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ. حدثنا إسحاق بن منصور،

جو نوشير وال كا يوتا تها-والا نامه كالمضمون حسب ذيل تها:

بسم الله الرحمن الرحيم. من محمد رسول الله إلى كسرى عظيم فارس. سلام على من اتبع الهدى وآمن بالله ورسوله، وشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدا عبده ورسوله، أدعوك بدعاية الله، فإني أنا رسول الله إلى الناس كافة لينذر من كان حيا ويحق القول على الكافرين، أسلم تسلم، فإن توليت فإن عليك إثم المجوس. (زرقاني)

بہم اللہ الرحمن الرحیم۔اللہ کے رسول محمد (النظافیا) کی طرف سے کسری کے نام جو فارس کا بڑا (اور سردار) ہے۔سلامتی اس شخص کے لئے ہے جو ہدایت اختیار کرے اور اللہ پر اور اس کے رسول پر ایمان لائے اور اس بات کا اقرار کرے کہ اللہ وحدہ لا شریک لہ کے سواکوئی معبود نہیں اور محمد (النظافیا) اس کے بندے اور رسول ہیں۔ ہیں تجھ کو اللہ کی بیار (یعنی کلمہ) کی دعوت دیتا ہوں، اس لئے کہ میں اللہ کا وہ رسول ہوں جو تمام جہان کی طرف اس لئے کہ میں اللہ کا وہ رسول ہوں جو تمام جہان کی طرف اس لئے کہ ان لوگوں کو ڈرائے جن کے ول زندہ ہیں (یعنی ان میں پھ

عقل ہے کہ بے عقل آ دمی بمنزلہ مروہ کے ہے)اور تاکہ اللہ کی جبت کافروں پر پوری ہوجائے۔ (اور کل قیامت میں یہ کہنے کا موقع نہ ملے کہ ہم کو علم نہ ہوسکا) تو اسلام لے آتا کہ سلامتی سے رہے ورنہ تیرے اتباع مجوس کا بھی وبال تجھ پر ہوگا کہ وہ تیری افتدامیں گمراہ ہورہے ہیں۔

حضرت عبد الله بن حذافہ کو یہ خط دے کر روانہ فرمایا اور یہ ارشاد فرمایا کہ کسریٰ کا گور نر جو بح بن میں رہتا ہے اس کے ذریعہ سے کسری تک پہنچا دیں، چنانچہ اس ذریعہ سے وہاں تک خط لے کر پہنچ۔ کسریٰ نے یہ والا نامہ پڑھوا کر سُنا اور اس کو فریاف اور اس کے فریعہ سے کشرے کر کے پھینک ویا۔ حضور طبی یک کو ویا و حضور طبی یک نے اس کے لئے بد وعا فرمائی اور اس کے بیٹے شیر ویہ نے بُری طرح ہے اس کو قتل کیا جس کا قصہ کتب تواریخ میں نہ کور ہے۔ دوسر اوالا نامہ جس کا حدیث بالا

فصاغ: [أي أمر بصوغه، وهو تميئة الشيء على أمر مستقيم.] ونقش: قال القاري: ضبط بحهولاً في النسخ المعتمدة، وقال الحنفي: روي معلوماً ومجهولاً، فالله أعلم بصحّته، وقال ميرك: ضبط في أصل سماعنا بالمجهول، وضبطنا في البخاري بالمعروف على أن ضمير الفاعل إلى النبي على والإسناد مجازي.

میں ذکر ہے قیصر کے نام تھا، جو روم کا بادشاہ تھا۔ اس کا نام مؤرّ خیبن کے نزدیک ہر قل ہے۔ یہ والا نامہ حضرت دحیہ کلبی طاقی کے ہاتھ بھیجا گیا۔ مسلمان تو قیصر بھی نہیں ہوا لیکن حضور کے والا نامہ کو نہایت اعزاز واکرام سے رکھا۔ حضور ملکی گئے کو جب ان دونوں واقعات کا علم ہوا تو حضور ملکی گئے نے ارشاد فرمایا کہ کسری نے اپنے ملک کے محکوے کر لیے اور قیصر نے اپنے ملک کی حفاظت کرلی۔ اس والا نامہ کا مضمون حسب ذیل تھا:۔

بہم اللہ الرحمن الرحیم۔ محمد (النافیا) کی طرف سے جو اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں، ہر قال کی طرف، جو روم کا بڑا (اور سر دار ہے)۔ سلامتی اس شخص کے لئے ہے جو ہدایت اختیار کرے۔ حمد وصلوۃ کے بعد میں تجھ کو اسلام کے کلمہ (یعنی لا الد الا اللہ محمد رسول اللہ) کی طرف دعوت دیتا ہوں، تو اسلام لے کلمہ (یعنی لا الد الا اللہ محمد رسول اللہ) کی طرف دعوت دیتا ہوں، تو اسلام لے آتاکہ سلامتی سے رہے اور حق تعالیٰ شانہ دوہر ااجر تجھ کو عطا فرمائے (کہ الل کتاب کے لئے دوہر ااجر ہے، جیسا کہ کلام پاک میں بھی سورہ حدید کے ختم پر اس کا ذکر ہے) اور اگر تو روگر دانی کرے گا تو تیرے ما تحت زراعت بیشہ لوگوں کا وبال بھی تجھ پر ہوگا۔ اے اہل کتاب! آؤایک ایسے کلمہ کی طرف جو کہ میں اور تم میں مشترک ہے اور وہ توحید ہے کہ اللہ کے سواکسی دوسرے کی

عبادت نہ کریں، اللہ کاکسی کو شریک نہ بنائیں اور ہم میں ہے کوئی آپس میں ایک دوسرے کو رب نہ بنائے (جیسا کہ احبار اور رہبان کو بنایا جاتا تھا)اگر اس کے بعد بھی دہ اہل کتاب روگر دانی کریں تو مسلمانوں! تم ان سے کہہ دو کہ تم اس کے گواہ رہو کہ ہم تو مسلمان ہیں (ہم تواپخ مسلک کا صاف اعلان کرتے ہیں، اب تم جانو تہبار اکام)

حضرت وحیہ رفائی جب اس والا نامہ کو لے کر گئے اور قیصر کے سامنے پڑھا گیا تواس کا بھتیجا بھی وہاں موجود تھا، وہ نہایت غصہ میں بھر گیا اور کہنے لگا کہ اس خط کو مجھے دو۔ چچا یعنی قیصر نے کہا تو کیا کرے گا؟ اس نے کہا یہ خط پڑھنے کے قابل نہیں ہے، اس میں آپ کے نام سے ابتدا نہیں کی، اپنے نام سے کی ہے، پھر آپ کو بادشاہ کے بجائے روم کا برااآ وی کھا ہے وغیرہ وغیرہ وغیرہ وغیرہ دونیوں جس کے باس

ناموس اکبر (بعنی حضرت جبرئیل ملیک)آتے ہوں، اگر وہ نبی ہیں تو ان کو ایسے ہی لکھنا حاہیے۔ اس کے بعد حضرت د حیہ زلی ہے کو بڑے اعزاز واکرام سے تھہرایا۔ قیصر اس وقت سفر میں تھا، واپسی پر اس نے اپنے ارکان وامراءِ سلطنت کو جمع کیااور جمع کر کے اُن سے کہا کہ میں تم کوایک ایسی بات کی طرف متوجہ کرتا ہوں جو سراسر خیر و فلاح ہے اور ہمیشہ کے لئے تمہارے ملک کے بقاکا ذریعہ ہے، بیٹک یہ نبی ہیں ان کا اتباع کر لو اور ان کی بیعت اختیار کر لو۔ اس نے ایک بند مکان میں جہاں سب طرف کو کواڑ بند کرادیے گئے تھے،اس مضمون پر ایک لمبی تقریر کی۔ وہ لوگ اس قدر متو تحش ہوئے کہ ایک دم شور و شغب ہوگیا، إد هر أد هر بھا گئے لگے گر كواڑ سب بند تھے، دير تك ہنگامہ بريار ہا۔ اس كے بعد أس نے سب كو پُپ كيا اور تقریر کی که در حقیقت ایک مدعی نبوّت پیدا ہواہے، میں تم لوگول کا امتحان لینا چاہتا تھا کہ تم اینے دین میں کس قدر پختہ ہو، اب مجھے اس کا اندازہ ہو گیا۔ وہ لوگ اس کے سامنے اپنی عادت کے موافق سجدے میں گر گئے۔ اس کے بعد ان کو شاماشی وغیرہ دے کر رخصت کیا۔ بعض روایات میں ہے کہ اُس نے خط کو پڑھ کر پُوہا، سر پر رکھا اور ریشی کیڑے میں لپیٹ کر اسے یاس رکھ لیا اور بوپ کو طلب کیا اُس سے مشورہ کیا، اس نے کہا: بیشک بدتی آخر الزمان ہیں، جن کی بشار تیں ہماری کتاب میں موجود ہیں۔ قیصر نے کہا: مجھے بھی اس کا یقین ہے ، مگر اشکال یہ ہے کہ اگر میں مسلمان ہو جاؤں تو یہ لوگ مجھے تمل کر دیں گے اور سلطنت جاتی رہے گی (اعلام السائلین) جس وقت یہ والا نامہ سفر کی حالت میں قیصر کے باس پہنچا تھا وہ اس وقت اپنی ند ہبی ضرورت کے لئے بیت المقدس آیا ہوا تھا، وہاں مکہ کر مہ کا ایک بڑا تجارتی قافلہ بھی گیا ہوا تھا۔ اس نے تحقیق حالات کیلے اس قافلہ کے سرواروں کو بھی طلب کیا تھا، جس کا مفصل قصد بخاری شریف میں موجود ہے۔ یہ اس زمانہ کا قصرے جب عمرہ حدیبیہ کے بعد حضور اقدس کھنگائی کے در میان اور اہل مکہ کے در میان چند سال کے لئے ایک عہد نامہ اور صلح نامہ تیار ہوا تھا کہ آپس میں لڑائی نہ کی جائے۔ ابو سفیان ڈپھنٹنڈ جو اس وقت تک مسلمان نہیں ہوئے تھے، کہتے ہیں کہ اس صلح کے زمانہ میں ملک شام میں گیا ہوا تھا کہ اس اثنا میں ہر قل کے نام حضور کا والا نامہ بھی گیا جس کو وحیہ کلبی لے کر گئے، ہر قل کے باس جب وہ گرامی نامہ پہنچا تو اس نے اپنے لوگوں سے لیو چھا کہ یہاں اس شہر میں کوئی شخص اس کا واقف ہے جو مدعی نبوت پیدا ہوا ہے؟ ان لوگوں نے کہا کہ ہاں بچھ لوگ آئے ہوئے ہیں، اس پر ہماری طلبی ہوئی۔ چنانچہ میں قریش کے چندلوگوں کے ہمراداس کے پاس گیا،اس نے ہم سب کواینے پاس بٹھایااور پوچھاکہ اُس مخفس کے ساتھ جو

نبوت کا دعویدارہے، تم میں سب سے زیادہ قریب رشتہ داری کس کی ہے؟ میں نے کہا کہ میں سب میں زیادہ قریب ہوں۔
اس نے مجھے اپنے قریب بلایااور باقی ساتھیوں کو میرے پیچے بٹھایااور ان سے یہ کہا کہ میں اس سے چند سوالات کرتا ہوں،
تم سب غور سے سُنے رہنااور جس بات کا جواب حجوث بتائے تو تم اس کو ظاہر کر دینا۔ ابو سفیان فیلٹو اس وقت تک مسلمان نہیں ہوئے سے اور سخت ترین دشمن سے، کہتے ہیں کہ خداکی قتم! گر مجھے اپنی بدنامی کا اندیشہ نہ ہوتا کہ لوگ بعد میں مجھے حجوث سے بدنام کرینگے تو میں ضرور حجوث بولتا مگر خوف بدنامی نے کی بولنے پر مجبور کیا۔ اس کے بعد اس نے اپنے ترجمان کے ذریعہ سے مجھ سے حسب ذیل سوالات کئے:۔

سوال: ید مدعی نبوت نب کے اعتبار سے تم میں کیے شخص سمجھے جاتے ہیں؟

جواب: ہم میں برااعالی نسب ہے۔

سوال: ان کے بروں میں کوئی شخص بادشاہ ہواہے؟

جواب: کوئی نہیں ہوا۔

سوال: نبوّت کے دعوی سے قبل تم تبھی ان کو جھوٹ بولنے کا الزام دیتے تھے؟

جواب: مجھی نہیں۔

سوال: ان کے تنبعین قوم کے شرفاء ہیں یا معمولی درجے کے آ دمی؟

جواب: معمولی درجہ کے لوگ۔

سوال: ان کے متبعین کا گروہ بڑھتا جارہا ہے یا کم ہوتا جاتا ہے؟

جواب: براهتا جاتا ہے۔

ان کے دین میں واخل ہونے کے بعد اس سے بدول ہوکر دین سے پھر بھی جاتے ہیں یا نہیں؟

جواب: تہیں۔

سوال: تمہاری اُن کے ساتھ مجھی جنگ ہوئی یا نہیں؟

جواب: ہوئی ہے۔

سوال: جنگ كايالا كيمارما؟

جواب: منجهی وه غالب موجاتے، تبھی ہم غالب ہوجاتے۔

سوال: وه مجھی بد عبدی کرتے ہیں؟

جواب: منہیں، لیکن آج کل ہمارااور ان کا ایک معاہدہ ہے، نہ معلوم وہ اس کو پورا کریں گے یا نہیں۔ابو سفیان کہتے ہیں کہ اس ایک کلمہ کے سواکسی چیز میں بھی مجھے موقع نہ ملا کہ پچھا نی طرف سے مِلا دوں۔

سوال: ان سے قبل کسی نے نبوّت کا دعویٰ کیا؟

جواب: شبیں۔

بعض روایتوں میں یہ بھی ہے کہ ہر قل نے بوچھا کہ بدعہدی کا کیوں خوف ہے؟ توابوسفیان نے کہا کہ میری قوم نے اپنے حلیفوں کی اس کے حلیفوں کے خلاف مدد کی ہے۔ اس پر ہر قل نے کہا کہ جب تم ابتدا کر چکے ہو تو تم زیادہ بد عہد ہوئے۔اس کے بعد ہر قل نے از سر نو سلسلہ شروع کیا اور کہا کہ میں نے تم ہے ان کے نسب کے بارے میں سوال کیا، تم نے عالی نسب بتایا۔ انبیاا پی قوم کے شریف خاندان ہی میں پیدا ہوتے ہیں۔ میں نے یو چھاکہ اُن کے بروں میں کوئی شخص بادشاہ ہوا ہے؟ تم نے کہا نہیں۔ مجھے یہ خیال ہوا تھا کہ شاید اس بہانے سے اس بادشاہت کو واپس لینا چاہتے ہیں۔ میں نے ان کے متبعین کے بارے میں سوال کیا کہ شرفاہیں یا کمزور لوگ؟ تم نے جواب دیا کہ کمزور لوگ ہیں۔ ہمیشہ سے انبیا کا اتباع كرنے والے ایسے ہى لوگ ہواكرتے ہيں (كه شرفاء كواني نخوت دوسر س كى اطاعت ہے روكتی ہے) ميں نے سوال كيا تھا كه اس دعوی سے قبل تم دروع گوئی کا الزام ان پر لگاتے تھے یا نہیں؟ تم نے انکار کیا۔ میں نے یہ سمجھا تھا کہ شاید لوگوں کے متعلق جھوٹ بولتے بولتے اللہ پر بھی جھوٹ بولنا شروع کر دیا ہو ( مگر جو شخص لوگوں کے متعلق جھوٹ نہ بولتا ہو وہ اللہ تعالیٰ کے متعلق کیا جھوٹ بول سکتا ہے) میں نے سوال کیا تھا کہ اس کے دین میں داخل ہو کر اس سے ناراض ہو کر کوئی مرتد ہوتا ہے؟ تم نے اس سے انکار کیا۔ ایمان کی یہی خاصیت ہے جب کہ اس کی بشاشت ولوں میں گھس جائے۔ میں نے یو چھاتھا کہ وہ لوگ بڑھے رہتے ہیں یا کم ہوتے جاتے ہیں؟ تم نے کہا کہ بڑھتے جاتے ہیں۔ ایمان کا خاصہ بہی ہے حتی کہ دین کی سمیل ہوجائے۔ میں نے ان سے جنگ کے بارے میں سوال کیا تھا، تم نے کہا بھی وہ غالب بھی ہم غالب۔ انبیا کے ساتھ ہمیشہ یہی برتاؤر ہالیکن بہتر انجام انھیں کے لئے ہوتا ہے۔ میں نے بد عہدی کے متعلق سوال کیا، تم نے انکار کیا۔ یہی

انبیا کی صفت ہوتی ہے کہ وہ بد عہد نہیں ہوتے۔ میں نے پوچھا تھا کہ ان سے قبل کسی نے نبوت کا دعوی کیا؟ تم نے اس سے انکار کیا۔ میں نے خیال کیا تھا کہ اگر کسی نے ان سے قبل ہے دعوی کیا ہوگا تو ہیں سمجھوں گا کہ ہے اُسی قول کی تھایہ کرتے ہیں جو اُن سے پہلے کہا جاچکا ہے۔ اس کے بعد ہر قل نے ان لوگوں سے پوچھا کہ ان کی تعلیمات کیا ہیں؟ ان لوگوں نے کہا کہ نماز پڑھنے کا، صد قد کرنے کا، صلہ رحمی کا، عفت و پاکدامنی کا تھم کرتے ہیں۔ ہر قل نے کہا اگر ہے سب امور سے ہیں جو تم نے بیان کے تو وہ بلا شبہ نبی ہیں۔ بجھے یہ تو یقین تھا کہ وہ عنقریب بیدا ہونے والے ہیں گر یہ یقین نہیں تھا کہ تم میں سے ہوں گے۔ اگر جھے یقین ہوتا کہ میں ان تک پہنچ سکتا ہوں تو ان کے ملنے کی خواہش کرتا (گر اپنے قبل اور سلطنت کی دوال کے خوف سے جا نہیں سکتا) اور میں ان کے پاس ہوتا تو ان کے پاوی و صوتا۔ بلا شبہ ان کی سلطنت اس جگہ تک پہنچ میں والی ہے جہاں میں ہوں۔ ہر قل کے اور بھی بہت سے قسے صدیث کی کتابوں میں ہیں۔ یہ اپنی کتاب کا بھی ماہر تھا اور نجوم میں بھی مہارت رکھتا تھا اس لئے اس کو پہلے سے اس قتم کے خیالات ہور ہے تھے اور تحقیقات کر رہا تھا۔ بعض روایات میں میں بھی مہارت رکھتا تھا اس لئے اس کو نہایت احتیاط سے صندوق میں سونے کی ایک نکلی میں محفوظ رکھا جو نساآ بعد نسل سے بھی آیا ہے کہ اس نے اس والا نامہ کو نہایت احتیاط سے صندوق میں سونے کی ایک نکلی میں محفوظ رکھا جو نساآ بعد نسل سے بھی آیا ہے کہ اس نے اس وال نامہ کو نہایت احتیاط سے صندوق میں سونے کی ایک نکلی میں محفوظ رکھا جو نساآ بعد نسل سے بھی آیا ہے کہ اس نے اس والا نامہ کو نہایت احتیاط سے صندوق میں سونے کی ایک نکلی میں محفوظ رکھا جو نساآ بعد نسل

تیسرا والا نامہ جس کا حدیث بالا میں ذکر ہے، نجاشی کے نام تھا۔ یہ پہلے معلوم ہو چکا ہے کہ حبشہ کے بادشاہ کا لقب نجاشی ہے۔ حضور طفی فیا کے زمانہ میں وو بادشاہ حبشہ میں گزرے ہیں، پہلے کا نام اصحمہ تھا یہ مسلمان ہوگئے تھے۔ ابتدائے اسلام میں صحابۂ کرام نے ان کی سلطنت حبشہ میں اُس وقت ہجرت کی تھی جب کہ یہ مسلمان بھی نہ ہوئے تھے جس کا قصہ ''حکایات صحابہ'' کے پہلے باب کے نمبر ﴿ پر کچھ مختر ساگزر چکا ہے۔ حضور اقد س سلگنگ نے عمرو بن امیہ ضمری کے ہاتھ ان کے باس بھی خط بھیجا تھا، جس کا مضمون یہ تھا۔

البتم الله الرحمن الرحيم - الله كے رسول محمد (النفيائي) كى طرف سے حبشہ كے بادشاہ نجاشى كے نام - تم صلح لبند ہو، ميں اُس الله كى تعريف تمہارے پاس پہنچاتا ہوں جس كے سوا كوئى معبود نہيں ہے، وہ بادشاہ ہے، سب عيبول سے پاک ہے، ہر قتم كے نقص سے محفوظ ہے (يابندے اس كے ظلم سے محفوظ ہيں) امن دينے والا ہے، تگہبان ہے (كہ بندول كى آفات سے حفاظت فرماتا ہے) اور ميں اس كا اقرار كرتا ہوں كہ حضرت عيسى عليا

بسم الله الرحمن الرحيم. من محمد رسول الله إلى النحاشي ملك الحبشة، سلم أنت فإني أحمد إليك الله الذي لا إله إلا هو الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن، وأشهد أن عيسى بن مريم عليا

روح الله وكلمته ألقاها إلى مريم البتول الطيبة الحصينة فحملت به فخلقه من روحه ونفخه كما الله وحده لا شريك له والموالاة على طاعته وإن تتبعني وتؤمن بالذي جاءين فإني رسول الله عزوجل وقد بلغت ونصحت فاقبلوا نصيحتي. والسلام على من اتبع الهدى!

الله کی ایک روح اور اس کے وہ کلمہ تھے جس کو الله جل شانہ نے پاک و صاف کنواری مریم کی طرف بھیجا تھا پس وہ حاملہ بن گئیں۔ حق تعالیٰ شانہ نے حضرت عیسیٰ بلیکھا کو اپنی ایک خاص روح سے بیدا کیا اور ان میں جان ڈال دی جیسا کہ حضرت آ دم بلیکھا کو (بغیر باپ کے )اپنے دست مبارک سے بیدا فرمایا۔ میں تمہیں ای وحدہ لاشر یک له کی بندگی کی دعوت دیتا ہوں اور اس کی اطاعت پر تعاون کی طرف بلاتا ہوں اور اس بات کی طرف بلاتا ہوں کہ تم میرا اتباع کرو، اور جو شریعت میں لے کر آیا ہوں اس پر ایمان لاؤ۔ بلا شبہ میں الله کا رسول ہوں اور الله کی طرف تم کو اور تمہارے سارے لئکروں کو بلاتا ہوں۔ میں حق بات تم تک پہنچا چکا ہوں اور نصیحت کر چکا، تم میری نصیحت تر چکا، تم میری فصیحت تر چکا، تم میری فصیحت قبول کر لو اور سلام (یا سلامتی) اس شخص پر جو ہدایت کا اتباع کرے۔

محد ثین کی ایک جماعت کی تحقیق ہے ہے کہ یہ نجاشی پہلے سے مسلمان ہو چکے تھے۔ اس والا نامہ پر انھوں نے اس والا نامہ کے اپنے اسلام کا اظہار کیا اور بعض لوگ کہتے ہیں کہ اسی وقت مسلمان ہوئے، بہر حال انھوں نے اس والا نامہ کے جواب ہیں ایک عربیضہ لکھا جس میں اپنے ایمان کا اقرار کیا اور اس کا اقرار کیا کہ آپ نے حضرت عیسی بھیچا کہ معلق جو پچھ لکھا وہ حرف بحرف صحیح ہے اور اپنے لڑے کے ہاتھ ساٹھ نفر کی ایک جمیت کے ساتھ اپنا عربیضہ معلق جو پچھ لکھا وہ حرف بحرف صحیح ہے اور اپنے لڑکے کے ہاتھ ساٹھ نفر کی ایک جمیت کے ساتھ اپنا عربیضہ خدمتِ اقدس میں بھیجا، مگر افسوس کہ راستہ میں وہ کشتی سمندر میں غرق ہوگی اور ان میں سے کوئی بھی خدمتِ اقدس میں نہ پہنچ سکا۔ خود ان نجاش کا وصال بھی حضور کی حیات ہی میں ہوگیا تھا اور حضور شائی نے غائبانہ ان کے بخت ہے جس کی یہ جگہ نہیں ہے، بہت می وجوہ سے حفیہ کنامہ ان کی خصوصیت تھی) ان کے بعد ان کی جگہ دوسرا نجاشی ہوا، اس کے پاس بھی حضور اقدس شریق نے والا نامہ ارسال فرمایا جو حسب ذیل ہے:۔

هذا كتاب من النبي الله إلى النجاشي عظيم الحبشة. سلام على من اتبع الهدى وآمن بالله ورسوله.

یہ خط اللہ کے نبی محمد (النَّ اللّٰهِ الله کی طرف سے نجاشی کے نام ہے جو حبشہ کا برا اور سر دار ہے۔ حط الله کی محمد النّٰه کی الله کا اتباع کرے اور الله پر اور اس کے رسول پر ایمان لائے اور اس کا اقرار کرے کہ الله کے سواکوئی معبود نہیں، وہ تنہا ذات ہے۔

#### أنبأنا سعيد بن عامر والحجّاج بن مِنْهَال، عن همام، عن ابن جُرَيج، عن الزُّهريّ،

وشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، لم يتخذ صاحبة ولا ولداً وأن محمدا عبده ورسوله، وأدعوك بدعاية الله فإني أنا رسوله فأسلم تسلم, يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم أن لا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئًا ولا يتخذ بعضنا بعضاً أربابا من دون الله، فإن تولوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون، فان أبيت فعليك إثم النصارى.

اس خطیل عالبًا حسبِ معمول بسم الله بھی ہوگی گر میں نے جہاں سے نقل کیا ہے اس میں نہیں ہے۔ ان نجاشی کے متعلق یہ محقق نہیں ہو سکا کہ یہ اسلام لائے یا نہیں، ان کا کیا نام تھا۔ اکثر محد ثین کی رائے یہ ہے کہ حدیثِ بالا میں تیسرا خط جو نجاثی کے نام ہے وہ یہی نجاثی ہیں، چنانچہ بعض روایات میں نجاشی کے نام کے ساتھ یہ لفظ بھی ہے کہ وہ نجاثی نہیں ہیں جن نجاثی کے خط کا ذکر جن کے جنازہ کی نماز حضور المنظم کے نیاش کے خط کا ذکر کیااور بعض نے صرف و سرے کا۔

والحجاج: بفتح حاء مهملة وتشديد الجيم الأولى. ومنهال بكسر الميم فسكون نون. همام: بتشديد الميم الأولى: ابن يجيى بن دينار. اتفق الشيخان على الاحتجاج به ووثقه غير واحد كما حكاه القاري، وقال الحافظ في التقريب: ثقة، ربما وهم، وبسط القاري في نصوص من ضعف الحديث وصححه، وبمن تكلم عليه أبو داود فقال: هذا الحديث منكر، والوهم فيه من همام و لم يروه إلا همام، وقال الترمذي في جامعه: حسن صحيح غريب، وقال الحاكم في مستدركه: صحيح على شرط الشيخين، وصححه ابن حبان، قاله القاري. قلت: ولمشائخ الحديث في الكلام على هذا الحديث تقارير بسيطة، لا يسعها هذا المختصر، وبسطه شيئًا حضرة الشيخ في بذل المجهود لحل أبي داود، فارجع إليه. جُرَيْج: بجيمين مصغراً: هو عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج. [أحد الأعلام، أوّل من صنف في الإسلام على قول.]

عن "أنس بن مالك همه: أن النّبي الله كان إذا دخل الخَلَاء نوع خَاتَمه. حدثنا إسحاق بن منصور، أخبرنا عبد الله بن نُمَير، أخبرنا عبيد الله بن عمر، عن نافع، عن "أ ابن عمر الله الله عن الله عن الله عن عن الله على عن الله عن عن الله

(ے) حضرت انس و فی فی فی اللہ جل جلالہ عم توالہ کا اسم شریف کھا ہوا تھا اس لئے حضور اقد س النظافی و پہنے ہوئے استنج نہ جاتے۔ فاکدہ: جو نکہ اس میں اللہ جل جلالہ عم توالہ کا اسم شریف کھا ہوا تھا اس لئے حضور اقد س النظافی و پہنے ہوئے استنج نہ جاتے تھے۔ اس بنا پر علماء نے اس انگو تھی کو پہنے ہوئے بیت الخلا جانے کو مکر وہ لکھا ہے جس میں کوئی متبرک نام یا عبارت ہو۔ جاتے تھے۔ اس بنا پر علماء نے اس انگو تھی کو پہنے ہوئے بیت الخلا جانے کو مکر وہ لکھا ہے جس میں کوئی متبرک نام یا عبارت ہو۔ (۸) ابن عمر و فی مقرت عمر و فیل کے حضور اقد س میں گر گئی تھی۔ اس انگو تھی حضرت عمر و فیل تھی۔ اس کو میں رہی، پھر حضرت عمر و فیل تھی۔ کہ اس کی کہ در سول اللہ " تھا۔ فیا کہ در سول اللہ تھا۔ کہ اس رہی، اس کے بعد اتفاق سے اس کنویں میں گر گئی۔ حضرت عمان و فیا تھی ہو دینہ میں سے ہو کہ اس انگو تھی کے گرتے ہی وہ فتن در حوادث شر دع ہو گئے تھے جو حضرت عمان کے انجر زمانہ میں بکٹرت ظہور پذیر ہوئے ہیں۔ اور حوادث شر دع ہو گئے تھے جو حضرت عمان کے اخیر زمانہ میں بکٹرت ظہور پذیر ہوئے ہیں۔

اس حدیث میں حضرت ابن عمر و اللہ خود حضور اقد س النگائی کے دستِ مبارک میں موجود ہونے کو بیان فرماتے ہیں اور اس باب ک
دوسری حدیث میں خود ابن عمر و النگی گؤ اگو تھی پہننے کی نفی بھی فرما کے ہیں جس کا بیان پہلے گذر چکا ہے۔ اس حدیث کے تعارض کا
ایک خاص جواب یہ بھی ہوسکتا ہے کہ حضور النگی کے دستِ مبارک میں ہونے کا مطلب یہ ہے کہ حضور کے قبضہ میں رہتی
تھی، حضور کے پاس رہتی تھی، پہننااس کو لازم نہیں۔ چنانچہ آئندہ باب میں آرہا ہے کہ حضرت معیقیہ کے پاس رہتی تھی۔

نزع: قال القاري: لاشتماله على لفظ "الله"، فاستصحابه في الخلاء مكروه، وقيل: حرام. في يده: أي: حقيقة بأن كان لابسه، أو في تصرفه بأن كان عنده للختم، وعلى هذا فلا ينافي ما تقدم عن ابن عمر ﴿ بنفسه أنه كان يختم به ولا يلبسه، ويؤيد الأول ما في البخاري عن ابن عمر: فلبس الخاتم بعد النبي ﷺ أبو بكر وعمر وعثمان إلى آخره. والأظهر ألهم لبسوه أحيانا للتبرك به، وكان في أكثر الأوقات عند معيقيب جمعاً بين الروايات، قاله القاري.

ثم كان في يد أبي بكر، وعمر، ثم كان في يد عثمان الله حتى وقع في بئر أريْس، نقشه: بالصرف رعد، محمّد رسول الله. (علي)

وقع: ظاهره أنه وقع من يد عثمان، وهو نص حديث البخاري عن أنس: فلما كان عثمان ﴿ حلس على بتر أريس فأخرج الخاتم، فحعل يعبث به فسقط، الحديث. وأوضح منهما ما في البخاري عن ابن عمر ﴿ اَنه وقع من عثمان في بئر أريس، وسيأتي في الباب الآتي أنه سقط من معيقيب، وكذا في بعض طرق عند مسلم، قاله القاري.

يئر أريْسَ: [إلى أن سقط في أثناء خلافة عثمان في بثر أريس، بوزن أمير، بالصرف وعدمه. وبترأريس: بئر بحديقة قريبة من مسجد قباء، ونسب إلى رجل من اليهود اسمه أريس، بمعنى الفلاح بلغة أهل الشام]

#### باب ما جاء في أن النبي الله كان يتختم في يمينه

حدثنا محمد بن سَهْل بن عسكر البغدادي وعبد الله بن عبد الرحمن قالا: أخبرنا يحيى بن حسان، أخبرنا سليمان بن بلال، عن شريك بن عبد الله بن أبي نَهِو، عن إبراهيم بن عبد الله بن حنين، عن أبيه، عن "على بن أبي طالب الله»

# باب۔اس بیان میں کہ حضور اقد س طلع اللہ اللہ تھی کو دائیں ہاب اس میں کہ خضور اقد س طلع اللہ اللہ تھے میں بہنا کرتے تھے

فاكد ٥: پہلے باب ميں مصنف الفيطية نے الگوسٹی كى كيفيت بتلائى تھى اور اس باب ميں اس كے پہننے كى كيفيت بتلانا مقصود ہے۔اس باب ميں مصنف الفيطية نے نوحديثيں ذكر كى ہيں۔

(۱) حضرت علی خلیجی فرماتے ہیں کہ حضور اقد سینٹی الگو تھی دائیں ہاتھ میں پہنا کرتے تھے۔

باب: [القصد من هذا الباب بيان كيفية لبسه، ومن الباب السابق بيان حقيقة الخاتم.] باب ها جاء: الحتلف النسخ في ذكر هذه الترجمة، ففي النسخ الموجودة عندنا هكذا بلفظ: "كان يتختم في يمينه" وهكذا في عامة الشروح من المناوي والبيجوري وغيرهما، ولم يختر القاري لفظ: "في يمينه" في الترجمة ولفظها: "باب ما جاء في تختم رسول الله على "وكذا في النسخة المكتوبة القلمية، وهو الأوجه عندي؛ لئلا يتكلّف في توجيه الرواية التي فيها ذكر اليسار، وأما على النسخة الموجودة فقد قال ميرك: فيه إشعار بأن المصنف كان يرجح روايات تختمه في يمينه على الروايات الدالة في التختم على اليسار؛ فلذا لم يخرج في الباب حديثا، فيه التصريح بكونه هي تحتم في يساره. قلت: وهو كذلك، فإنه ذكره من حديث أنس فقط، وتكلّم عليه، وقال: لا يصح، وأما أثر الحسنين هي فهو موقوف، وحلّ الروايات المرفوعة في الباب في التختم في اليمين.

سهل: بفتح المهملة وسكون الهاء، فما في بعض النسخ بلفظ التصغير غلط، ليس في الرواة أحد اسمه محمد بن سهيل. البغدادي: بالمعجمة والمهملة في الدال الثاني على ما في النسخ، قاله القاري. حسان: يصرف ولا يصرف على أنه فعال أو فعلان. غر: بفتح النون وكسر الميم آخره راء مهملة.قاري. عبد الله بن حنين: بضم الحاء المهملة ونونين، مصغراً.

أن النبي ﷺ كان يلبس خَاتَمه في يمينه. حدثنا محمد بن يحيى، أخبرنا أحمد بن صالح، حدثنا عبد الله بن وهب، عن سليمان بن بلال، عن شريك بن عبد الله بن أبي نَمِر نحوه. حدثنا أحمد بن منيع، أحبرنا يزيد بن هارون،

فائدہ: اس بارے میں روایات مختلفہ وارد ہوئی ہیں کہ حضور اقد س سی ہاتھ میں اگو تھی سینتے تھے یا ہا میں میں۔ بعض علائے محد شین اس میں ترجیح کی طرف ماکل ہوئے ہیں، چنانچہ امام بخاری وامام ترخی ی شیختیاہ فیرہ کی رائے ہی ہے کہ دائیں ہاتھ میں سینج کی روایات رائے ہیں۔ بعض علاء نے اس طرح جمع کیا ہے کہ اکثر داخیے دستِ مبارک میں سینج تھے اور گاہے گاہے با کیل میں بینج کی روایات رائے ہیں۔ بعض علاء کے اس طرح جمع کیا ہے کہ اگو تھی کون سے ہاتھ میں بینجنا افضل ہے۔ خود علاء حضیہ میں بھی اختی سے علاء کی در میان میں سے مسئلہ مختلف فیہ ہے کہ اگو تھی کون سے ہاتھ میں بینجنا افضل ہے۔ خود علاء میں بینجنا افضل ہونے کا کھا ہے، لیکن نہ ھی ہے۔ شامی نے بی دو تول میں بھی اختی ہیں ہے کہ افضل ہونے کا کھا ہے، لیکن نہ ھی ہے۔ کہا کا جماع نقل کیا ہے، ہاکیہ ہی ترجیح کے اعتبار ہے دونوں میں بائے ہیں کہ مالیہ کو ایک کیا ہے، ہاکیہ ہی ترجیح کے اعتبار ہے دونوں میں بہنے کو افضل بتا یا ہے۔ المام نووی رائے ہیں وانون کو شاہت ہیں اور علاء بھی ترجیح کے اعتبار ہے دونوں کو مرادے گئے ہیں۔ دُرِّ مِثار میں ہی ترجیح کے اعتبار ہے دونوں میں بہنے کو افضل بتا یہ ہی ترجیح کے اعتبار ہے دونوں میں بہنے کو افضل بتا یہ ہی ترجیح کے اعتبار ہے دونوں میں انگو تھی کا بیمنا روافض کا شعار ہو آب نہیں ہے۔ حضرت گنگوبی نور اللہ مرفدہ ہے کو کب دری میں نقل کیا ہے کہ بائیں ہاتھ میں انگو تھی کا چیند روافض کا شعار ہو اب نہیں ہے۔ حضرت گنگوبی نور اللہ مرفدہ ہے کو کب دری میں نقل کیا ہے کہ بائیں ہاتھ میں انگو تھی ہو تکہ روافض کا شعار ہے اس لئے مکروہ ہے۔ حضرت گنگوبی اور اللہ میں نور نفس کے نور فرمایا ہے کہ روافض کا شعار ہے اس لئے مکروہ ہے۔ حضرت گنگوبی ان کے فاس ہونے میں کو گا فتان ہونے میں کو گا اختاف ہے۔ میاتھ تشہر ہے بھی تحریر فرمایا ہے کہ روافض کے نور فرمایا ہے کہ روافض کی میں انگو تھی انگو تھی انگوبی ان کے فرمیں آگر چو انتقاف میں سے دونوں ہیں تو نے میں کو گی اختلاف نہیں ہے اور فسان کے ساتھ تشہر ہے بھی انگوبی ان کے فرمیں آگر کی اختلاف نہیں ہے دائیں کے ساتھ تشہر ہے بھی انگوبی کی احراز اظر موری ہے۔

يلبس: بفتح الموحدة من اللبس بضم اللام. يمينه: [لأن التختم فيه نوع تكريم، واليمين به أحق.] محمد بن يجيى: هذا طريق آخر لحديث شريك المتقدم، والظاهر عندي أن الغرض منه تقوية الاتصال؛ فإن الحديث روي عن شريك مسنداً ومرسلاً، فإن أبا داود أخرجه من طريق أحمد بن صالح عن ابن وهب بهذا السند متصلاً، ثم قال: وقال شريك: أخبرني أبو سلمة بن عبد الرحمن أن النبي على كان يتختم في يمينه. وهذا مرسل، وهكذا بالطريقين مسنداً ومرسلاً أخرجه النسائي في سننه. أحمد بن منبع: هذا الحديث أخرجه المصنف في الجامع بهذا السند، ثم قال: قال محمد: وهذا أصح شيء روي عن النبي الله عذا الباب. عن "حمّاد بن سَلَمَة قال: رأيت ابن أبي رافع يَتَختّم في يمينه، فسألته عن ذلك؟ فقال: رأيت عبد الله بن جعفر يَتَختّم في يمينه، وقال عبد الله بن جعفر: كان النبي الله يَتَختّم في يمينه. حدثنا يحيى بن موسى، أنبأنا عبد الله بن نُمير، أنبأنا إبراهيم بن الفضل، عن عبد الله بن محمد بن عقيل، عن "عبد الله بن جعفر، أنّ النبيّ الله عن يمينه.

(٣) عبداللہ بن جعفر و النظافیات و وسرے طریقہ ہے بھی یہی نقل کیا گیا کہ حضور اقد سی النظافیا واہنے ہاتھ میں انگوشی پہنا کرتے تھے۔ فائدہ: ایک حدیث میں اس کے ساتھ یہ بھی نقل کیا گیا کہ زینت وائیں ہاتھ کے ساتھ زیادہ موزوں ہے، اس کے حافظ ابن حجر والنظیفیا جو فن حدیث کے امام ہیں، وہ کہتے ہیں کہ جھے احادیث کے دیکھنے ہے جو محقّق ہوا وہ یہ کہ اگر زینت کے ادادہ سے پہنے تو دایاں ہاتھ موزوں ہے اور اگر مہر لگانے کے ادادہ سے پہنے تو دایاں ہاتھ موزوں ہے اور اگر مہر لگانے کے ادادہ سے پہنے تو بایاں ہاتھ موزوں ہے کہ وائیں ہاتھ سہولت ہے۔ اور احادیث میں دونوں ہاتھوں میں پہننا وارد ہے۔

أبي رافع: هكذا عند المصنف في الجامع والنسائي في سننه بالكنية. قال المناوي وتبعه البيحوري: إنه عبد الرحمن، وكذا حكى اسمه في الحواشي عن العصام وهو الصواب، فما في جمع الوسائل: اسمه "عبد الله" وهم، وذكر الحافظ هذا الحديث في تحذيبه في ترجمة عبد الرحمن بن أبي رافع، وقال في ذيل الكنى: ابن أبي رافع عن عبد الله بن جعفر هو عبد الرحمن، ولم أحد ترجمة عبد الله بن أبي رافع في التهذيب وغيره. عبد الله بن جعفر: [صحابي كأبيه، وهو أوّل مولود ولد في الإسلام بأرض الحبشة، ومات بالمدينة المنورة، خرّج له السنة.]

يحيى بن موسى: كذا في المكتوبة، وهكذا في الشروح الثلاثة وهو الصواب، فما في النسخ الهندية "موسى بن يحيى" غلط؛ ليس في رواة الصحاح أحد اسمه موسى بن يحيى، فتأمل. إبراهيم بن الفضل: قال العصام: لم أحد ترجمته، وقال القاري: لم أطلع على ترجمته، قال المناوي: هو قصور، إذ هو إبراهيم بن الفضل بن سليمان المخزومي. قلت: رقم عليه الحافظ للترمذي وابن ماجة، وذكر في شيوخه عبد الله بن عقيل، وفي تلامذته ابن نمير، فهو المتعين.

<sup>(</sup>۲) حماد بن سلمہ کتے ہیں کہ میں نے عبد الرحمن بن ابی رافع کو داہنے ہاتھ میں انگو تھی پہنے دیکھا۔ میں نے ان سے اس کی وجہ یو چھی تو انھوں نے کہا کہ میں نے عبد اللہ بن جعفر کو داہنے ہاتھ میں انگو تھی پہنے دیکھا اور وہ یہ کہتے تھے کہ حضور اقد سی النگو تھی میں انگو تھی بہنتے تھے۔

حدثنا أبو الخطّاب زياد بن يحيى، أخبرنا عبد الله بن ميمون، عن جعفر بن محمد، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن عبد الله: أن النبي على كان يَتَختّم في يمينه. حدثنا محمد بن حُميد الرازيّ، حدثنا جَرير، عن محمد بن إسحاق، عن الصَّلْت بن عبد الله قال: كان ابن عباس يَتَختّم في يمينه ولا إخاله إلا قال: كان رسول الله على يَتَختم في يمينه.

جعفر: [أي: الصادق، لقب به؛ لكمال صدقه وورعه، وأمّه أم فروة بنت القاسم بن محمد بن أبي بكر، قال: أبو حنيفة ما رأيت أفقه منه.] محمد: [أي: محمد الباقر، لقب ذلك لأنه بقر العلم أي: شقه، وعرف خفيّه وجليّه، وهو ابن علي بن سيدنا الحسين بن علي.] الصَّلْت: بتشديد الصاد المهملة مفتوحة وسكون اللام. إخاله: هو بكسر الهمزة أفصح من فتحها، والقياس الفتح، وقيل: الثاني أفصح، وفي القاموس: الفتح لغة، وهو من أفعال الشك متكلم يخال أي: لا أظنه، والمظاهر أنه مقولة الصلت، ويحتمل أن يكون لواحد ممن قبله، ولم توجد هذه الجملة في بعض الأصول، قاله القاري. والحديث أخرجه أبو داود برواية يونس بن بكير عن ابن إسحاق، وفي آخره قال: ولا يخال ابن عباس إلا قد كان يذكر أن رسول الله محكذا.

<sup>(</sup>٣) جابر بن عبدالله فالنفو فرماتے ہیں که حضور اقد س النفائي واہنے ہاتھ میں انگو مھی یہنا کرتے تھے۔

<sup>(</sup>۵) صلت بن عبد اللہ کہتے ہیں کہ حضرت ابن عباس رفائق داہنے ہاتھ میں اگو تھی پہنا کرتے ہتے اور جھے جہاں تک خیال ہے یہ کہا کرتے ہے کہ حضور اقد س سفائی بھی داہنے ہاتھ میں پہنے ہے۔ فاکدہ: امام ترفدی والنظیا نے اس حدیث کو مختصر نقل کیا ہے، ابو داؤہ شریف میں ذرا تفصیل ہے ہے۔ ابن اسحاق کہتے ہیں کہ میں نے صلت کو دائیں ہاتھ کی سب ہے چھوٹی انگلی (کن انگلی جس کو چھنگلاانگلی بھی کہتے ہیں) میں پہنے دیکھا۔ میں نے اس کے متعلق دریافت کیا تو انھوں نے فرمایا کہ میں نے دیکھا اور اس کے تکمین کو اوپر کی جانب کر رکھا تھا اور جہاں کے فرمایا کہ میں نے حضور اقدس شائل کی متعلق ذکر کرتے تھے کہ آپ بھی اس طرح پہنتے تھے۔ اس حدیث میں دو مضمون ہیں: ایک ہے کہ تکمین کو اوپر کی جانب کر رکھا تھا۔ بذل المجھود میں مرقاۃ الصعود سے نقل کیا ہے کہ تکمین کا ہاتھ کے اندر کے حصہ یعنی جھی کی طرف رکھنا زیادہ صبح ہے اور اکثر روایات میں وارد ہے، چنانچہ شائل میں بھی آئندہ روایت میں آرہا ہے۔ حصہ یعنی شرف کی طرف رکھنا ہے کہ یہی افضل ہے، اس میں تکمین کی حفاظت بھی ہے اور عجب و تکمیز سے حفاظت بھی ہے۔

دوسرا مضمون میہ ہے کہ انگوشمی کو سب سے حچوٹی انگلی میں پہننا، امام نووی النے علیہ نے اس کے سنت ہونے پر اجماع نقل کیا ہے۔ علامہ شامی والنے علیہ نے لکھا ہے کہ انگوشمی اسی انگلی میں ہونا چاہئے، اور تکمین مردوں کی انگوشمی میں ہتھیلی کی طرف ہونا جا۔ چاہئے، اور عور تول کی انگوشمی میں اوپر کی جانب کہ ان کا پہننازینت کے لئے ہوتا ہے۔

(۱) ابن عمر فالني فرماتے ہیں کہ حضور اقد سلی فی نے ایک چاندی کی انگو تھی ہوائی، اس کا گینہ ہشیلی کی جانب میں رہتا تھا، اس میں "محمد رسول اللہ" کندہ کرایا تھا۔ اور لوگوں کو منع فرما دیا تھا کہ کوئی شخص اپنی انگو تھی پر یہ کندہ نہ کرائے۔ یہ وہی انگو تھی جو معیقیب سے حضرت عثان فیلنی کے زمانہ میں ہیراً ریس میں گرگئی تھی۔ فائدہ: حضور سول اللہ اور وں کو اس نئے منع فرما دیا تھا کہ صحابہ فیلنی میں اگر یہی کندہ کرا لیتے تو حضور اقد س سی کی مہر دو سروں کی مہر دو سروں کی مہر حصور سروں کی ساتھ مخلوط ہو جاتی۔ معیقیب فیلنی ایک صحابی تھے جو حضور سرور کا کنات سی کی زمانہ سے انگو تھی کے محافظ سے حضور کے زمانہ میں بھی جن او قات میں کہ حضور انگو تھی بہتے ہوئے نہیں

ثما يلي كفه: [أي: مما يلي باطن كفه.] عليه: أي: على وفق هذا النقش؛ لئلا يلتبس محتمه بختم الغير، وما قيل: إن نقش خاتم معاذ الله كان هكذا، يحمل على قبل النهي أو على بعد وفاته في وهذا كله على تقدير ثبوته، وإلا فهو لم يثبت عند المحدثين، صرح به البيحوري. قال المناوي: أو يحمل على الخصوصية، وقال ابن جماعة والزين العراقي: يظهر أن النهي خاص بحياته في أخذاً بالعلة، فقول القرطبي: لا يجوز لمن كان اسمه "محمد" النقش عليه مطلقاً، في حيز المنع، نعم! لو قبل يمنع النقش على اسم الإمام الأعظم مطلقاً؛ لوجود العلة لم يبعد.

معيقيب: [اسم صحابي، أسلم قديما، وشهد بدرا، وهاجر إلى الحبشة، وكان يلي خاتم المصطفى على وكان به علة من حذام] بضم الميم وفتح العين المهملة وسكون التحتيتين بينهما قاف مكسورة وآخره باء موحدة، ابن أبي فاطمة البدري، أسلم قديما، وهاجر إلى الحبشة الهجرة الثانية. كان على خاتم النبي الله بالمدينة، واستعمله أبو بكر وعمر وعثمان على بيت المال. وأما قول ابن بحر: إن معيقيباً غلام عثمان، فغير صحيح، قاله القاري.

حدثنا قتيبة بن سعيد، قال: أخبرنا حاتم بن إسماعيل، عن جعفر بن محمد، عن أبيه قال: كان عدالية الحسن والحسين الله التحت المرحمن، عدالية الحسن والحسين الله التحت الرحمن،

ہوتے تھے، اس وقت میں معیقیب بڑا گئے کے باس محفوظ رہتی تھی، ایسے ہی پھر حضرت ابو بکر صدیق بڑا گئے کے دور میں رہا، اور السے ہی حضرت عمر فاروق بڑا گئے کے زمانہ میں بھی یہی صورت تھی۔ اس دوران میں ایک حضرت عمر فاروق بڑا گئے کے زمانہ میں اور حضرت عمان بڑا گئے کے زمانہ میں بھی یہی صورت تھی۔ اس والت میں انگو تھی میں ایک مرتبہ وہ حضرت عمان بڑا گئے کہ اس حالت میں انگو تھی گئے۔ اس میں مورت میں مورت میں مورت میں مورت معیقیب بڑا گئے کے بیاں سے گری یا حضرت معیقیب بڑا گئے کے بیاں سے گری یا حضرت معیقیب بڑا گئے کہ بیاں سے کہی تجویز فرمائی ہے جو اوپر لکھی گئی۔ اس صورت میں دونوں روایتیں صحیح ہیں اس لئے کہ بیاں سے مال کی طرف صحیح ہیں اس لئے کہ جب در میان میں گری تواس کی نسبت ہر ایک کی طرف صحیح ہے۔

(2) امام محمد باقر را النظیمیلی فرماتے ہیں کہ حضرت امام حسن و امام حسین و النظافی آا ہے بائیں ہاتھ میں انگو تھی پہنا کرتے تھے۔ فاکدہ: یہ حدیث امام ترندی والنظیمیلی کے باب کی شرخی کے خلاف ہوگئ، اس لئے کہ باب دا ہے ہاتھ میں انگو تھی پہنے کا منعقد فرمایا تھا۔اس کی توجیہ یہ کی جا سکتی ہے کہ مقصوداس فتم کی روایات سے جب کہ اس باب میں بہت می روایات اس کے خلاف ہیں،

عن أبيه: [أي: محمد الباقر، وهو لم ير سيدنا الحسن أصلا، فهذا الأثر مرسل بالنسبة إلى سيدنا الحسن، وأمّا بالنسبة لسيدنا الحسين، فيمكن كونه رآه في يساره، فإنه كان له يوم الطَّفِّ أربع سنين، فلا يكون الأثر مرسلا بالنسبة إليه، ويحتمل أنه سمع من أبيه زين العايدين أنّه رآه كذلك، فيكون مرسلا بالنسبة إليهما.]

كان الحسن: لعل غرض المصنف بإيراد هذا الأثر على خلاف ترجمته إشارة إلى شذوذه، أو إلى أن هذا موقوف، والروايات المرفوعة كلها مصرحة باللبس في اليمين، قاله الشراح. قلت: لكن يشكل عليه تصحيح المصنف هذا الحديث في جامعه، فالأوجه عندي في غرض المصنف أن هذا الحديث روي موقوفاً يفعلهما ومرفوعاً بلفظ: كان رسول الله في وأبو بكر وعمر وعلي والحسن والحسين في يتختمون باليسار، أخرجه البيهقي في الأدب وأبو الشيخ في الأخلاق، فغرض المصنف بذكر هذا الموقوف ترجيحه على المرفوع، والله أعلم. وهذا كله على تقييد الترجمة باليمين، وأما على إطلاقه فلا حاجة له كما تقدم. ثم هذا الأثر منقطع؛ لأن محمداً الباقر لم يدرك الحسن والحسين في، قاله القاري، وتبعه المناوي، وقبل: مرسل باعتبار الحسن في وعكن الاتصال باعتبار الحسين في، فتأمل.

أخبرنا محمد بن عيسى - وهو ابن الطّبّاع - حدثنا عَبّاد بن العوّام، عن سعيد بن أبي عَرُوبة، عن قتادة، عن أنس بن مالك عليه: أن النبيّ عَنْ تَختَم تَختَم في يمينه. (قال أبو عيسى: هذا حديث غريب،

اشارہ اس کے ضعف کی طرف ہے۔ بندۂ ناچیز کے نزدیک باب میں داننے ہاتھ کی قید بیانِ افضلیت کے لئے ہے اور اس نوع کی روایات بیانِ جواز کے واسطے ہیں۔ بعض اکا بر نے یہ بھی توجیہ فرمائی ہے کہ ترجمہ میں حسبِ عاوتِ محدثین کلمہ (آم فی یسارہ) محذوف ہے، لیمن حضور شکھی اگو تھی دائنے ہاتھ میں پہنا کرتے تھے یا بائیں میں۔ اس توجیہ پر کوئی روایت ترجمہ کے غیر مطابق نہ ہوگی۔

(٨) حفرت انس خالن سے یہ روایت کی جاتی ہے کہ حضور اقدس النائی واہنے ہاتھ میں اگو تھی پہنتے تھے۔ اور حضرت انس خالنی ہی ہے۔ یہ بھی بعض او گوں نے نقل کیا ہے کہ حضور اقدس النائی ہی باتھ میں انگو تھی پہنتے تھے۔

الطباع: بتشديد الموحدة أي: الحكاك، ونقاش الحاتم، قاله القاري. عبّاد بن العوام: بتشديد الموحدة والواو. قال أحمد: حديثه عن سعيد بن أبي عروبة مضطرب. قال أبو عيسى: ليس هذا الكلام في النسخة القلمية، وليس أيضاً عند أحد من الشراح الثلاثة كما يظهر من كلامهم، فإنحم نقلوه عن جامع المصنف، وغرضه كما يظهر من كلام القاري: أن حديث أنس في التختم في اليمين أو التختم في اليسار لا يصح من هذا الطريق، وإلا فقد صح من طريق أحرى التختم فيهما، وقد أخرج مسلم من طريق حماد بن سلمة عن ثابت عن أنس في قال: كان خاتم اليبي في هذه، وأشار إلى الحنصر اليسرى. قلت: وما عن أنس مختلفة. قال العيني في شرح البخاري: وقد احتلفت الرواة عن أنس، هل كان يتختم في يمينه أو يساره؟ وقد رواه عنه ثبات البناني و لهامة وحميد وشريك على الشك فيه وعبد العزيز بن صهيب وقتادة والزهري، فأما لمامة وحميد وشريك وعبد العزيز فليس في رواياقم تعرض لذكر اليمين أو اليسار، وأما رواية ثابت وقتادة والزهري ففيها التعرض لذلك، ثم قال: وأما قتادة عن أنس كان يتختم في يمينه. وقال شعية وعمرو بن عامر عن وأما قتادة عن أنس كان يتختم في يساره. وفي علل لابن أبي حرام: سألته عن حديث رواه سعيد بن بشير عن قتادة عن أنس عن النبي في أغذ خاتما، الحديث. قال أبي: أما قوله: "أنخذ خاتما من فضة ونقش عليه"، فهو صحيح عن النبي في وأما قوله: "أخذ خاتما من فضة ونقش عليه"، فهو صحيح عن النبي في وأما قوله: "فكان يلبسه في شماله" فلا أعلم أحداً رواه إلا مارواه عباد بن العوام عن سعيد عن قتادة عن أنس عن النبي في معضهم عن حماد بن سلمة عن أنس عن النبي عن النبي في والحفاظ ترويه عن سعيد عن قتادة عن أنس عن النبي في الموضود: إنه لبس في يساره. فالظاهر أن ذكر اليد يمينا كان أو يساراً ليس عندهم في هذا الحديث.

لانعرفه من حديث سعيد بن أبي عَرُوبة، عن قتادة، عن أنس في عن النبي الله نحو هذا إلا من هذا الوجه، وروى بعض أصحاب قتادة عن قتادة، عن أنس في أن النبي الله تخرّ تَختّم في يساره، وهو حديث لا يصحّ أيضاً. حدثنا محمد بن عبيد المحاربي، حدثنا عبد العزيز بن أبي حازم، عن موسى بن عُقبة، عن نافع، عن "ابن عمر في قال: اتخذ رسول الله على حاتما من ذهب،

فائدہ: امام ترندی والضیط کی تحقیق ہے ہے کہ یہ دونوں روایتی صحیح نہیں ہیں، جس کا مطلب ہے ہے کہ حضرت انس والنو کی حدیث میں ہاتھ کی تعیین نہیں ہے۔ یہ محد ثین کی غایتِ احتیاط ہے کہ وہ صدیث کے ہر ہر ککڑے پر گہری نظر ڈالتے ہیں کہ کون می حدیث میں کون سا مضمون صحیح ہے اور کونساالیا ہے جو اس حدیث میں صحیح نہیں ہے، دوسری حدیثوں میں اگر چہ صحیح طور پر ثابت ہو۔ یہی وہ چیز ہے جس کی بدولت حدیث شریف کا فن آج تک نہایت پختگی اور نورانیت و چک کے ساتھ دنیا میں پھیلا ہوا ہے۔ حضور اقد س النوائی کا انگو تھی دائیں اور بائیں دونوں ہاتھوں میں پہناروایاتِ متعددہ سے ثابت ہے۔ دنیا میں پھیلا ہوا ہے۔ حضور اقد س النوائی کا انگو تھی دائیں اور بائیں ہاتھ کی روایات بھی ابو داؤد و مسلم وغیرہ میں موجود ہیں، چنانچہ دائی مودی شروایات اس باب میں گزر چکی ہیں، اور بائیں ہاتھ کی روایات بھی ابو داؤد و مسلم وغیرہ میں موجود ہیں، چنانچہ نودی والیت نے کی روایات کو صحیح بتایا ہے، لیکن محد ثین کی تاعدہ سے ہوتا ہے کہ باوجود متن حدیث کے صحیح بیں، اس بوتی تو اس خاص طریقہ پر کلام فرماتے ہیں، اس بونے کے اگر کسی خاص طریقہ پر کلام فرماتے ہیں، اس لیے امام تر ذری والنوں بالنوں کی داخیں کے موافق صحیح نہیں ہوتی تو اس خاص طریقہ پر کلام فرماتے ہیں، اس کے امام تر ذری والنوں کی النوں کی دانیا ہے۔

(9) حضرت ابن عمر رفائنگ فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النگائی نے سونے کی اگاو تھی بنوائی جس کو اپنے داہنے ہاتھ میں پہنا کرتے تھے۔ صحابہ رفائن بنم نے بھی اتباعاً سونے کی انگوٹھیاں بنوائمیں۔ حضور اقد س النگائی نے اس کے بعد وہ انگوٹھی پھینک دی اور بیہ فرمایا کہ میں اس کو بھی نہیں پہنوں گا۔

المحاربي: بضم أوله وبمهملة وكسر راء وموحدة، نسبة لبني محارب: قبيلة من العرب، و"محمد بن عبيد" هذا بدون الإضافة إلى اسم الجلالة. من ذهب: قال الزين العراقي نقلا عن البيهقي في الأدب: وهذا الخاتم هو الذي كان فصه حبشيًا. قال ابن حجر: هذا هو الناسخ لحله مع قوله و الأحاديث الصحيحة: وقد أحد ذهبًا في يد وحريراً في يد وقال: هذان حرامان على ذكور أمتى حل لإناثها، والأئمة الأربعة على تحريمه المنهي عنه في الصحيحين وغيرهما، قال القاري: =

فكان يلبسه في يمينه، فاتخذ الناس خواتيم من ذهب، فطَرَحَه رسول الله على وقال: لا ألبسته أبدا، فطرح النّاس خواتيمَهم.

فاكدہ: سوناا بتداءِ اسلام میں جائز تھا، پھر مرووں كے لئے حرام ہوگيا۔ اس كى حرمت پر جمہور كا اتفاق ہے، امام نووى والضيطية نے اس كى حرمت پر اجماع نقل كيا ہے۔ فقهى بحث اس مسئلہ میں طویل ہے جس كابيہ محل نہیں۔

= جمهور السلف على حرمة التختم بخاتم الذهب للرجال دون النساء، والاعتبار بالحلقة عند الحنفية، فلا بأس بمسمار الذهب على الخاتم، خلافا للشافعية، قال المناوي: فتحريمه بحمع عليه الآن في حق الرجال كما أفاده العراقي تبعاً للنووي حيث قال: أجمعوا على تحريمه للرجال إلا ما حكي عن ابن حزم أنه أباحه، وعن بعضهم: أنه مكروه لا حرام، وهذان باطلان، وقائلهما محجوج بالأحاديث التي ذكرها مسلم مع إجماع من قبله على تحريمه. قال الزين العراقي: لا يصح فقل الإجماع، فقد لبسه جمع من الصحب والتابعين، قال القاري: فقول عياض: أن الناس بحمعون على تحريمه غير سديد، إلا أن يقال: أراد "بالناس" الجمهور، ويقال: انقرض قرن من قال بكراهة التنزيه، واستقر الإجماع بعد على التحريم.

فطرحه: هذا هو المعروف عند المحدثين أن المطروح خاتم الذهب، وقد أخرج أبو داود برواية الزهري عن أنس: أنه رأى في يد النبي مج خاتما من ورق يوما واحداً، فصنع الناس فلبسوا، وطرح النبي مج قطرح الناس. قال القرطبي: هو وهم من الزهري عند جميع أهل الحديث، وإنما اتفق ذلك له مج في خاتم الذهب كذا في البذل، وحكى الشيخ توجيهات رواية الزهري فارجع إليه. وحكى القاري عن غيره: الأقرب أنه الخالفة الخلامان ذهب فاتخذوه، فألقاه حين وافق تحريمه فألقوه، ثم اتخذ خاتما من ورق ونقش فيه "محمد رسول الله الله الناس في ذلك، فرمى به حتى رمى الناس كلهم؛ لئلا تفوت مصلحة الختم بالاشتراك، ثم رجع إلى خاتمه الخاص به فصار يختم به، قال القاري: والأظهر أنه الله بعد تحريمه خاتم الذهب لبس خاتم الفضه على قصد الزينة فتبعه الناس، فرأى أن في لبسه ما يترتب عليه من التعجب والكبر والخيلاء فرماه ورموا، فلما احتاج إلى لبسه لأجل الختم به لبسه وقال: إنا اتخذنا خاتما ونقشنا فيه نقشًا فلا ينقش عليه أحد.

### بابُ ما جاء في صفة سَيْف رسول الله عَلَيْنُ

حدثنا محمد بن بشّار، أحبرنا وهب بن جرير، أنبأنا أبي، عن قتادة، عن أنس هُم قال: كان قَبِيْعَة سيف رسول الله ﷺ من فضة. حدثنا محمد بن بشّار، أحبرنا مُعَاذ بن هشام، حدثني أبي، عن قتادة،

### باب - حضور اقدس للفُكَايَمُ كي تكوار كابيان

فائدہ: علاء کہتے ہیں کہ امام تر فدی والنے علیہ نے انگو تھی کے بعد اس لئے ذکر کیا کہ حقیقاً اس سے ایک خاص نظام العمل اور دمتور السلطنت کی طرف اشارہ ہے کہ اول تبلیغی خطوط سلاطین کے پاس ارسال کیے جائیں، اگر وہ مسلمان ہو جائیں تو منافع دین اور ونیوی کے مالک ہیں ہی، ورنہ پھر وہ اور تکوار۔ حضور اقدس النائی کے پاس چند تکواریں رہیں ان کے خاص خاص نام تھے۔ سب سے پہلی تکوار ماثور تھی، جو وراثت میں آپ نے اپنے والد سے پائی تھی۔ ایک کا نام تضیب، اور ایک کا تعلی، ایک کابت ار، ایک کا ذوالفقار وغیرہ وغیرہ تھا۔

امام ترمذى والشيطيان اس باب مين جار حديثين نقل فرمائي بين-

(۱) حضرت انس طالنی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النی آیا کی تلوار کے قضہ کی ٹوپی جاندی کی تھی۔ فاکدہ: علامہ بیجوری راکشی لیے نے لکھا ہے کہ یہ ذوالفقار کا ذکر ہے۔ فتح مکہ میں حضور اقد س النی آیا کی پاس یہی تلوار تھی۔

الصفة: الوصف والكشف والتبيين. والسيف بفتح السين المهملة، جمعه سيوف وأسياف. وبدأ به في آلات الحرب؛ لأنه أغلبها استعمالاً، وأردف باب الخاتم بباب السيف؛ لما علم أنه القلالة الخاتم ليختم به رسائله إلى، الملوك، إشارة إلى أنه دعاهم إلى الإسلام أولاً، فلما امتنعوا حارهم. صفة سيف: [المراد بصفة السيف حالته التي كان عليها.] كان: هكذا بصيغة التذكير في النسخ الهندية والمصرية من الشمائل، وفي الشروح بلفظ: "كانت" بصيغة التأنيث، وهكذا في رواية أبي داود والترمذي وغيرهما من حديث حرير. قبيعة: [قبيعة السيف: ما على طرف مقبضه من فضة أو حديد، يعتمد الكف عليها؛ لئلا يزلق] بفتح القاف وكسر الموحدة: ما على رأس مقبض السيف من فضة أو حديدة على من قاله الحوهري وقيل: غير ذلك. قاري.

عن "سعيد بن أبي الحسن قال: كانت قَبِيْعَة سيف رسول الله ﷺ من فضة. حدثنا أبو جعفر محمد بن صُدْرَان البصريّ، أخبرنا طالب بن حُجَيْرٍ، عن هود -وهو ابن عبد الله بن سعيد-عن "جده قال: دخل رسول الله ﷺ مكّة يوم الفتح،

(۲) سعید بن ابی الحن والنصیل نے بھی یہی نقل کیا ہے کہ حضور النہ کیا گئی کی تلوار کی موٹھ جاندی کی تھی۔

(٣) ہود کے نانا مزیدہ کہتے ہیں کہ حضور اقد س سنگانی فٹے مکہ کے دن جب شہر میں داخل ہوئے تو حضور کی تلوار پر سونا اور جاندی تھا۔ طالب جو اس حدیث کے ایک راوی ہیں وہ کہتے ہیں کہ میں نے اپنے اُستاد سے بوچھا کہ جاندی کس جگہ تھی؟ انھوں نے فرمایا کہ قبضہ کی ٹوپی جاندی کی تھی۔

فائدہ: تلوار میں سونالگانا جمہور علاء کے نزدیک جائز نہیں ہے، اور اس حدیث ہے اس لئے استدلال نہیں ہو سکتا کہ محد ثین فی اس حدیث سے استدلال نہیں کیا جاسکتا اس لئے کہ اس حدیث سے استدلال نہیں کیا جاسکتا اس لئے کہ اس حدیث سے استدلال نہیں کیا جاسکتا اس لئے کہ اس کی سند قابل اعتاد نہیں ہے، البتہ چاندی کی ٹوپی وغیرہ جیسا کہ پہلی روایتوں میں آیا، جائز ہے۔ کہتے ہیں کہ چونکہ سونا ناجائز تھا اس لئے راوی نے صرف چاندی کی شخیق کی کہ کس جگہ تھی، سونے کو دریافت بھی نہیں کیا کہ کہاں تھا۔

سعيد بن أبي الحسن: هو أخو الحسن البصري، تابعي، فالحديث مرسل، وأخرجه المصنف في جامعه من طريق جرير بهذا السند المذكور في الشمائل، ثم قال: هذا حديث حسن غريب، وهكذا روي عن همام عن قتادة عن أنس، وقد روى بعضهم عن قتادة عن سعيد بن أبي الحسن قال: كانت قبيعة سيف رسول الله هي من فضة. وظاهره: أن المصنف مال إلى ترجيح المسند؛ إذ ذكر له متابعة، لكن بعضهم رجحوا المرسل، كما بسط الشيخ في البذل. صدران: بمهملات كغفران: هو محمد بن إبراهيم بن صدران، منسوب إلى جده. حجير: بضم حاء مهملة وفتح جيم وسكون تحتية آخره راء مهملة.

عبد الله بن سعيد: هكذا في نسخ الشمائل بالتحتية بعد العين، قالت الشراح: هكذا في بعض نسخ الشمائل المصححة المقروءة، وصوابه: "سعد" بغير ياء كما في بعض النسخ الآخر، وعليه المحققون من علماء أسماء أسماء الرحال. قلت: وهكذا بدون الياء في الجامع. جده: أي: لأمه، كما في نسخة، اسمه: مَزْيَدَة، قال القاري: ضبط الأكثر بفتح الميم وإسكان الزاي وفتح الياء، واختاره الجزري في "تصحيح المصابيح"، وهو المشهور عند الجمهور، وخالفهم العسقلاني فقال في التقريب: مزيدة بوزن كبيرة.

وعلى سيفه ذهب وفضة. قال طالب: فسألته عن الفضة، فقال: كانت قَبِيْعة السيف فضة. حدثنا محمد بن شجاع البغداديّ، أخبرنا أبو عُبَيدة الحداد، عن عثمان بن سعد، عن أبن سيرين قال: صنعت سيفي على سيف سمرة بن جُنْدُب، وزعم سَمُرة أنه صنع سيفه على سيف رسول الله على أو كان حَنَفيّا. حدثنا عُقبة بن مُكْرَم البصريّ، حدثنا محمد بن بكر، عن عثمان بن سعد، بحذا الإسناد نحوه.

(4) ابن سیرین را النصطاع کہتے تھے کہ میں نے اپنی تلوار سمرہ والنظائی کی تلوار کے موافق بنوائی، اور وہ کہتے تھے کہ ان کی تلوار حضور اقدس النظائی کی تلواروں کی طریق پر تھی۔ فاکدہ: بنو حنیفہ حضور اقدس النظائی کی تلواروں کی طریق پر تھی۔ فاکدہ: بنو حنیفہ عرب کا ایک قبیلہ ہے جو تلواروں کے عمدہ بنانے میں بہت مشہور ہے۔ یہ سب لوگ یکے بعد دیگرے حضور النظائی کے اتباع میں واپسی ہی تلوار بناتے رہے۔

ذهب وفضة: يخالف مسلك الحنفية، إذ قال الشامي: ولا يتحلى الرجل بذهب وقضة إلابخاتم ومنطقة وحلية سيف منها، أي، من الفضة لا من الذهب. وكذلك عند الشافعية وغيرهم. قال القاري: لا يعارض هذا ما تقرر من حرمته بالذهب؛ لأن هذا الحديث ضعيف، ولا يصح الجواب: بأن هذا قبل ورود النهي عن تحريم الذهب؛ لأن تحريمه كان قبل الفتح على ما نقل. قلت: لا حاجة إلى الجواب بعد أن قال فيه ابن القطان راداً على تحسين الترمذي: إنه ضعيف لا حسن، وقال أبو حاتم: منكر، قال في الميزان: صدق ابن القطان وهذا منكر، وما علمنا في حلية قبيعته ذهبًا، قال التوربشني: هذا الحديث لا تقوم به حجة، وذكر ابن عبد البر في استيعابه؛ أنه ليس بقوي.

وكان حنفيًا: [أي: وكان سيفه حنفيا، نسبة لبني حنيفة، وهم قبيلة مسيلمة، لأنهم معروفون بحسن صنعة السيوف] مقولة ابن سيرين على الإرسال، أو مقولة سمرة. هذا إذا أرجع الضمير إلى سيفه ﷺ، ويحتمل أن يكون المراد به سيف سمرة، فيكون من كلام ابن سيرين لا غير. عقبة بن مكرم: عقبة بضم فسكون. ومكرم ببناء المجهول من الإكرام، قاله القاري. قال المناوي: و وهم من جعله ببناء الفاعل.

## 

#### باب۔ حضور اقد س للنگائیم کی زرہ کا بیان

فائدہ: حضور اکرم طلخ فیلے کے پاس سات زرہ تھیں، جن کے نام حسبِ ذیل ہیں: ذات الفضول، جو اپنی وسعت کی وجہ سے اس نام کے ساتھ مشہور تھی، اور یہی وہ زرہ ہے جس کا قصہ حدیث کی کتابوں میں آتا ہے، جو ابوالشحم یہودی کے پاس رہن تھی۔ اور باتی چھ کے نام میہ ہیں: ذات الحواشی، ذات الوشاح، فضہ، سُغدیہ، ہتراء، خِرنِق۔ اس باب میں دو حدیثیں ذکر کی ہیں۔

(۱) حضرت زبیر فالنی فرماتے ہیں کہ حضور اقدس الفائی کے بدن مبارک پر اُحد کی لڑائی ہیں دو زرہ تھیں (ایک ذات الفصول۔ دوسری فضہ) حضور اقدس الفی کے ایک چٹان کے اوپر چڑھنے کا ارادہ فرمایا گر (وہ اونچی تھی، اور دو زر ہوں کا وزن، نیز غزدہ اُحد میں وہ تکلیفیں جو حضور الفی کی تھیں کہ جن کی وجہ سے چہرہ مبارک خون آلودہ ہو گیا تھا، غرض ان وجوہ ہے) حضور الفیکی اس چٹان پر چڑھ نہ سکے۔ اس لئے حضرت طلحہ ڈلیٹی کو نیچے بٹھا کر ان کے ذریعے سے اس چٹان پر چڑھ نہ سکے۔ اس لئے حضرت طلحہ ڈلیٹی کو نیچے بٹھا کر ان کے ذریعے سے اس چٹان پر چڑھ نہ سکے۔ اس لئے حضرت طلحہ ڈلیٹی کو نیچے بٹھا کر ان کے ذریعے سے اس چٹان پر چڑھے ،

صفة درع: بحذف المضاف أي: صفة لبسه، ليوافق حديثي الباب، وهو بدال مهملة مكسورة فراء ساكنة: جنة من حديد، تصنع حلقا حلقا، تلبس للحرب. درع: [هو قميص من ذو حلقات من الحديد متشابكة، يلبس وقاية من السلاح.] الزبير بن العوام: هكذا في نسخ الشمائل، قال ميرك: هكذا وقع في بعض نسخ الشمائل، وكذا وقع في أصل سماعنا ملحقا بصح، وحذف في بعض النسخ ذكر الزبير، واقتصر على عبد الله بن الزبير، وهو خطأ، والصواب إثباته في الإسناد؛ لأنه هكذا ذكره المصنف في جامعه، وبذكره يكون الحديث مسنداً متصلاً، وبخذفه يكون مرسلاً، فإن عبد الله بن الزبير لم يحضر وقعة أحد، قاله القاري، وهكذا حكى المناوي عن الحافظ بن حجر وزاد: وبذكر الزبير يصح قوله في الحديث: "قال: فسمعت النبي في يقول: أوجب طلحة" بـ "الفاء" الدالة على التعقيب، وعلى حذف الزبير يكون هذا كذبا محضاً؛ لأن مولد ابن الزبير في السنة الثانية من الهجرة، وأحد في الثالثة.

يوم أُحُد دِرْعان فنهض إلى الصَّخْرَة فلم يستطع، فأقعد طلحة تحته، فصعد النبي على حتى استوى على الصخرة، قال: سمعت النبي على يقول: أوجب طلحة. حدثنا ابن أبي عمر، حدثنا سفيان بن عيينة، عن يزيد بن خُصَيفة،

حضرت زبیر و النظامی کے میں نے حضور اقد سی النظامی کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ طلحہ نے (جنت کو یا میری شفاعت کو) واجب کر لیا۔
فاکدہ: جنگ اُحد میں اڑائی کی حالت نہایت خطرناک تھی، حتی کہ حضور النظامی کے وصال کا واہمہ بعض لوگوں کو ہوگیا تھا۔
حضور اقد سی النظامی اس اونچی جگہ اس لئے تشریف لے گئے تھے تاکہ سب صحابہ حضور النظامی کو دیکھ کر مطمئن ہو جا میں اور بعض اکا بر
نے لکھا ہے کہ کفار کے دیکھنے کے لئے چڑھتے تھے۔ حضرت طلحہ والنظامی نے اُس دن کمالِ شجاعت سے حضور النظامی کا ساتھ دیا تھا، حتی
کہ صحابہ والنظام جب غزدہ اُحد کاذکر فرماتے تو کہتے تھے کہ بید دن تمام کا تمام طلحہ کا ہے۔ حضرت طلحہ والنظام کے اب کو حضور النظامی کی گئے کا ساتھ میں شکل ہوگیا تھا۔
دھال بنار کھا تھا۔ اسی سے زائد زخم ان کے بدن پرآئے اور حضور النظامی کا ساتھ نہیں چھوڑا، حتی کہ ان کا ہاتھ بھی شکل ہوگیا تھا۔

درعان: قال ميرك: هما ذات الفضول والفضة، كما رواه بعض أهل السير عن محمد بن مسلمة.

إلى: أي: متوجهًا إليها ليستعليها فيراه الناس فيعلمون حياته، ويجتمعون عنده. فلم يستطع: [فلم يقدر على الارتفاع على الصخرة، قيل: لما حصل من شجّ رأسه وجبينه الشريفين، واستفراغ الدم الكثير منهما، وقيل: لثقل درعيه، وقيل: لعلوها.] تحته: [أي: أجلسه فصار طلحة كالسُّلم.] فصعد: [أي: فوضع رحله فوقه وارتفع.] أوجب: أي: لنفسه الجنة، أو الشفاعة، أو المثوبة العظيمة بفعله هذا، أو بما فعل ذلك اليوم، حيث جعل نفسه فداء رسول الله ﷺ حتى شلت يده.

طلحة: [أي: فعل فعلا أوجب لنفسه بسببه الجنة، وهو إعانته له ﷺ على الارتفاع على الصحرة، ويحتمل أن ذلك الفعل هو جعله نفسه فداءً له ﷺ ذلك اليوم، حتى أصيب ببضع وثمانين طعنة.] عن يزيد: هكذا في ابن ماحة برواية هشام بن عمار، حدثنا سفيان بن عيينة عن يزيد بن خصيفة إلخ وأخرجه أبو داود بالشك، ولفظه: حدثنا مسدد أو سفيان قال: حسبت أني سمعت يزيد بن خصيفة إلخ. خصيفة: بخاء معجمة وصاد مهملة مصغراً، ويزيد ابن عبد الله بن خصيفة منسوب إلى جده.

عن السائب بن يزيد الله أن رسول الله كان عليه يوم أحد درعان، قد ظاهر بينهما.

السائب: الحديث مرسل، فإن سائبا لم يكن في أحد حضر حجة الوداع مع أبيه وهو ابن سبع سنين، قاله القاري، وقد أخرجه أبو داود عنه عن رجل، وبسط الشيخ في البذل الكلام على هذا المبهم، فارجع إليه. ظاهر: أي: لبس إحداهما فوق الأحرى. فيه تعليم وإشعار بأن التوقّى من الأعداء لا ينافي التوكل والرضاء والتسليم، وقدروي عنه ﷺ: اعقلها وتوكل.

# 

# باب - حضور اقدس طلع ليا كي خُود كا ذكر

فائدہ: خُود لوہے کی بنی ہوئی ٹوپی ہوتی ہے، جو لڑائی کے وقت سر کی حفاظت کے لئے اوڑ تھی جاتی ہے۔ مصنف رالنے علیانے اس باب میں دو حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) حضرت انس و الني فرماتے ہیں کہ حضور اقد س ملی آخ کہ کے دن جب شہر میں داخل ہوئے تو آپ کے سر مبارک پر خُود تھی (حضور جب خُود اُٹار چکے اور اطمینان ہو گیا تو) کسی نے آکر عرض کیا کہ یارسول اللہ! بید ابن خطل کعبہ کا پروہ پکڑے ہوئے ہے۔ حضور نے فرمایا کہ اس کو قتل کر دو۔

فاكده: حضوراقدس النائلية فتح كے لئے جب مكه مكرمه ميں داخل ہوئے ہيں تو اہل بكه پر ايك اليي دہشت اور گھبراہث سوار تھي

مغفر: بكسر الميم وفتح الفاء، يلبس تحت البيضة، ويطلق على البيضة أيضاً، كذا في المغرب، وقيل: هي حلقة تنسج من الدرع على قدر الرأس، وفي المحكم: هو ما يجعل من فضل درع الحديد على الرأس كالقلنسوة، وقيل: هو أخرف البيضة [كمنبر من الغفر وهو الستر، والمراد به هنا: زَرَدٌ من حديد يُنسج بقدر الرأس، يُلبس تحت القلنسوة، وهو من جملة السلاح؛ لأن السلاح يطلق على ما يُقتل به، وعلى ما يدافع به]. وعليه مغفر: قال الحافظ: ذكر ابن بطال: أنه أنكر على مالك قوله: وعليه المغفر، وإنه تفرّد به، والمحفوظ أنه دخل وعليه عمامة سوداء. ثم أجاب عن دعوى التفرد بأنه وجد في كتاب حديث الزهري تصنيف النسائي: هذا الحديث من رواية الأوزاعي عن الزهري مثل ما رواه مالك، وعن الحديث الآخر: بأنه دخل وعلى رأسه المغفر، وكانت العمامة فوقه. وذكر الحافظ: أن بضعة عشر نفساً رووه عن الزهري غير مالك، وبين مخارجها.

فقيل: قال المناوي: يعني قال له سعيد بن حريث. قلت: وهذا يخالف ما يأتي في الحديث الآتي. ابن خطل: بمعجمة فمهملة مفتوحتين، كان اسمه عبد العزى، وكني بجده فأسلم فسمي عبد الله، وكتب الوحي ثم ارتد والعياذ بالله، وقتل مسلما، واتخذ جاريتين تغنيان بمجاله عليم فأهدر دمه.

#### عن أنس بن مالك ﷺ: أن رسول الله ﷺ دخل مكة عام الفتح، وعلى رأسه المِغْفَر،

جس کی کوئی انتہانہ تھی، نہ جائے ماندن نہ پائے رفتن۔حضور اکرم سنگیلیانے غایتِ شفقت اور مہربانی کی وجہ سے یہ فرما دیا تھا کہ جو تحخص بیت اللّٰہ میں داخل ہو جائے وہ مامون ہے ، اور جو اپنے گھر میں داخل ہو جائے وہ مامون ہے ، جو ہتھیار ڈال دے وہ مامون ہے وغیرہ وغیرہ البتہ گیارہ مرد اور چھ عورتیں ایسی تھیں کہ حضور اقدس النی نے اس وجہ ہے کہ ان کے جرائم نا قابل عفوتھے، ان کے خون ہدر کر دیے تھے، اور اس معافی کے عام اعلان سے ان کو متثنی کر ویا تھا اور ارشاد فرما دیا تھا کہ ان لوگوں کو امن نہیں ہے۔ ان میں ہے بھی سات مرد اور دو عور تیں مسلمان ہو کر معافی میں آگئے تھے، باقی حیار مرد اور حیار عور تیں قتل کیے گئے۔ منحملہ اُن آٹھ کے ابن خطل تھا۔ بیہ شخص اول مدینہ منوّرہ حاضر ہو کر مسلمان ہوااور عبداللہ نام رکھا گیا۔ حضور اقدس سنگانے نے کسی قبیلہ کی زکوۃ لینے کے لئے اس کو بھیجا، اس نے اپنے ایک غلام کو اس جرم میں جان سے مار ڈالا کہ اس نے کھانا یکانے میں پچھے دیر کر دی تھی،اور خود اس خوف سے کہ مدینہ منوّرہ لوٹا تو قصاص میں قتل کر ویا جاؤں گا، مرتد ہو کر مکہ مکرمہ چلاآیا تھا۔ وہاں پہنچ کر حضور اقد س النافیان کی جو کرتا تھا، اور دو باندیاں گانے والیاں خریدیں جو حضور النافیانی کی جو کے اشعار سے اس کو خوش کیا کرتی تھیں۔ حضور اکرم شکھٹے نے منجملہ ان آٹھ کے اس کا بھی خون ہدر کر دیا تھا۔ اس لئے باوجود بیت اللہ میں داخل ہونے کے اس کو قتل کر دیا گیا۔ اس کے قاتل میں محد ثین کے بہت سے اقوال ہیں کہ س نے قتل کیا۔ اس حدیث میں ایک فقہی بحث بھی ہے کہ حدود و قصاص حرم میں قائم ہو سکتی ہیں یا نہیں؟ مسئلہ تفصیل طلب ہے اور عام ضرورت بھی اس ہے متعلق نہیں اس لئے اختصاراً ترک کر دیا گیا۔ لیکن ایسے مواقع پر اس لئے تنبیہ کر دی جاتی ہے کہ اگر علم دوست حضرات یا طلبہ میں ہے کوئی دیکھے تو وہ اس تنبیہ کے بعد مراجعتِ مشائخ سے تحقیق کر لے۔ای طرح اس حدیث سے ملّہ مکر ّمہ میں بغیر احرام کے واخل ہونے کا جواز معلوم ہوتا ہے جس کا بیان ووسری حدیث میں آ رہا ہے۔ (۲) حضرت انس بیل فی ہی ہے مروی ہے کہ جب حضور اقدس النگائی فی مکہ کے وقت شہر میں داخل ہوئے تو حضور کے سر مبارک ير خُود محمى، جب حضور نے اس كو اتار ديا تو ايك آ دمي آيا اس نے عرض كيا يارسول الله! ابن خطل كعبہ كے پرده ے لیٹا ہوا ہے۔ حضور اللی آئے نے فرمایا کہ وہ امن والوں میں نہیں، اس کو قتل کر ڈالو۔ زہری التی کیتے ہیں کہ مجھے یہ بات معلوم ہو ئی کہ حضور اقد س کٹٹٹٹٹٹا اس روز محرم نہیں تھے۔

قال: فلما نــزعه، حاءه رجل فقال: ابن خَطَل متعلّق بأسْتَار الكعبة! فقال: اقتلوه. قال ابن شهاب: وبلغني أن رسول الله ﷺ لم يكن يومئذ مُحرمًا.

فائدہ: یہ اخیر جلہ امام زہری والسطی کا بھی ایک فقہی مسئلہ کی طرف اشارہ ہے وہ یہ کہ حفیہ کے نزدیک مگر کہ میں با احرام داخل ہونا جائز نہیں، اس لئے کہ حدیث شریف میں میقات سے بدون احرام کے تجاوز کرنے کی ممانعت آئی ہا احرام داخل ہونا جائز نہیں، اس لئے کہ حدیث کی بنا پر جائز ہے۔ حفیہ کے نزدیک یہ حدیث اس لئے جمت نہیں بن علی کہ حضور اقد س اللہ فیا کے لئے فتح کمہ کی غرض سے اس دن کی حرمت اُٹھا دی گئی تھی، چنانچہ بغاری وغیرہ کی روایات میں اس کی تصر تے ہے کہ حضور اقد س اللہ فیا کی اور کے لئے نہیں ہے۔ اس کی تصر تے ہے کہ حضور اللہ فیا ممکن ہے آہ و زاری اور دعا کی غرض سے ہو کہ اس کو چونکہ امن نہیں دیا گیا تھا اور اپنی تمام حرکات بھی یاد تھیں کہ میں نے مرتد ہوکر کیا بچھ نہیں کیا، اس لئے دعا کی غرض سے ایسا کرتا ہو کہ کعبہ کی تخطیم و تحریم تو یہ لوگ کرتے ہی تھے، اور اقرب یہ ہے کہ سابقہ وستور کے موافق اس وجہ سے امن کی اُمید ہو کہ کعبہ کی تعظیم کی وجہ سے امن کی اُمید ہو کہ کعبہ کی تعظیم کی وجہ سے امن کو اس حال میں قتل نہیں کیا جاتا تھا۔

رجل: قال الحافظ: لم أقف على تسميته، وزعم الفاكهي في شرح العمدة أنه فضيلة بن عبيد أبو بردة الأسلمي، قاله المناوي، قال الحافظ: وكأنه لما رجح عنده أنه هو الذي قتله رأى أنه هو الذي جاء مخبرا بقصته، ثم بسط الاختلاف في قاتله، وجزم به العيني إذ قال: هو أبو برزة الأسلمي بفتح الموحدة وسكون الراء وفتح الزاي، اسمه فضلة بن عبيد، وجزم به الكرماني والفاكهي. وهذا يخالف ما تقدم في الحديث السابق عن المناوي. متعلق: قال عصام وتبعه المناوي: إنه تعلق بحا متمسكاً بقوله تعالى: ﴿وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِناً ﴾ (آل عمران: ٩٧) وتعقبه القاري بأن التمسك غير صحيح؛ فإنه لم يكن مؤمنا، وإنما تعلق بما هو من عادة الجاهلية: ألهم كانوا يعظمون من تمسك بذيلها في كل جريمة.

اقتلوة: واختلف فيمن قتله على أقوال، بسطها الحافظ في الفتح. محرما: لم يكن محرما، اختلف العلماء في جواز دخول مكة بغير إحرام، والصحيح من قولي الشافعي المشهور عندهم حوازه مطلقا، وعن الأئمة الثلاثة على المشهور عندهم وجوب الإحرام، قال ابن عبد البر: أكثر الصحابة والتابعين على الوجوب. وأجاب الطحاوي عن دخوله عليه بأنه من خصائصه لقوله عليه: وإنحا لم تحل لي إلا ساعة.قاري مختصراً.

## بابُ ما جاء في عمامة النبيّ عَيْظُرُ

حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا عبد الرحمن بن مَهْديّ، عن حمّاد بن سلمة. ح وحدثنا محمود بن غَيْلَان، حدثنا وكيع، عن حمّاد بن سَلَمَة، عن أبي الزبير، عن حابر ﴿ قال: دخل النبي ﷺ

# باب حضور اقدس الفُقَالِمُ کے عمامہ کا ذکر

فاکدہ: حضور النہ ایک عمامہ کی مقدار مشہور روایات میں نہیں ہے۔ طبرانی کی ایک روایت میں سات ذراع آتی ہے۔ بیجوری رافشیلیہ نے ابن حجر رافشیلیہ سے اس حدیث کا بے اصل ہونا نقل کیا ہے۔ علامہ جزری رافشیلیہ کتے ہیں کہ میں نے سیر کی کتابوں کو خاص طور سے تلاش کیا گر حضور کے عمامہ کی مقدار مجھے نہیں ملی۔ البتہ امام نووی رافشیلیہ نقل کیا جاتا ہے کہ حضور اقدس النوائی کے دو عمامہ کی مقدار مضور کے عمامہ کی مقدار فقط سات ہی ہاتھ کا ملائی ہے قول کے موافق، اور سات ہاتھ کا ملا علی قاری کے قول کے موافق، اور ایک بڑا بارہ ہاتھ کا۔ صاحبِ مدخل نے حضور النوائی کے عمامہ کی مقدار فقط سات ہی ہاتھ بتائی ہے دوسر انہیں بتایا۔ عمامہ کا باند ھنا سنتِ مستمرّہ ہے۔ بی اگر مالی گیا ہے عمامہ باندھنے کا تھم بھی نقل کیا گیا ہے، چنانچہ ارشاد حوسر انہیں بنایا۔ عمامہ کا باندھنا سنتِ مستمرّہ ہے۔ بی اگر مالی گیا ہے عمامہ باندھنے کا تھم بھی نقل کیا گیا ہے، چنانچہ ارشاد سے کہ عمامہ باندھا کرواس سے حلم میں بڑھ جاؤ گے۔ (فخ الباری)

حضرت عبدالله بن عمر رفی فی فی ہے کسی نے بوجھا کیا عمامہ باندھناسنت ہے؟ انھوں نے فرمایا ہاں سنت ہے۔(مینی) ایک حدیث میں آیا ہے: عمامہ باندھا کرو! عمامہ اسلام کا نشان ہے، اور مسلمان اور کافر میں فرق کرنے والا ہے۔(مینی) اس باب میں مصنف والنسیولیہ نے یانچ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) حضرت جابر فالني فرماتے ہيں كه حضور اقدس الني كي فتح كمه ميں جب شر ميں واخل ہوئے ہيں تو حضور اقدس الني كي ا كے سر مبارك پر سياه عمامه تھا۔ فاكدہ: يه حديث بظاہر گذشته باب كى روايات كے خلاف ہے جن ميں حضور الني كي كا حود

عمامة: [كل ما يعقد ويُلَف على الرأس، سواء كان تحت المغفر أو فوقه، أو ما يشد على القلنسوة، وكذلك ما يشد على رأس المريض، ولكن المراد منها هنا ماعدا المغفر] بالكسر معروف، وهم العصام حيث قال بالفتح، قال المناوي: العمامة سنة لاسيما للصلوة وبقصد التجمل لأخبار كثيرة، واشتداد ضعف كثير منها يجبره كثرة طرقها، وزعم وضع أكثرها تساهل.

مكة يوم الفتح، وعليه عِمَامة سوداء. حدثنا ابن أبي عمر، حدثنا سفيان، عن مُسَاور الوَرَّاق، عن جعفر ابن عمرو بن عُريت، عن عُمَاد بن غَيْلان بن عمرو بن حُريث، عن أبيه قال: رأيت على رسول الله ﷺ عمامة سوداء. حدثنا محمود بن غَيْلان ويوسف بن عيسى قالا: حدثنا وكيع، عن مُسَاور الوَرّاق، عن جعفر بن عمرو بن حُريَث،

پہنے ہوئے مّد مکر مد میں تشریف لے جانا وارد ہوا ہے، لیکن حقیقناً کوئی اختلاف نہیں، اس لئے کہ خُود پر عمامہ ہونے میں کوئی بُعد نہیں، وونوں روایتیں بسولت جمع ہو سکتی ہیں۔ بعض علاء نے لکھا ہے کہ داخلہ کے وقت تو خُود سر مبارک پر تھی اس کے بعد متصلًا ہی عمامہ باندھ لیا تھا، چونکہ وہی وقت تقریباً تھا اس لئے اس روایت میں داخلہ کا وقت کہا گیا۔ بعض علاء نے لکھا ہے کہ لوہے کی ٹوپی کی اذیت کی وجہ سے اس کے نیچے عمامہ باندھ رکھا ہوگا۔

(۲) عمرو بن حریث فطالفنی فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س للنگائیا کے سر مبارک پر سیاہ عمامہ دیکھا۔

فاکدہ: مسلم شریف اور نسائی شریف میں ہے عمرو بن حریث فطافٹو کہتے ہیں، وہ منظر گویااس وقت میرے سامنے ہے جب نبی کریم مسلم منبر پر خطبہ پڑھ رہے تھے، ساہ عمامہ آپ کے سر مبارک پر تھااور اُس کا شملہ دونوں شانوں کے در میان تھا۔

يوم الفتح: قال الزين العراقي: اختلفت ألفاظ حديث جابر في المكان والزمان الذي لبس فيه العمامة السوداء، فالمشهور أنه يوم الفتح، وفي رواية البيهقي في الشعب: يوم ثنية الحنظل وذلك يوم الحديبية، ويجاب: بأن هذا ليس باضطراب، وأنه لبس يوم الحديبية والفتح معا إلا أن الإسناد واحد، فليتأمل. عمامة: يخالف ما تقدم في الباب السابق: من المغفر، قال المناوي: وفي القاموس إن العمامة بالكسر: المغفر، والبيضة، وما يلف على الرأس. فلا حاجة إلى الجواب على ذلك.

مساور: بضم ميم وكسر واو وراء قاله القاري، قال النووي: بسين مهملة اسم فاعل، وصحف من قال: مبادر. الوراق: بتشديد الراء: بائع الورق، أو صانعه، أو منسوب إلى ورق الشجر، قاله القاري، وقال السمعاني: اسم لمن يكتب المصحف وكتب الحديث وغيرها، ويقال لمن يبيع الورق ببغداد. رأيت على إلخ: قال القاري: هذا يحتمل عام الفتح وغيره، وحال الخطبة وغيرها، يوم الجمعة وغيره، وسيحيء ما يبيّنه في الحديث الآتي.

الحويث: قال ميرك: حديث عمرو بن حريث في معنى حديث جابر، وأورده المصنف بطريقين، وزاد في الطريق الثاني: خطب الناس أي: يوم فتح مكة، وهذه الخطبة عند باب الكعبة على ما يفهم من كلام الحافظ ابن حجر العسقلاني، وأخرج مسلم من طريق أبي أسامة عن مساور: حدثني جعفر بن عمرو بن حريث عن أبيه قال: كأني أنظر إلى رسول الله على المنبر وعليه عمامة سوداء، وقد أرخى طرفيها بين كتفيها. و"طرفيها" بالتثنية في أكثر نسخ مسلم، وفي بعضها بالإفراد، قال عياض: وهو الصواب المعروف. قلت: وهكذا بالإفراد في رواية النسائي.

عن أبيه: أن النبي على خطب الناس وعليه عِمَاهة سوداء. حدثنا هارون بن إسحاق الهَمْدَانيّ، بيكون المهرون المعرون المعروبية عن عدد المعروب المعرو

(۳) عمرو بن حریث و النفودی سے بیر روایت ہے کہ حضور اقد سی النفویی نے ایک مرتبہ خطبہ پر مها اور حضور کے سر مبارک پر سیاہ عمامہ تھا۔ فائدہ: مشہور قول کے موافق بید خطبہ فیج مکہ کا خطبہ ہے، جو کعبہ کی چوکھٹ پر کھڑے ہو کر حضور اقد س النفویی نے فرمایا تھا، جس کا ذکر پہلی حدیثوں میں حضرت جابر و النفویک کی روایت سے گزر چکا ہے۔ لیکن بعض او گوں نے اس وجہ سے کہ اس قصہ میں بعض جگہ ''منبر'' کا لفظ آیا ہے اور فیج مکہ کا وہ خطبہ منبر پر نہیں تھا، اس لئے مدینہ منورہ کا کوئی اور خطبہ جمعہ کا مراد لیا ہے کہ بعض حدیثوں میں اس قصہ میں ''جمعہ 'کا لفظ بھی موجود ہے۔ ملا علی قاری جالفیجیا نے شرح مشاوۃ میں میرک شاہ سے نقل کیا ہے کہ یہ خطبہ حضور کے مرض وصال کا ہے۔ واللہ اعلم۔

(٣) ابن عمر والنفذ فرماتے ہیں کہ حضور اقدس فیل جب عمامہ باندھتے تو اس کے شملہ کو اپنے دونوں موندھوں کے درمیان لینی کھیلی جانب ڈال لیتے تھے۔ نافع یہ کہتے ہیں کہ میں نے عبد اللہ بن عمر والنفظ کو ایسے ہی کرتے دیکھا۔ عبید اللہ جو نافع کے شاگر دہیں وہ کہتے ہیں کہ میں نے اپنے زمانہ میں حضرت ابو بکر صدیق والنفظ کے پوتے قاسم بن محمد کو اور حضرت عمر والنفظ کے بوتے سالم بن عبد اللہ کو ایسے ہی کرتے دیکھا۔ فاکدہ: حضور اقدس النفظ کی عادت شریفہ شملہ کے بارے میں مختلف رہی ہے۔

خطب الناس: قال القاري: أي على المنبر كما في رواية مسلم، وبهذا يندفع ما قال بعضهم: من أن لبس السواد كان في فتح مكة فقط؛ لأن خطبته بحلي بمكة على المنبر، بل كان على باب الكعبة، ولذا ذكره صاحب المصابيح في باب خطبة الجمعة. قلت: ولفظ المشكوة: أن النبي بخطب وعليه عمامة سوداء، قد أرخى طرفيها بين كتفيه يوم الجمعة. رواه مسلم، قلت: لكن الإمام مسلما أخرجه في باب "دخول مكة بغير إحرام" ولفظه: كأني أنظر إلى رسول الله بخ على المنبر وعليه عمامة سوداء. الحديث. ليس فيه لفظ "الجمعة". عمامة: قال المناوي: وفي نسخة: "عصابةً". قلت: ولعل ذلك الباعث لميرك شاه؛ إذ قال: هذه الخطبة وقعت في مرض النبي بخ الذي توفي فيه. هكذا حكى عنه القاري في المرقاة.

المديني: هكذا في الشروح، وكذا على حواشي الهندية بطريق النسخة، وفي متولها: المدني. قال القاري والمناوي وغيرهما: نسبة إلى مدينة السلام على الأصح، زاد المناوي: احتراز عن يجيى بن محمد المدني، وهو اثنان آخران. قلت: وبلفظ المديني ذكره المصنف في الجامع بمذا الإسناد. ابن عمر هُما قال: كان النبي ﷺ إذا اعْتُمَّ سَلَالَ عِمَامته بين كَتَفيه. قال نافع: وكان ابن عمر يفعل السرعيان السرعيان ذلك. قال عبيد الله: ورأيت القاسم بن محمد وسالما يفعلان ذلك. حدثنا يوسف بن عيسى، حدثنا وكيع، حدثنا أبو سليمان -وهو عبد الرحمن بن الغسيل-، عن عِكْرمَة، عن عُنْ ابن عباس هُما

شملہ چھوڑنے کا معمول اکثر تھا حتی کہ بعض علاء نے یہاں تک لکھ دیا کہ بغیر شملہ کے باندھنا ثابت ہی نہیں، لیکن محققین کی رائے یہ ہے کہ گاہے بغیر شملہ چھوڑنے میں بھی مختلف معمول رہاہے، بھی آ گے دائے یہ ہے کہ گاہے بغیر شملہ چھوڑے بھی عمامہ باندھ لیتے تھے، اور شملہ جھوڑنے میں بھی مختلف معمول رہاہے، بھی آ گ دائیں جانب، بھی چچھے دونوں موندھوں کے در میان شملہ چھوڑتے تھے، بھی عمامہ کے دونوں سرے شملہ کے طریقہ پر چھوڑ لیتے تھے۔ علامہ مناوی ڈالنیمیلہ نے لکھا ہے کہ ثابت اگرچہ سب صور تیں ہیں لیکن ان میں افضل اور زیادہ صحیح دونوں موندھوں کے در میان یعنی چھپلی جانب ہے۔

(۵) ابن عباس و الني فراتے سے کہ حضور اقد س الني في ايک مرتبہ خطبہ پر معااور آپ کے سر مبارک پر سياہ عمامہ تھا يا چکنی پی تھی۔ فاکدہ: بہ قشہ حضور اقد س النی فی کر یم النی فی نی کریم النی فی کئی ہے تھی ۔ فاکدہ: بہ قشہ حضور اقد س النی فی کے مرض الوفات کا جا اور آخری وعظ ہے کہ اس کے بعد نی کریم النی فی نہ منبر پر تشریف لے گئے نہ کوئی خطبہ پر معا۔ اس میں انصار کی مراعات کا خاص طور سے حضور النی فی فی خور کی این ان اور احسانات گوائے اور بہ ارشاد بھی فرمایا کہ جو تم میں ہے کسی چیز کا بھی امیر بنایا جائے وہ ان کی خاص طور سے محاس اور احسانات گوائے اور بہ ارشاد بھی فرمایا کہ جو تم میں ہے کسی چیز کا بھی امیر بنایا جائے وہ ان کی خاص طور سے رعایت کرے۔ اس وقت حضور النی شرید درد قعاجس کی وجہ سے پی کا باند ھنا بھی موجہ ہے، اور چونکہ حضور اکرم النی فی کا بہت نہیں، حضور اقد س النی فی کا بھی ہونا ہونا کی مطلب میں دونوں طرف گئے ہیں کہ بعض علاء نے سیاہ عمامہ کا ترجمہ فرمایا ہے اور بعض نے بھی پی کا، غرض علاء اس کے مطلب میں دونوں طرف گئے ہیں کہ بعض علاء نے سیاہ عمامہ کا ترجمہ فرمایا ہے اور بعض نے بھی پی کا،

سدل: قال القاري: أي أرخي طرفها الذي يسمى العلاقة، وقال المناوي: هل المراد يسدل الطرف الأسفل حتى يكون عذبة أو يسدل الطرف الأعلى كل محتمل. كتفيه: قال ميرك: قد ثبت في السير بروايات صحيحة: أن النبي ﷺ كان يرخي علاقته أحيانا بين كتفيه، وأحيانا يلبس العمامة من غير علاقة. ابن الغسيل: منسوب إلى حد أبيه؛ لأن عبد الرحمن هذا هو ابن سليمان بن عبد الله بن حنظلة الغسيل المعروف بابن الغسيل، والغسيل لقب لجد أبيه حنظلة.

أن النبي ﷺ خطب الناس وعليه عصابة دسمًاء.

اور دونوں صحیح ہیں کہ لفظ بھی دونوں کو محتل ہے اور معمول بھی دونوں کے موافق ہے۔ اس صدیث کے ایک راوی ابن الغشیل ہیں جو حضرت حظلہ غسیل الملائکہ کی اولاد ہیں۔ حضرت حظلہ کا لقب غسیل الملائکہ پڑ گیا تھا جس کا ترجمہ فرشتوں کا غسل دیا ہوا ہے، ان کا عجیب واقعہ گزرا ہے کہ جس وقت اُحد کی لڑائی کے لئے کوچ ہوا ہے اور روائی کا اعلان ہوا تو یہ اپنی الملیہ کے ساتھ مشغول ہے، اس حالت میں شور سنا، معلوم ہوا کہ قافلہ روانہ ہو رہا ہے، یہ بھی خبر سنتے ہی ساتھ ہو گئے اور اتنی مہلت نہ ہوئی کہ غسل سے فراغت پاتے، وہاں پہنچ کر شہید ہوگئے۔ چو تکہ شہید کو غسل نہیں دیا جاتا اس لئے ان کو ایک بران بھی غسل نہیں دیا گیا، گر نبی اکرم شریفیا نے دیکھا کہ فرشتے ان کو غسل دے رہے ہیں اس لئے شخفیق فرمایا اور والی پران کی الملیہ سے یہ سارا حال معلوم ہوا۔ ور حقیقت ان حضرات کے نزدیک دین پر مر مٹنا اس کے لئے جان دے دیا اتنا ہی سہل کی المبیہ سے یہ سارا حال معلوم ہوا۔ ور حقیقت ان حضرات کے نزدیک دین پر مر مٹنا اس کے لئے جان دے دیا اتنا ہی سہل کھا جنا ہم لوگوں کواپنی خواہشات دنیوی میں مشغول و منہمک ہو جانا آسان ہے۔

عصابة: وفي رواية: عمامة، والعصابة هي العمامة، كما في القاموس. الدسماء: بفتح الدال المهملة وسكون السين المهملة: هي السوداء كما في نسخة، وقيل: الدسماء الملطخة بالدسم؛ لأنه ﷺ كان يكثر دهن شعره، فأصابتها الدسومة من الشعر.

### بابُ ما جاء في صفة إزار رسول الله علي

حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا إسماعيل بن إبراهيم، حدثنا أيوب، عن حُميد بن هلال، عن

## باب۔ حضور اقد س النُّهُ لِيَّا كَى كَنْكَى كَا ذِكْر

فائدہ: حضور اقد س سلطی کی عادت شریفہ لنگی باندھنے کی تھی۔ پاجامہ پہناآ تخضرت سلطی کی علامہ بجوری رائے ہوں ہوت کے عامہ بجوری رائے ہوں کے دور افتار سلطی کی تعقیق کے موافق رائے قول پہننے کا عدم جبوت ہے، البتہ یہ محقق ہے کہ حضور کے پاس موجود تھا۔ حتی کہ کہا گیا ہے کہ وصال کے بعد ترکہ میں بھی تھا۔ ابن قیم والسطی کتے ہیں کہ حضور سلطی کے خریدا تو ہے ہی اور ظاہر ہے کہ پہننے ہی کے لئے خریدا ہے، اس کے علاوہ متعدد احادیث میں حضور سلطی کا کہنا بھی وارد ہے اور صحابہ کرام والی تو حضور کی اجازت کے لئے خریدا ہے، اس کے علاوہ متعدد احادیث میں حضور سلطی کا پہننا بھی وارد ہے اور صحابہ کرام والی تبییں باندھتے ہیں بہنے ہی سے پہننے ہیں۔ حضور سلطی کے لئے فرمایا تم لوگ ان کا خلاف کرو، پاجامہ بھی پہنو لنگی بھی باندھو۔ ابو ہریرہ والی فرمایا تم بنتے ہیں۔ حضور سلطی کے خرایا پبنتا ہوں، بھی حدیث کے سلمہ میں کتے ہیں: میں نے حضور سلطی کے سلمہ میں بادہ ہوں ہوتے ہیں؛ میں نے حضور سلطی کے اس حدیث کو ضعیف بتایا ہے حدیث کے دھا تکنے کا حکم ہے، اس سے زیادہ پر دہ اور چیزوں میں نہیں ہے۔ لیکن محد ثین نے اس حدیث کو ضعیف بتایا ہے دیا الاو طلد) حضور سلطی کے کا حکم ہے، اس سے زیادہ پر دہ اور چیزوں میں نہیں ہے۔ لیکن محد ثین نے اس حدیث کو ضعیف بتایا ہے دول الاو طلد) حضور سلطی کے موافق کے ہاتھ کی اور اور ھے کا اکثر تھا۔ حضور سلطی کی کا در چار ہاتھ کمی اور ایک بالشت چوڑی بتائی جاتی ہے اور حضور سلے کے کا کہ موافق کے وار کی کھے ہیں۔

اس باب میں مصنف السليل نے جار حديثين ذكر فرمائي ميں۔

(۱) ابو بردہ وہ النے کہتے ہیں کہ حضرت عائشہ وہ کہنے ہمیں ایک پیوند گلی ہوئی چادر اور ایک موٹی لنگی دکھلائی اوریہ فرمایا کہ آنخضرت النی کی کیٹروں کے استعمال ان دو کیٹروں میں ہوا تھا۔ فائدہ: یعنی وصال کے وقت تک حضور لنگی کیٹرکا معمول ایسے ہی کیٹروں کے استعمال کا تھا، حالا تکہ اس وقت فتوحات بھی شروع ہو چکی تھیں، فی الجملہ وسعت بھی ہوگئی تھی۔ خیبر کی فتح کے بعد سے

إزار: بالكسر: الملحفة، يذكر ويؤنث، والمراد ههنا: ما يستر أسفل البدن، ويقابله الرداء، هو: ما يستر أعلى البدن.

أبي بردة: قال أخرجت إلينا عائشة ﴿ كَسَاءً مُلَبَّدًا، وإزاراً غليظًا فقالت: قُبِض روح بالكسر: ما يستر أعلى البدن [مندا] رسول الله ﷺ في هذين.

مسلمانوں کی مالی حالت بہتر ہونا شروع ہوگئی تھی اور فتح کمہ کے بعد ہے تو دوسر ہے سلاطین اور دوسر ہے ملکوں ہے ہدایا اور ندرانوں کا سلسلہ بھی شروع ہوگیا تھا۔ لیکن حضور شکھا گا معمول اپنی معیشت کے لئے وہی قدیم طرز رہا اور جو پچھ آتا اس کو دوسروں پر تقسیم فرما دیتے، جس کا پچھ نمونہ ''دکایاتِ صحابہ'' میں لکھ چکا ہوں۔ امام نووی والنظیم کہتے ہیں کہ بیہ حدیث اور اکسار کی اس جیسی حدیثیں اس طرف مشیر ہیں کہ حضور کو دُنیاوی لذات اور تنعمات ہے اعراض تھا۔ موٹا کپڑا تواضع اور اکسار کی طرف لے جاتا ہے، اور باریک عمدہ لباس بسا او قات عجب و تکبر اور خود بنی پیدا کرتا ہے۔ جھے سے میرے محرّم ہزرگ مولانا مولوی حکیم جمیل اللہ بن صاحب نگینوی ثم الدہلوی والنظیم نے حضرت اقد س فخر المحد ثین مولانا گنگوہی نور اللہ مرقدہ کا عجیب غریب قصہ نقل فرمایا کہ حضرت اقد س جب حج کو تشریف لیے تو مطاف کے کنارہ پر ایک نامینا ہزرگ تشریف فرما تھی، جب حضرت طواف میں اس طرف گذرتے تو وہ (البس لباس المصالحین) ہلکی آواز سے کہتے، اور جب حضرت طواف نے اس موٹا کپڑا ہے۔ بھر اور بعض او قات عمدہ کپڑا بھی پہننا ثابت ہے، جو بعض دینی مصالح کی وجہ سے نیز لباس موٹا کپڑا ہے۔ بیدا کمڑی لباس تھا اور بعض او قات عمدہ کپڑا بھی پہننا ثابت ہے، جو بعض دینی مصالح کی وجہ سے نیز ترک نگاف کی وجہ سے نیز معالم کی وجہ سے نیز کگاف کی وجہ سے قاکہ جسیا مہیا ہوگیا بہن لیا، یہ نہیں کہ عمدہ کپڑا ہی پہننا ثابت ہے، جو بعض دینی مصالح کی وجہ سے نیز ترک نگاف کی وجہ سے قاکہ جسیا مہیا ہوگیا بہن لیا، یہ نہیں کہ عمدہ کپڑے سے بالخصوص احتراز فرماتے۔

أبي بردة: كذا في النسخ بالموحدة والراء، فما في بعض النسخ من لفظ "أبي هريرة" غلط، تعم، يوجد في بعض النسخ بعد أبي بردة لفظ "عن أبيه" وهو أبو موسى الأشعري، وليس في أكثر النسخ المكتوبة والمطبوعة، إلا أنه جزم به المناوي في أصله، والصواب حذفه؛ لأن أبا بردة وإن ثبت روايته عن أبيه وعائشة الله كليهما، لكن هذا الحديث أحرجه المصنف في جامعه بهذا السند بعينه، وأبوداود في اللباس، والبخاري فيه وفي الجهاد، والخطيب في المشكوة وغيرهم، وليس عند أحدهم لفظ "عن أبيه" وأبو بردة هذا جد أبي الحسن الأشعري الإمام المعروف في الكلام.

ملبّدًا: بتشديد الموحدة المفتوحة، أي: مرقعا، يقال: لبدت الثوب إذا رقعته، وقيل: التلبيد: جعل بعضه ملتزقا ببعض كأنه زال وطأته ولينه لتراكم بعضه على بعض، قاله القاري، وقال المناوي: أصله الذي يجعل في رأسه لزوقا من نحو صمغ لتلبيد شعره، والمراد ههنا ما تُخن وسطه حتى صار كاللبد، وقيل: المراد المرقع. حدثنا محمود بن غيلان، أخبرنا أبو داود، عن شعبة، عن الأشعث بن سُليم، قال: سمعت عمّتي فحدّثت عن عمّها، قال: ينما أنا أمشي بالمدينة إذا إنسان خُلْفي يقول: ارفع إزارك، فإنه أتقى وأبقى،

(۲) عبید اللہ بن خالد فران کے ہیں کہ میں مدینہ منورہ میں ایک مرتبہ جارہا تھا، کہ میں نے ایک شخص کو اپنے پیچھے سے یہ کہتے سُنا کہ: لنگی اوپر کو اٹھاؤ کہ اس سے نجاست ظاہری اور باطنی تکبر وغیرہ سے (نظافت بھی زیادہ حاصل رہتی ہے اور کیڑا زمین پر گھٹ کر خراب اور میلا ہونے سے) محفوظ رہتا ہے۔ میں نے کہنے والے کی طرف متوجہ ہو کر دیکھا تو وہ حضور رسالت آب طالت کی طرف متوجہ ہو کر دیکھا تو وہ حضور رسالت آب طالت کی طرف متوجہ ہو کہیں گیا ہی خصور اور کیا اس کی حضور ہو سکتا ہے، اور کیا اس کی حفاظت کی ضرورت ہے۔ حضور اللہ بھی نے فرمایا اگر کوئی مصلحت تیرے نزدیک نہیں تو کم از کم میر اا تباع تو کہیں گیا ہی نہیں۔ میں نے حضور اللہ بھی کے ارشاد پر حضور اقد س اللہ کی کو دیکھا تو نصف سات تک تھی۔

فائدہ: لنگی پاجامہ وغیرہ کے مخنوں سے بنچ لاکانے کی بہت سخت وعیدیں آئی ہیں۔ مخنوں سے بنچ جتنے حصہ پر کپڑالئاتنا
ہے وہ آگ میں جلایا جائے گا۔ عبد الرحمن کہتے ہیں کہ میں نے حضرت ابو سعید خدری و النظی کے بارے میں استفسار
کیا، وہ فرمانے گئے کہ تم نے بڑے واقف سے سوال کیا، حضور نے یہ فرمایا ہے کہ مسلمان کی لنگی آ و ھی پنڈلی تک ہونا چاہئے
اور اس کے بنچ مخنوں تک بھی کچھ مضائقہ نہیں ہے، لیکن مخنوں سے بنچ جتنے حصہ پر لنگی لئے گی وہ آگ میں جلے گا، اور
جو شخص مشکرانہ کپڑے کو لئکائے گا قیامت میں حق تعالی شانہ اس کی طرف نظر نہیں کریں گے (ابو داؤد) اس قسم کی وعیدیں اور احادیث میں بھی آئی ہیں، اس لئے اس کی طرف خاص طور سے توجہ کرنی چاہئے، اس کے بالعکس ہمارے اس فرمانہ میں خاص طور سے کوجہ کرنی چاہئے، اس کے بالعکس ہمارے اس فرمانہ میں خاص طور سے کپڑا نیچ لئکا یا جاتا ہے۔ فالی اللہ المشخص۔

عمها: أي: عم عمة أشعث ابن سليم، اسمه عبيد بن حالد المحاربي، سكن الكوفة، وأما ما قال العصام: أن الأصح ما في بعض عمها: أي: عم عمة أشعث ابن سليم، اسمه عبيد بن حالد المحاربي، سكن الكوفة، وأما ما قال العصام: أن الأصح ما في بعض النسخ "عم أبيها" أي: عم ابن الحنظلة، فغير صحيح مع أنه ليس موجوداً في النسخ، نعم، ذكر مبرك شاه أنه وقع في كتاب تهذيب الكمال "عن أبيه"، فالضمير المجرور إلى الأشعث، ولا يخفى أن عم عمة الشخص عم أبيه، قاله القاري. قلت: وأيامًا كان فالمراد به عبيد بن خالد المحاربي. أتقى: أي: أقرب إلى سلوك التقوى، أو أوفق للتقوى؛ للبعد عن الكبر والخيلاء، أو للتنسزه عن القاذورات، ويؤيد الآخر ما في بعض النسخ "أنقى" بالنون أي: أنظف. وقوله: "أبقى" أي: أكثر بقاء.

ملحاء: بفتح الميم والحاء المهملة وسكون اللام، المراد: بردة سوداء، فيها حطوط بيض، يلبسها الأعراب، ليست من الثياب الفاخرة، وكأنه أراد أن هذا ثوب مهنة لا ثوب زينة، فلا خيلاء فيه. أسوة: [أي: أليس لك فِيّ أسوة أي: اقتداء واتباع؟] إياس: بكسر الهمزة وتخفيف الياء، ابن سلمة بن عمرو بن الأكوع، فسلمة منسوب إلى جده، صحابي معروف شجاع. وقال: ظاهر فاعله عثمان هم، قال القاري والمناوي: القائل عثمان، ويحتمل على بعد سلمة، وتكرار "قال" يرجح الأول. والغرض أنه كذا كان فعله هم، وكذا فعل عثمان هم، فهذه سنة مستمرة، ولم أحد الحديث في السنن ولا المسانيد إلا ما ذكره صاحب كنــز العمال عن الشمائل هذه، وابن أبي شيبة بهذا اللفظ بعينه، فلم يتحقق عندي أحد من الاحتمالين بعد. إزرة: بكسر أوله وسكون الزاء: اسم لهيئة الإزار. يعني النبي هم، وقائل ذلك سلمة.] نذير: بنون وذال آخره راء، مصغراً، وقيل: مكبراً، يعني النبي

وفي نسخة: "يزيد" بفتح تحتية وكسر زاء آخره دال مهملة، ففي التقريب: مسلم بن نذير بنون مصغراً ويقال: ابن يزيد كوفي.

<sup>(</sup>٣) سلمہ بن الاکوع کہتے ہیں کہ حضرت عثمان رفائظت لنگی نصف ساق تک رکھتے تھے اور فرماتے تھے کہ یہی ہیئت تھی میرے آقا حضور اقدس اللّٰن کیا کی گئے۔

<sup>(</sup>۴) حذیفہ بن یمان ڈل کئے ہیں کہ حضور اقد سلنگائی نے میری پنڈلی کے یااپنی پنڈلی کے گوشت کا حصہ پکڑ کر بیہ فرمایا کہ بیہ حدہ لنگی کی، اگر مجھے اس پر قناعت نہ ہو تو اس سے بچھ نیچی سہی، اگر اس پر بھی قناعت نہ ہو تو لنگی کا مخنوں پر کوئی حق نہیں، اگر اس پر بھی قناعت نہ ہو تو لنگی کا مخنوں پر کوئی حق نہیں، البذا مخنوں تک نہیں پہنچنا چاہئے۔ فائکہ ہی نخوں سے نیچی لنگی یا پاجامہ وغیرہ کا لئکانا حرام ہے، لیکن علاء نے ضرورت کو اس سے مشتیٰ کیا ہے کہ اگر کسی شخص کے شخنے میں پھنسی ہو جس سے مکھی وغیرہ بیٹھتی ہے تو ایسے شخص کو اس کی حفاظت کے لئے لنگی یا پاجامہ لئکا لینا جائز ہے جب تک کہ زخم اچھا ہو۔

بِعَضْلَةِ سَاقِي أو سَاقِه فقال: هذا موضع الإزار، فإن أبيت فأسفل، فإن أبيت فلا حق للإزار في الكعبين.

يِعَضْلة: كطلحة، أو محركة: كل عصب له لحم بكثرة، والمراد ههنا: اللحم المجتمع أسفل من الركبة من مؤخر الساق. ولفظ "أو ساقه" كذا بالشك عند المصنف وابن ماجة، والظاهر أنه شك من دون حذيفة، كيف! وهو صاحب القصة مع أن البيهقي أخرجه بدون الشك بلفظ "ساقي"، والمعنى على الشك: أنه الله أخذ بعضلة ساق حذيفة، أو بعضلة ساق نفسه الشريفة. للإزار: هذا يقتضي أنه يحرم أن يبلغ به إلى الكعبين، ولذا قال الحنفي: يجب أن لا يصل إلى الكعبين، قال القاري: هو غير صحيح؛ لرواية البخاري: ما أسفل من الكعبين من الإزار في النار.

## بابُ ما جاء في مِشْية رسول الله عليه

حدثنا قتيبة بن سعيد، أخبرنا ابن لهيعة، عن أبي يونس، عن أبي هريرة رهيه قال: ما رأيت مسيئا أحسن من رسول الله على كأن الشمس تجري في وجهه، وما رأيت أحدًا أسرع في مشية من رسول الله على كأن الشمس تطوى له، إنا لَنجهِد أنفسنا، وإنه لغير مُكتَرِثِ.

## باب۔ حضور اقد س لٹنگائیم کی رفنار کا ذکر

فائلہ ہ: حلیہ شریف کی روایات میں بھی حضور للٹی آئی کی رفتار کا ذکر تبعا گذر چکا ہے، اس باب میں صرف رفتار کی کیفیت کو متعلل بیان کرنا مقصود ہے۔

اس باب میں تین روایتیں مصنف والشیئلے نے ذکر کی ہیں۔

(۱) ابو ہریرہ زبالی فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س اللہ کیا ہے زیادہ حسین کوئی نہیں دیکھا، چک اور روشی گویا کہ آفاب آب ہی کے چہرہ میں چک رہا ہے۔ میں نے آپ سے زیادہ تیز رفتار بھی کوئی نہیں دیکھا، زمین گویا لیٹی جاتی تھی کہ ابھی چند منٹ ہوئے یہاں سے اور ابھی وہاں۔ ہم لوگ آپ کے ساتھ چلنے میں مشقت سے ساتھ ہوتے سے اور آپ گویا اپنی معمولی رفتار سے چلتے سے ساتھ رہ سکتے ہے۔ معمولی رفتار سے ساتھ بھی ہم لوگ اہتمام سے ساتھ رہ سکتے ہے۔

مشية: بالكسر كسدرة: ما يعتاده الإنسان من المشي، وقيل: هيئة المشي قاله المناوي. أبي يونس: اعلم أن المكني بهذه الكنية في الرحال خمسة نفر، والمراد هناك: سليم بن جبير مولى أبي هريرة. تجري: شبّه حريان الشمس في فلكها بحريان الحسن ونوره في وجهه في وعكس التشبيه مبالغة، وحص الوجه بذلك؛ لأنه الذي به يظهر المحاسن، لأن حسن البدن تابع لحسنه غالبا. في مشية: [المراد صفة مشيه في المعتاد من غير إسراع منه] بالكسر للهيئة، وفي نسخة بلفظ المصدر، وهو بفتح الميم بلاتاء، أي في كيفية مشيه قاله القاري.

لَنُجُهِد أنفسنا: [إنا لنُتعب أنفسنا ونوقعها في المشقة في سيرنا معه ﷺ.] وإنه لغير مكترثٍ: [والحال أنه ﷺ لغير مبال، ويمشى على هيئته.] الاكتراث: المبالاة، والمعنى: أنه ك غير مسرع بحيث تلحقه مشقة. حدثنا علي بن حُجْر وغير واحد قالوا: حدثنا عيسى بن يونس، عن عمر بن عبد الله مولى غُفْرة قال: "حدثني إبراهيم بن محمد - من ولد عليّ بن أبي طالب في الله عليّ إذا وصف النبيّ على قال: إذا مشى تَقلَع كأنما يَنْحَطُّ في صبّ. حدثنا سفيان بن وكيع، قال: أخبرنا أبي، عن المسعودي، عن عثمان بن مسلم بن هُرْهُو، عن نافع بن جُبير بن مطعم، عن "الحبرنا أبي، عن المسعودي، عن عثمان بن مسلم بن هُرْهُو، عن نافع بن جُبير بن مطعم، عن "الحبرنا أبي طالب في قال: كان رسول الله على إذا مشى، تَكَفّأ تكفّؤًا كأنما يَنْحَطّ من صبّب.

(۲) ابراہیم بن محمد کہتے ہیں کہ حضرت علی فیل فی جب آپ کا ذکر فرماتے تو یہ فرماتے کہ جب آپ چلتے تھے تو ہمت اور قوت سے لحاظ ہے قوت سے پاؤں اُٹھاتے۔ عور توں کی طرح سے پاؤں زمین پر گھیٹ کر نہیں چلتے تھے۔ چلئے میں تیزی اور قوت کے لحاظ سے ایسا معلوم ہوتا تھا گویا کہ او نچائی سے اُتر رہے ہیں۔ فائدہ: یہ حدیث پہلے عُلیہ شریف میں مفصل گذر چکی ہے۔

(۳) حضرت علی فیل فیل فرماتے ہیں کہ حضور اقد س ملی فیل جب تشریف لے چلتے تو پچھ جھک کر چلتے تھے گویا کہ بلندی سے اُتر رہے ہیں۔ فائدہ بید علی فیل کو بلتہ ہے گویا کہ بلندی سے اُتر رہے ہیں۔ فائدہ بید علی فیل کو بلتہ اوادیث میں چند جگہ آ چکا ہے۔

غير واحد: منهم أحمد بن عبدة، ومحمد بن الحسين، كما تقدم ذكرهما في أول الكتاب، وهذا الحديث جزء منه، فرقه المصنف في الموضعين لمناسبة الترجمة. غفرة: بضم المعجمة فسكون فاء، تقدم في أول الكتاب. تقلع: بفتح اللام المشددة من قلع الشجرة إذا نزعها من أصلها، أي مشى بقوة؛ لأن التقلع رفع الرجل من الأرض بقوة. المسعودي: هو عبد الرحمن بن عبد الله بن عبد الله بن مسعود، والحديث تقدم في الباب الأول من الشمائل برواية أبي نعيم عن المسعودي، وهذا مختصر منه. هومز: بضم الهاء والميم، غير منصرف. صبب: [هو: ما انحدر من الأرض، كما في القاموس. و"من" بمعنى "في" كما في بعض النسخ. والحاصل: كأنّما ينزل في موضع منحدر. وحمله على سرعة انطواء الأرض تحته خلاف الظاهر.]

## بابُ ما جاء في تَقَنُّع رسول الله عَلَيْ

حدثنا يوسف بن عيسي، أخبرنا وكيع، أخبرنا الرَّبيع بن صَبِيْح، عن يزيد بن أَبَان، عن (١)

## باب۔ حضور اقدیں النہ کیا کے قِناع کا ذکر

فاکرہ: قِناع وہ کیڑا کہلاتا ہے جس کو آنخضرت النہ کی مہارک پر عمامہ سے ینچے رکھ لیتے تھے تاکہ تیل کی وجہ سے عمامہ خراب نہ ہو۔ اس کے علاوہ اور بھی چند منافع علاء نے تحریر فرمائے ہیں۔

اس باب میں ایک ہی حدیث ذکر کی گئی۔

(۱) حضرت انس بران فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س میں گئی اپنے سر مبارک پر کپڑا اکثر رکھا کرتے تھے اور حضور میں گئی کا یہ کپڑا چکنا ہے کہڑا کو دجہ سے تیلی کا کپڑا معلوم ہوتا تھا۔ فاکدہ: لعنی جیسا اس کا کپڑا چکنا رہتا ہے ایسا ہی یہ کپڑا معلوم ہوتا تھا۔ فاکدہ: لعنی جیسا اس کا کپڑا چکنا رہتا ہے ایسا ہی یہ کپڑا میلانہ ہوتا تھا، استعمال سے چکنارہتا تھا۔ لیکن اس کے باوجود نبی اکرم میل کیا گئی کے خصوصیات میں یہ شار کیا گیا ہے کہ حضور کا یہ کپڑا میلانہ ہوتا تھا،

تقنع: معروف، وهو: تغطية الرأس بطرف العمامة أو برداء، أعم من أن يكون فوق العمامة أو تحتها، لرواية البخاري في الهجرة: أنه عليم أتى بيت أبي بكر متقنعا بنوبه، والظاهر أنه كان متغشيا به فوق العمامة، مستخفيا من أهل مكة، والمراد به ههتا: هو إلقاء القناع على الرأس، وهو بكسر القاف: خرقة تلقى على الرأس بعد تدهينه؛ لئلا يصل أثر الدهن إلى القلنسوة والعمامة. ثم جعله بابا مع أن حديثه سبق في "باب الترجل" لعله للتنبيه عليه خاصة لاهتمامه تشخ إياه قاله القاري، وقال المناوي: كثر كلام الناس في الطيلسان، والحاصل أنه قسمان: محنك: وهو ثوب طويل عريض، قريب من الرداء، مربع، يجعل فوق العمامة، ثم يدار طرفه من تحت الحنك إلى أن يحيط بالرقبة جميعها، ثم يلقى طرفاه على المنكبين، ومقور: وهو ما عدا ذلك، فيشمل المدور، والمثلث، والمربع والمسدول، وهو: ما يرخى طرفاه من غير ضمهما أو أحدهما، والأولى مندوب اتفاقا، ويتأكد لصلوة وحضور جمعة وعيد ومجمع، والثاني مكروه بأنواعه؛ لأنه شعار أهل الذمة، ووقع في أكثر الأحاديث التعبير بالتطيلس "بالتقنع"، وعن الطيلسان "بالقناع"، ومن ثم قال الحافظ ابن حجر في الخيمة، وبيحه المصطفى لبيت الصديق متقنعا: أي مطيلسا رأسه، هذا أصل لبس الطيلسان، فما على الرأس مع التحنيك بيء المصطفى لبيت الصديق متقنعا: أي مطيلسا رأسه، هذا أصل لبس الطيلسان، فما على الرأس مع التحنيك الطيلسان، ويسمى رداء مجازاً، وما على الكتاف هو الرداء الحقيقي، ويسمى طيلساناً مجازاً.

الوبيع: بن صبيح بالتكبير فيها، وهذا الحديث مكرر، تقدم بهذا السند بعينه وبهذا المتن بشيء من الزيادة في "باب الترجل" وحكموا على الحديث بالنكارة. أنس بن مالك فيه قال: كان رسول الله ﷺ يُكثِر القِنَاع، كأن ثوبه ثوب زيّات.

نہ حضور کے کیڑوں میں جوں پراتی تھی، نہ کھٹل خون کو چوس سکتا تھا۔ (قاری) علامہ رازی سے مناوی نے نقل کیا ہے کہ مکھی بھی آپ کے کیڑے پر مجھی نہیں بیٹھی۔

القناع: [بكسر القاف: الخرقة التي تلقى على الرأس بعد استعمال الدهن؛ لتقي العمامة من الدهن.] ثوبه: قال القاري: أي: أعلى ثوبه أو قناعه الذي يستر به، وقال المناوي: كان طوق قميصه طوق قميص بائع الزيت، فإنه وإن ألقى القناع على رأسه يصل منه شيء إلى عالي ثوبه. قلت: والظاهر أن المراد من ثوبه هذا هو القناع، وحكاه المناوي في شرح باب الترجل عن شارح.

### بابُ ما جاء في جِلسة رسول الله عَلَيْكُ

حدثنا عبد بن حُميد، أنبأنا عفان بن مسلم، أخبرنا عبد الله بن حسّان، عن جدّتيه، عن أُ قَيْلَة بنت مَخْرَمَة، أنها رأت رسول الله ﷺ في المسجد،

## باب۔ حضور اقد س طلع کی نشست کا ذکر

جلسة: بكسر الجيم اسم للنوع أي: هيئة حلوسه في وظاهر الروايات الواردة ترادف الجلوس والقعود، وهو كذلك عرفا، وأما لغة ففي القاموس: قد يفرق فيجعل الجلوس لما هو من اضطحاع، والقعود لما هو من قيام قاله المناوي. قال القاري: والظاهر أن المراد بالجلسة المعنونة: مقابلة القومة؛ ليشمل حديث الاستلقاء أيضاً. جدتيه: تقدم بعض الحديث في "باب اللباس" وذكر المصنف هناك اسم حدتيه: دحيبة وعليبة، وتقدم هناك أن الصواب صفية ودحيبة بنتي عليبة.

وهو قاعدٌ القُرُّفُصَاءَ، قالت: فلما رأيت رسول الله ﷺ المُتَخَشِّع في الجِلْسَة أَرْعِدتُ من الفَرَق. حدثنا بنت ناء وضها سعيد بن عبد الرحمن المخزوميّ وغير واحد قالوا: أخبرنا سفيان، عن الزُّهريّ، عن عبَّاد بن تميم، عن

(۲) عباد کے چچاعبد اللہ بن زید کہتے ہیں کہ میں نے حضور اکرم للنگائی کو معجد میں چِت لیٹے ہوئے دیکھا، اس وقت حضور اپنے ایک پاؤں کو دوسرے پاؤں کے اوپر رکھے ہوئے تھے۔

فائدہ: مسلم شریف کی روایت میں اس طرح لیٹنے کی ممانعت وارد ہوئی ہے۔ علماء نے دونوں کے در میان میں مختلف طریقوں سے جمع فرمایا ہے۔ واضح توجید یہ ہے کہ اس طرح لیٹنے کی دو صور تیں ہیں جو دونوں حدیثوں کا علیحدہ علیحدہ مصداق ہیں: ایک صورت تو یہ ہے کہ دونوں پاؤں پھیلا کر ایک قدم دوسرے قدم پر رکھ لے تو اس میں پچھ مضائقہ نہیں اور یہ صورت اس حدیث کا مصداق ہے جو شائل میں ہے۔ دوسری صورت یہ ہے کہ قدم کو دوسرے پاؤں کا گھٹنا کھڑا کر کے اس بررکھے، یہ مسلم شریف کی روایت کا مصداق ہے۔ اس صورت میں ممانعت کی وجہ یہ ہے کہ عرب میں عام طور سے لئگی باندھ کی روایت کا مصداق ہے۔ اس صورت میں ممانعت کی وجہ یہ ہے کہ عرب میں عام طور سے لئگی باندھ کر اس طرح لیٹنے سے ستر کھل جانے کا احمال قوی ہے اس لئے حضور سائٹی نے منع فرمایا۔ اس جگہ یہ بھی اشکال کرتے ہیں کہ اس حدیث کو ہیئت نشست سے کوئی خاص تعلق نہیں۔ علماء نے اس کی مختلف وجوہ بیل آئیں، سہل یہ ہے کہ باب میں بیشنے سے مراد عام لیا جائے بیٹھنے اور لیٹنے کو، اگر چہ لیٹنے کی بعض روایت سونے کے بیان میں آئیں گی۔ یہ بھی ممکن ہے جو ابن حجر راس میں جائز ہوا۔

القرفصاء: بضم قاف وسكون راء وضم فاء فصاد مهملة، يمد ويقصر: حلسة المحتبي، يقال: قرفص الرجل إذا شد يديه تحت رحليه، والمراد ههنا: أن يقعد الرجل على أليتيه فيلصق فخذيه ببطنه ويضع يديه على ساقيه، كما يحتبي بالثوب، وقيل: أن يحلس على ركبته منكبا ويلصق بفخذيه بطنه ويتأبّط كفيه قاله القاري. المتخشع: [أي: الخاشع خشوعًا تامًا.] الفرق: [شدّة الخوف والهيبة] أي: من الخوف والفزع الناشي من علاه والله من عظم المهابة والجلالة، أو من توهم نسزول عذاب على الأمة، أو من غضب منه عليهم، أو للتأسي به؛ لأنه إذا كان مع كمال قربه من ربه غشيه من حلاله ما يصيره كذلك، فغيره يجب أن يرعد فرقا، قاله المناوي. عبّاد: بفتح المهملة وتشديد الموحدة كشدّاد، وعمه هو عبد الله بن زيد بن عاصم، أخو تميم لأبيه، أو لأمه، يقال: هو الذي قتل مسيلمة الكذاب.

عمّه: أنه رأى النبي الله مستلقيا في المسجد واضعا إحدى رِجليه على الأخرى. حدثنا سَلَمَة بن شَبيب، أنبأنا عبد الله بن إبراهيم المدنيّ، أخبرنا إسحاق بن محمد الأنصاريّ، عن رُبَسيح بن عبد السرحمن بن أبي سعيد، عن أبيه، عن "جده أبي سعيد الخدريّ الله عن رُبَسيح بن عبد السرحمن بن أبي سعيد، عن أبيه،

(س) ابو سعید خدری و فیلنی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س فیلنی جب معجد میں تشریف رکھتے تھے تو گوٹ مار کر تشریف رکھتے تھے۔

فائدہ: گوٹ مار کر بیٹھنا ہے کہلاتا ہے کہ دونوں گھٹنوں کو کھڑا کر کے سُرین کے بل بیٹھے اور دونوں ہاتھوں سے پنڈلیوں پر لیٹ پر حلقہ کر لے، بیا او قات بجائے ہاتھوں کے کپڑا، کنگی، عمامہ وغیرہ اس طرح لیبیٹا جاتا ہے کہ کمر اور پنڈلیوں پر لیٹ جائے۔ یہ بیت تواضع اور مسکنت کی نشست ہے، اس لئے حضور بھی اکثر ایسے ہی تشریف رکھتے تھے اور حضرات صحابہ و فیلی میں نیکن یہ مقصود نہیں کہ ہمیشہ ایسے ہی تشریف فرما ہوتے تھے۔ اس لئے اب ابو داؤد کی اس روایت سے کھھ خلاف نہیں رہا جس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضور ملی فیلی مماز کے بعد طلوع آ فتاب تک معجد میں چار زانو تشریف کہ کر گھتے تھے۔ ایس اور وہ د کی ہیں۔ اس طرح بیٹھنے میں رکھتے تھے۔ ایسے ہی اور ان مختلف احادیث سے بھی خلاف نہیں رہا جو اس بارے میں وارد ہوئی ہیں۔ اس طرح بیٹھنے میں علاوہ تواضع اور انکسار کے راحت بھی ہے، اس لئے ایک حدیث میں آ یا ہے کہ گوٹ مار کر بیٹھنا عرب کی دیواریں ہیں، علاوہ تواضع اور انکسار کے راحت بھی ہے، اس لئے ایک حدیث میں آ یا ہے کہ گوٹ مار کر بیٹھنا عرب کی دیواریں ہیں، علاوہ تواضع اور انکسار کے راحت بھی ہے، اس لئے ایک حدیث میں آ یا ہے کہ گوٹ مار کر بیٹھنا عرب کی دیواریں ہیں،

مستلقيا: [الاضطحاع على القفا.] وجليه: قال القاري: أي مع نصب الأخرى أمدها، وهذا الحديث في الصحيحين، وهو بظاهره ينافي ما رواه مسلم عن حابر: أن النبي قال: لا يستلقين أحدكم ثم يضع إحدى رجليه على الأخرى. قال الخطابي: في الحديث الأول بيان حواز هذا الفعل، ودلالة على أن خبر النهي عنه إما منسوخ، وإما أن يكون علة النهي أن تبدوا العورة، وقيل: كان الفعل قبل النهي، أو لضرورة من تعب، أو لبيان الجواز، وقيل: وضع إحداهما على الأخرى يكون على نوعين: أحدهما: أن تكونا ممدودتين إحداهما فوق الأخرى، ولا بأس بذلك؛ لعدم الانكشاف حينة، والثاني أن ينصب إحداهما ويضع الأخرى على الركبة المنصوبة، وهو محمل النهي. قال العسقلاني: والتأويل أولى من ادعاء النسخ؛ لأنه لا يثبت بالاحتمال، وكذا القول: بأن الجواز من الخصائص؛ لأنه لا يثبت بالاحتمال، ولأن بعض الصحابة كانوا يفعلون ذلك بعده ولم ينكر عليهم مختصراً. قال المناوي: وجمع بأن الجواز لمن أمن الانكشاف كالمتسرول، والنهي لمن لم يأمن كالمتسزر، وإنما أطلق النهي؛ لأن الغالب فيهم الاتسزار. وهذا الجمع أولى كما للحافظ ابن حجر من ادعاء النسخ، وأما قول العصام: إنه كان لمرض، إنما يتم إن عرف ذلك، ولم يرد.

شبيب: بفتح المعجمة وكــسر الموحدة الأولى، كطبيب. وبــيح: براء مهملة فموحدة فحاء مهملة، مصغر ربح.

قال: كان رسول الله على إذا جلس في المسجد احتبي بيديه. صلوات الله عليه.

لینی جنگل میں چونکہ دیواریں نہیں ہوتیں جس سے سہارا ہوسکے، اس لئے بیہ قائم مقام دیوار کے ہے، بسا او قات بجائے ہاتھوں کے کیڑالپیٹ لیاجاتا ہے جو مزید راحت کا سبب ہوتا ہے۔

احتبى: [الاحتباء أن يجلس على أليتيه ويضم رجليه إلى بطنه بنحو عمامة يشدها عليهما وعلى ظهره، واليدان بدل عما يحتبى به من نحو عمامة، والاحتباء جلسة الأعراب] لا يخالف ماورد من النهي عن الاحتباء يوم الجمعة والإمام يخطب؛ لأن النهي لجلب النوم، والإفضاء إلى انتقاض الوضوء، أو على إحداث الاحتباء، كما مال إليه الطحاوي، فهذا محمول على غير انتظار الصلوة، بل محمول على بعض الأوقات؛ لما في أبي داود برواية جابر: أنه عظم كان إذا صلى الفحر حلس متربعاً، وكذا فيه روايات أخرى، فهذا كله محمول على اختلاف الأوقات والتوسع. صلوات: هكذا في بعض النسخ كما قاله القاري، وفي بعضها: صلوات الله وسلامه عليه.

## بابُ ما جاء في تُكَأَة رسُول الله عَلَيْ

حدثنا عباس بن محمد الدُّوريّ البغدادي، أخبرنا إسحاق بن منصور، عن إسرائيل، عن سِمَاك بن حَرْب، عن إسرائيل، عن سِمَاك بن حَرْب، عن المَمْرَة قال: رأيت رسول الله على وسادة على يساره. حدثنا حُميَد بن مَسْعَدة، أخبرنا بشْر بن المفضّل، أخبرنا الجُريريّ، أخبرنا عبد الرحمن بن أبي بَكْرة،

## باب۔ حضور اقد س للنُحَالِمُ کے تکبہ کا ذکر

فأكده: مصنف النصيلية في اس باب مين جار حديثين ذكر فرمائي مين:

(۱) جابر بن سمرة بن خوات بین که میں نے حضور اقد س التی کیا کا کے ہوئے دیکھا، جو باکیں جانب رکھا ہوا تھا۔ فاکدہ: تکید داکیں اور باکیں دونوں جانب میں جائز ہے۔ حدیث میں بائیں جانب کا لفظ کسی شخصیص کی وجہ سے خبیں، اتفاقی امر ہے، لیکن قواعدِ محد ثین کے لحاظ سے باکیں کا لفظ یہاں مشہور روایات میں نہیں ہے، اس لئے امام ترمذی بالنظید نے باب کے ختم پر اس لفظ پر کلام کیا ہے۔

تكافى: بضم أوله كـــ"لُمَزَة": ما يتكأ عليه من وسادة وغيرها، أصلها "وكأة" أبدلت الواو تاءً. والمراد هناك: ما أعد لذلك فخرج الإنسان منه، فإذا اتكأ عليه لا يسمى تكأة، ولذا ترجم المصنف لها ببابين فرقا بينهما، وقدم هذا؛ لأنه أصل في الاتكاء، وأما الاتكاء على الإنسان فعارض وقليل، والأوجه عندي أن هذه الترجمة تعم التكأة والاتكاء عليها، وغرض الترجمة الآتية حواز الاتكاء على الإنسان خاصة، فلا يشكل بالروايات الواردة قيها.

الله وي: بضم المهملة، قال شراح الشمائل: محلة ببغداد، أو قرية من قراها، وقال صاحب المخني: قرية بعراق. وسادة: [ما يُتوسد به من المِحَدة.] يساره: أي: حال كونها موضوعة على جانبه الأيسر، وهو بيان الواقع لا للتقييد، فيجوز الاتكاء على الوسادة يمينا ويساراً، وسيصرح المصنف بأن زيادة "على يساره" انفرد بها إسحاق، قال القاري والمناوي: لكنه مع ذلك محتج به. الجويري: بضم الجيم وفتح الراء الأولى فتحتية ساكنة، هو سعيد بن إياس الجريري. ابن أبي بكرة: [هو أوّل مولود ولد في الإسلام في البصرة، فهو بصري تابعي.]

#### عن أبيه قال: قال رسول الله عن ألا أحدثكم بأكبر الكبائر؟ قالوا: بلي، يا رسول الله!

(٢) ابو كره فالنفى كت بي كه حضور النفيلي في ايك مرتبد ارشاد فرماياكياتم لوگول كوكبيره گناهول مين سب س برات گناه بتاؤں؟ صحابہ وَ ﷺ نے عرض کیا، کہ ضرور یا رسول اللہ! ارشاد فرما نیں۔ حضور نے فرمایا کہ اللہ جَلَّ کَالُہٰ کے ساتھ کسی کو شر یک بنانا اور والدین کی نافرمانی کرنا اور جھوٹی گواہی وینا یا جھوٹی بات کرنا۔ راوی کو شک ہے کہ ان وونوں میں سے کون سی بات فرمائی تھی۔ اُس وقت حضور اقدس ملک کیا کی چیز پر فیک لگائے ہوئے تشریف فرما تھے، اور جھوٹ کا ذکر فرماتے وقت اہتمام کی وجہ سے بیٹھ گئے اور بار بار فرماتے رہے، حتی کہ ہم لوگ میہ تمناکر نے لگے کہ کاش! اب حضور سکوت فرما دیں، بار بار ارشاد نه فرمائیں۔ فائکرہ: حضور کھنگائی کے بار بار ارشاد فرمانے پر سکوت کی تمنا یا تو اُس عشق و محبت کی وجہ سے ہے جو صحابہ کرام بلنے بنا کو حضور کھنے گئے کے ساتھ تھی کہ حضور کو بار بار فرمانے پر تعب ہوگا اور ہم لوگوں کے لئے ایک بار فرمانا بھی کافی ہے، اور ممکن ہے اس خوف ہے ہو کہ حضور اقدس منتی کی پر ناراضی اور غصہ کے آثار ہوں، اور بیہ بھی ممکن ہے کہ اس خطرہ سے ہو کہ کہیں ایبانہ ہو کہ حضور اللّٰہ ﷺ کوئی لفظ ایباار شاد فرمائیں کہ جوامت کے لئے باعثِ خسران بن جائے۔ جن لوگوں کو کمسی دینی یا دنیاوی دربار کی حاضری میسر ہوتی ہے وہ اس حالت سے خوب واقف ہوتے ہیں۔ اور حضور الفَيْنَاكُم الله بار ارشاد فرمانا شدّتِ اجتمام كى وجد سے تھاكہ جھوٹ كى وجد سے آدمى زِنا، قلّ وغيره بہت سے گناہوں میں مبتلا ہو جاتا ہے۔ حضور کھنگانیا کا ارشاد ہے کہ جب کوئی شخص حبوث بولتا ہے تو فرشتے اُس کے منہ کی بدبو کی وجہ سے ا یک میل دور چلے جاتے ہیں۔ حضور منتخ کیا کارشاد ہے کہ مومن جھوٹا نہیں ہوسکتا۔ حضرت صدیق اکبر رخال فی فرماتے ہیں

أبيه: هو أبو بكرة نفيع ابن الحارث، صحابي مشهور. [وإنّما كتّي ببكرة؛ لأنه تدلى للنبي على من حصن الطائف في بكرة لما نادى المسلمون: مَن نــزل من الحصار فهو حرّ.] بأكبر الكبائر: استشكل: بأن أكبر الكبائر لا يكون إلا واحدا فكيف عدّد ههنا بضعا؟ وأحيب بأحوبة شتى: منها أن المراد جنس معصية هي أكبر المعاصي الكبار، وقيل: إن الموصوف به إذا كان متعدداً كان المعنى متعدداً من الكبائر كل منه أكبر من جميع ما عدا ذلك المتعدد، وقيل: يقصد بالأكبر الزيادة على ما أضيف إليه لا الزيادة المطلقة، كما بين في موضعه قاله القاري. واختلفوا أيضاً في معنى الكبيرة على أقوال كثيرة، محلها المطولات سيّما شروح البخاري.

کہ اپنے آپ کو جھوٹ سے بچاؤ کہ جھوٹ ایمان سے دور رہتا ہے۔ (اعتدال)اس حدیث شریف میں کبیرہ گناہوں کا ذکر ہے۔ شریعت میں گناہ دو طرح کے ہوتے ہیں: ایک صغیرہ کہلاتے ہیں، جو دضو، نماز، روزہ، حج وغیرہ سے معاف ہوتے رہتے ہیں۔ دوسرے کبیرہ گناہ لیمن بڑے سخت گناہ کہلاتے ہیں، جن کے متعلق ضابط یہ ہے کہ وہ بغیر تو یہ کے ہر گز معاف نہیں ہوتے ،البتہ حق تعالیٰ شانہ کسی کی رعایت فرما کراپنے فضل سے معاف فرما دیں تو یہ امر آخر ہے، گرآ کمینی چیز یہی ہے کہ وہ بغیر تو یہ کے معاف نہیں ہوتے۔

اس میں اختلاف ہے کہ کبیرہ گناہ کتنے ہیں؟ علاء نے متعقل تصانیف ان میں تحریر فرمائی ہیں۔ علامہ ذہبی بالشیطیہ کی ایک کتاب اس مضمون میں مستقل ہے، جس میں چار سو کبیرہ گناہ گنوائے ہیں۔ علامہ ابن حجر کلی بالشیطیہ نے بھی دو جلدوں میں ایک کتاب تصنیف کی ہے جو مصر میں حجیب گئی ہے، اُس میں نماز، روزہ، حج، زکوۃ، معاملات وغیرہ ہر باب کے کبیرہ گناہ مستقل گنوائے ہیں، اور کل مجموعہ چار سو سر سٹھ مفضل شار کرائے ہیں۔ ملا علی قاری برانسیطیہ نے شرح شائل میں مشہور کبائر کو گنوایا ہے، جو حسب ذیل ہیں:

آ دمی کا قبل کرنا، زِنا کرنا، اغلام بازی، شراب پینا، چوری کرنا، کس پر تہت لگانا، کچی گواہی کا چھپانا، جھوٹی قشم کھانا، کسی کا مال چھین لینا، بلا عذر کفار کے مقابلہ سے بھاگنا، سودی معاملہ کرنا، یتیم کا مال کھانا، رشوت لینا، اصول یعنی والدین

متكنًا: أي: قبل الجلوس، والجملة حال، وهو يشعر بأنه اهتم بذلك حتى جلس، وسبب الاهتمام كون الزور أسهل وقوعاً على الناس، والتهاون به أكثر، فإن الإشراك ينبو عنه قلب المسلم، والعقوق يصرف عنه الطبع السليم، والحوامل على الزور كثيرة، كالعداوة والحسد وغيرهما، فاحتيج إلى الاهتمام به. وأشكل على الحديث: بأن الوارد فيه الاتكاء لا التكأة، فكان المناسب للباب الآتي. وأقصى ما قبل في دفعه: إنه يستلزم التكأة، وفيه ما قيه، هكذا قالت الشرّاح، ولا يشكل على عموم الترجمة كما تقدم. أو قول الزور: شك من الراوي، ورواية البحاري بدون الشك بلفظ: "ألا وقول الزور، وشهادة الزور"، من عطف الخاص على العام.

وغیرہ کی نافرمانی کرنا، قطع رحمی کرنا، جھوٹی حدیث بیان کرنا، رمضان کاروزہ توڑ دینا، ناپ تول میں کمی کرنا، فرض نماز کو وقت ہے آئے چیچے پڑھنا، زکوۃ نہ دینا، مسلمان کو یا کسی کافر کو جس سے معاہدہ ہوناحق مارنا، کسی صحابی کی شان میں گتاخی کرنا، غیبت کرنا بالحضوص کسی عالم کی یا حافظ قرآن کی، کسی ظالم سے چغلی کھانا، دَیوث بِن کرنا یعنی اپنی بیوی بیٹی وغیرہ کے ساتھ کسی کے فخش تعلق کو گوارا کرنا، قرم سازی یعنی بھڑوا بن کرنا کہ اجنبی مرد عورت یا اس قتم کے دوسرے نا جائز تعلقات میں سعی کرنا، امر بالمعروف اور نہی عن المنکر چھوڑ دینا یعنی نیک کاموں کا تھم اور بُری باتوں سے روکنے کو باوجود قدرت کے چھوڑ دینا، جادو کا سیکھنا یا سیکھانا، کسی پر جادو کرنا، قرآن پاک پڑھ کر بھلا دینا، بلا مجبوری کسی جاندار کو جَلانا، قدرت کے چھوڑ دینا، جادو کا سیکھنا یا سیکھانا، کسی پر جادو کرنا، قرآن پاک پڑھ کر بھلا دینا، بلا مجبوری کسی جاندار کو جَلانا، اللہ تعالیٰ کی رحمت سے ناامید ہونااور اُس کے عذاب سے نہ ڈرنا، عورت کا خاوند کی نافرمانی کرنااس کی خواہش پر بلا وجہ انکار کرنا، چغلی کھانا۔

ملاعلی قاری والنے کیے نے مثال کے طور پر ان کو نقل کیا ہے۔ مظاہر حق ترجمہ مشکوۃ شریف کے شروع میں کبار کا مستقل باب ہے، اُس میں بھی ان کو اور اس فتم کے اور چند گناہوں کو گنوایا ہے۔ اس میں لکھا ہے کہ اللہ کے ساتھ کسی کو شریک کرے، یا عبادت میں، یا اُس سے استعانت حاصل کرنے میں، یا علم میں، یا قدرت میں، یا نقرف میں، یا نیا کرنے میں، یا نیا کرنے میں، یا نوگ کرنے میں، یا نور ان اوگوں میں، یا نور اور کو بھی جانے۔ نیز امور ذیل بھی کے اس کی طرف امور سونیے میں یعنی جیسے اللہ بَلُ فَا کے سب کام سپر دہیں اس طرح اور کو بھی جانے۔ نیز امور ذیل بھی اس میں ذکر کیے ہیں:

گناہ پر اصرار کی نیت رکھنا، نشہ کی چیز پینا، اپنے محر موں سے نکاح کرنا، جوا کھیلنا، کفار سے دوستی کرنا، باوجود قدرت کے جہاد نہ کرنا، مر دار کا گوشت کھانا، نجو می اور کا بہن کی تقیدیق کرنا، قرآن پاک اور رسول اللہ طبیعی اور فرشتوں کو بُرا کہنا یاان کا انکار کرنا، صحابہ کرام کو بُرا کہنا، بیوی اور خاوند میں لڑائی ڈلوانا، اسراف کرنا، فساد کرنا، کسی کے سامنے نگا ہونا ( یعنی بیوی کے علاوہ )، بخل کرنا، پیشاب اور منی سے پاک نہ کرنا یعنی اگر لگ جائیں تو نہ دھونا، تقدیر کو جھٹلانا، تکبر کی وجہ سے پائنچہ مخنوں سے نیچ کرنا، نوحہ کرنا، بُرا طریقہ ایجاد کرنا، محسن کی نا شکری کرنا، کسی مسلمان کو کافر کہنا، حالفنہ سے صحبت کرنا، غلہ کی گرانی سے خوش ہونا، جانوں اور حافظوں کی حقارت کرنا، سے خوش ہونا، جانور سے بد فعلی کرنا، امر دکو شہوت سے دیجھنا، کسی کے گھر میں جھانکنا، عالموں اور حافظوں کی حقارت کرنا،

عن أبي جُحَيفة قال: قال رسول على: أما أنا فلا آكل مُتكِئًا. حدثنا محمد بن بشار، حدثنا عبد الرحمن بن مهدي، أخبرنا

اگر ایک سے زیادہ پیمیاں ہوں تو اُن کے در میان مساوات نہ کرنا، امیر سے عہد شکنی کرنا وغیرہ وغیرہ بتائے ہیں۔ اِن کبائر میں بھی در جات ہیں، اسی وجہ سے حدیث بالا ہیں کبائر کے بڑے گناہ فرمایا گیا ہے اور مختلف احادیث میں موقع کے مناسب مختلف فتم کے گناہوں کا ذکر فرمایا ہے۔ علماء نے لکھا ہے کہ اصرار کرنے سے صغیرہ گناہ بھی کبیرہ بن جاتا ہے اور توبہ استغفار کرنے سے کبیرہ گناہ بھی باقی نہیں رہتا، معاف ہوجاتا ہے۔ اور توبہ کی حقیقت یہ ہے کہ دل سے اس فعل پر واقعی ندامت ہو اور آئندہ کو اس گناہ کے نہ کرنے کا پختہ ارادہ ہو کہ اب بھی نہ کروں گا، جاہے اس کے بعد کسی دوسرے وقت وہ پھر سر زدہی ہو جائے،اس سے وہ پہلی توبہ زائل نہیں ہوتی۔ توبہ کے وقت سے پختہ ارادہ ہونا جاہئے کہ پھر مجھی نہیں کروں گا۔ (٣٠٣) ابو جميفه في كن كت عن كد حضور النَّفِيُّةِ في ارشاد فرماياكد مين تو ئيك لكاكر كهانا نبين كهانا فائد ٥: اس كن كد یہ صورت تواضع کے خلاف ہونے کے علاوہ بہت کھانا کھانے کی طرف منجر ہوتی ہے۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ اس سے بیت بھی بڑھ جاتا ہے اور سرعت بضم بھی حاصل نہیں ہوتا۔ اپنا ذکر حضور للکی نے اس کئے ارشاد فرمایا تاکہ اس کا ا تباع کیا جائے۔ علماء نے لکھا ہے کہ فیک لگانے کی چار صور تیں ہیں اور چاروں اس میں داخل ہیں: اول یہ کہ دائیں یا بائیں پہلو کو دیوار یا تکیہ وغیرہ پر سہارالگائے۔ دوسرے میہ کہ تھیلی ہے زمین پر سہارالگائے۔ تیسرے یہ کہ چوزانو لعنی چوکڑی مار کر کسی گدے وغیرہ پر بیٹھے۔ چوتھے یہ کہ کمر گاؤ تکیہ یا دیوار سے لگائے کہ یہ سب ہی صورتیں بفرق مراتب ٹیک میں داخل ہیں۔

أي جعيفة: بضم الجيم وفتح الحاء المهملة، اسمه وهب بن عبد الله، صحابي صغير، توفي النبي الله وهو لم يبلغ. أما أنا: "أمّا" ههنا نجرد التأكيد. قال القاري: سبب هذا الحديث قصة الأعرابي المذكور في حديث عبد الله بن بسر عند ابن ماحه، قال: أهديت للنبي الله شاة، فحثا على ركبتيه يأكل، فقال الأعرابي: ماهذه الجلسة؟ قال الله : إن الله جعلني عبدا كريما، و لم يُجعلني جباراً عنيداً. منكنا: [المتكئ: المائل إلى أحد الشقين مُعتمِداً عليه وحدد، وحكمة كراهة الأكل متكنا: أنه فعل المتكبرين المكثرين من الأكل نَهْمة، والكراهة مع الاضطحاع أشد منها مع الاتكاء.] مهديّ: بفتح ميم وسكون هاء، آخره ياء مشددة.

سفيان، عن علي بن الأقمر قال: سمعت '' أبا جُحَيفة يقول: قال رسول الله ﷺ: لا آكل مُتّكِمًّا. حدثنا يوسف بن عيسى، حدثنا وكيع، حدثنا إسرائيل، عن سِمَاك بن حرب، عن '' جابر بن سَمْرَة قال: رأيت النبي ﷺ متكا على وِسَادة. قال أبو عيسى: لم يذكر وكيع "على يساره". وهكذا روى غير واحد عن إسرائيل نحو رواية وكيع، ولا نعلم أحدا روى فيه "على يساره" إلا ماروى إسحاق بن منصور، عن إسرائيل.

(۵) جابر بن سمرہ وظاففہ کہتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س النگونی کو ایک تکمیہ پر ٹیک لگائے ہوئے دیکھا۔ فاکدہ: بیہ وہی حدیث ہے جو باب کے شروع میں گذر چکی۔ مصنف دالنے علیہ کو اس پر کلام کرنا مقصود تھا اس لئے مکر رذکر فرمایا۔

سفيان: هو الثوري، ولعل المصنف ذكر هذا السند لتقوية الرواية، فإن شريكا سيء الحفظ عندهم.

قال أبو عيسى إلخ: غرض المصنف زيادة لفظ "عن يساره" غريب، تفرد به إسحاق بن منصور المتقدم روايته في أول الباب، وكذا تكلم المصنف على هذه الزيادة في جامعه.

#### بَابُ مَا جَاءَ فِي اتَّكَاءِ رَسُول الله عَلَيْ

حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، أخبرنا عمرو بن عاصم، أخبرنا هاد بن سَلَمَة، عن ' حُميد،

## باب۔ حضور اقد س طلع آلے کا تکبہ کے علاوہ کسی اور چیز پر طیک لگانے کا ذکر

فائدہ: تکیہ کا ذکر پہلے باب میں گذر چکا ہے۔ اس کے علاوہ حضور کا آ دمیوں پر بیاری کی حالت میں سہار ااور ٹیک لگانا بھی ثابت ہے، بظاہر اسی لئے مصنف ران کے اس باب کو مستقل ذکر کیا۔

اس باب میں دوروایتیں ہیں:

(۱) حفرت انس وظافی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س الفی فی طبیعت ناساز تھی اس کے ججرہ شریفہ سے حضرت اسامہ وہا فی پر سہارا کیے ہوئے تشریف لائے اور صحابہ وہا کی نماز پڑھائی۔ حضور اقد س الفی کی اس وقت ایک بمنی منقش چادر میں لیٹے ہوئے تھے۔ فائدہ: یہ حدیث حضور اقد س الفی کی کے لباس کے بیان میں نمبر ۲ پر گذر چکی ہے۔

اتكاء: قال بعض الشراح: إن الغرض من الباب السابق بيان تُكتَتِه عليه، وفي هذا بيان الاتكاء المصدر، فالفرق بينهما بالمعنى المصدري وبيان ما اتكئ عليه، ولذا قالوا لبعض الروايات المتقدمة في الترجمة السابقة الأولى: ذكره في الباب الآبي. والأوجه عندي في بيان الفرق في الترجمتين: أن في الأولى كان ذكر الوسادة المعروفة أعم من بيانما وبيان الاتكاء عليها، وفي هذه الترجمة بيان الاستناد على غير الوسادة من الإنسان وغيره، بل يظهر من ملاحظة الروايات أن الغرض ههنا الاتكاء على الإنسان خاصة، فكرامة الإنسان يوهم عدم جواز الاتكاء عليه، ولذا أفرد هذا الباب، فتأمل. ثم رأيت القاري وغيره مالوا إلى قريب من ذلك التوجيه، فلله الحمد والمنة.

حماد بن سلمة: واختلف في الحديث على حماد بن سلمة، فقد أخرجه أحمد في مسنده برواية عبد الله بن محمد عن حماد عن حبيب بن الشهيد عن أنس: أن رسول الله و خرج وهو يتوكأ على أسامة بن زيد متوشحا في ثوب قطري فصلى هم أو قال: مشتملا و هذا السند عن حماد عن حميد عن أنس مثله، وبرواية سليمان بن حرب عن حماد عن حبيب بن الشهيد عن الحسن عن أنس قال: خرج رسول الله و يتوكأ على أسامة بن زيد متوشحا في ثوب قطري فصلى به أو قال: مشتملا ، وبرواية عفان عن حماد عن حميد عن الحسن وعن أنس فيما يحسب حميد: أن رسول الله و عرج، وهو متوكى على أسامة بن زيد، وهو متوشح بثوب قطن، قد خالف بين طرفيه، فصلى بالناس.

عن أنس هُ : أن النبي الله كان شاكيًا، فحرج يَتَوَكَّأُ على أسامة، وعليه ثوب قِطْرِيٌّ قد تَوَشَّح به، فصلى بحم. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، أخبرنا محمد بن المبارك، حدثنا عطاء بن مله الحَفَّاف الحَلْبِي، أخبرنا جعفر بن بُرْقَان، عن عطاء ابن أبي رباح، عن الفضل بن عباس مسلم الحَفَّاف الحَلْبِي، أخبرنا جعفر بن بُرْقَان، عن عطاء ابن أبي رباح، عن الفضل بن عباس قال: دخلت على رسول الله على عرضه الذي تُوفِّي فيه،

(۲) فضل بن عباس فی فی و ماتے ہیں کہ میں حضور اقد س فی فی مدمت میں آپ کے مرض الوفات کی حالت میں حاضر ہوا۔ حضور اقد س فی فی میں نے سلام کیا۔ حضور سی ہوئی تھی، میں نے سلام کیا۔ حضور سی پر حضور کے بعد ارشاد فرمایا کہ اے فضل! اس پی ہے میرے سر کو خوب زور ہے باندھ دو، پس میں نے تعمیل ارشاد کی، پھر حضور بیشے اور میرے موند ہے۔ بیشے اور میرے موند ہے۔ اس حدیث میں مفصل قصہ ہے۔ فی کی درد کی وجہ ہے پی باندھ رکھی تشی۔ بعض علاء نے بجائے پی کے عمامہ کا ترجمہ کیا ہے فائدہ: حضور اقد س فی کی تفایہ کے عمامہ کا ترجمہ کیا ہے اور حضور اقد س فی کی تفایہ کی تاب ہے۔ الم اور حضور اقد س فی کی کی تفایہ کی تاب ہے۔ الم ترزد کی درد کی وجہ ہے پی باندھ رکھی تشی۔ بعض علاء نے بجائے پی کے عمامہ کا ترجمہ کیا ہے۔ الم ترزد کی درد کی مفتل نہ کور ہے۔ حضرت فضل خوالی نے فرائے ہیں کہ ترزد کی خدمت میں حاضر ہوا، میں نے دیکھا کہ حضور کو بخار چڑھ رہا ہے اور سر مبارک پر پی باندھ رکھی ہے۔ میں حضور سی کی کی خدمت میں حاضر ہوا، میں نے دیکھا کہ حضور کا باتھ کی گڑ اے میں تشریف لے گئے اور منبر پر بیٹھ کر ادشاد فرمایا کہ میرا باتھ کی ٹر لے۔ میں نے حضور کا باتھ کی از ایک حضور مجد میں تشریف لے گئے اور منبر پر بیٹھ کر ادشاد فرمایا کہ لوگوں کو آواز دے کر جمع کر لوں۔ میں لوگوں کو اکھا کر لایا۔ حضور شی کی کمر پر میں نے دالید کی حمد و ثنا کے بعد سے مضمون ادشاد فرمایا نہ قروں کو آواز دے کر جمع کر لوں۔ میں لوگوں کو اکھا کر لایا۔ حضور شی کمر پر میں نے دارا ہو میری کمر موجود ہے، فرمایا: میراغ کو کر کے بات کے خود ہے، مضمون ادشاد فرمایا: میراغ کو کر کی کا زمانہ قریب آگیا ہے اس کے جس کی کمر پر میں نے دارا ہو میری کمر موجود ہے، فرمایا: میراغ کا زمانہ قریب آگیا ہے اس کے جس کی کمر پر میں نے دارا ہو میری کمر موجود ہے، فرمایا:

شاكيًا؛ أي: مريضا، والظاهر أنه كان مرض وفاته عليم. والحديث تقدم في اللباس برواية محمد بن الفضل عن حماد عن حبيب بن الشهيد عن الحسن عن أنس. ثوب قطريً: [وهو نوع من البرود اليمنية، يُتّخذ من قطن، وفيه حمرة وأعلام، أو نوع من حلل حياد، تُحمل من بلد بالبحرين اسمها قطر.] توشّع: [أي: تغشى به، بأن وضعه فوق عاتقه الذي هو موضع الرداء من المنكب، واضطبع به كالمحرم، أو خالف بين طرفيه وربطهما بعنقه.] الخفاف: بتشديد الفاء الأولى: صانع الخف أو باتعه، قاله القاري، وجزم السمعان في أنسابه بالأول. كان رجلا صالحا، دفن كتبه فكان يحدّث بالحفظ، فيتوهم كثيرا.

وعلى رأسه عِصَابة صفراء، فسلّمت فقال: يا فضلُ! قلت: لَبَيك يا رسول الله! قال: أشدُدْ بهذه العِصَابة رأسي، قال: ففعلت، ثم قعد، فوضع كفّه على مَنْكِي، ثم قام فدخل في المسجد. وفي الحديث قِصّة.

بدلہ لے لے اور جس کی آبرو پر میں نے کوئی حملہ کیا، ہو میری آبرو سے بدلہ لے لے۔ جس کا کوئی مالی مطالبہ مجھ پر ہو وہ مال سے بدلہ لے بادہ کوئی شخص بیدا ہونے کا ڈر ہے کہ بغض رکھنا نہ میری طبیعت ہے نہ میرے لئے موزوں ہے۔ خوب سمجھ لوا کہ مجھے بہت محبوب ہوہ شخص جو اپنا حق مجھ سمجھ کہ بغض رکھنا نہ میری طبیعت ہے نہ میرے لئے موزوں ہے۔ خوب سمجھ لوا کہ مجھے بہت محبوب ہوہ شخص جو اپنا حق مجھ اپنا حق مجھ اللہ جل شانہ کے یہاں بشاشتہ نفس کے ساتھ جاؤں۔ میں اپنا اس اعلان کو ایک و فعد کہہ دینے پر کفایت کرنا نہیں جا ہتا، پھر بھی اس کا اعلان کروں گا، چنانچہ اس کے بعد منبر سے اُتر آ ہے۔ ظہر کی نماز بیٹ سے کے بعد پھر منبر پر تشریف لے گئے اور وہی اعلان فرمایا، نیز بغض کے متعلق بھی مضمونِ بالا کا اعادہ فرمایا۔ اور یہ بھی ارشاد فرمایا کہ جس کے ذمے کوئی حق ہو وہ بھی ادا کر دے اور دُنیا کی رُسوائی کا خیال نہ کرے کہ دُنیا کی رسوائی آخرت کی رسوائی سے بہت کم ہے۔ ایک صاحب کھڑے ہوئے اور عرض کیا کہ میرے تین درہم آپ کے ذبے ہیں۔ حضور سائی کے بین جس کی مطالبہ کرنے والے کی نہ تکذیب کرتا ہوں، نہ اس کو قتم دیتا ہوں لیکن پوچھنا جاہتا ہوں کہ کیے ہیں؟

عصابة: بكسر العين المهملة أي: حرقة أو عمامة، قال القاري: لكن قوله الآتي: "اشدد بما رأسي" يؤيد الأول، بل يعينه، قال المناوي: وهو غير مرضي؛ إذا العمامة يشد بما الرأس كما لا يخفى اه... قلت: ويؤيد الأول مافي المواهب برواية الدارمي عن أبي سعيد قال: خرج علينا رسول الله على ونحن في المسجد وهو معصوب الرأس بخرقة. الحديث. قال الزرقاني: أي من أجل الصداع. اشدُد: [أي: ليسكن الألم بالشد، فيخف إحساسه به. ويؤخذ من ذلك: أن شد العصابة على الرأس لا ينافي الكمال والتوكّل؛ لأن فيه إظهار الافتقار والمسكنة.] قصة: ذكرها في مجمع الزوائد عن الفضل بن عباس قال: حاءين رسول الله فخرجت إليه فوجدته موعوكاً قد عصب رأسه، قال: خذ بيدي يا فضل! فأحذت بيده حتى انتهى إلى المنبر، الحديث، رواه الطبراني في الكبير والأوسط، وأبو يعلى بنحوه، وقال في آخره: فقام رجل فقال: يا رسول الله! إني حبان، الحديث. وفي إسناد أبي يعلى عطاء بن مسلم، وثقه ابن حبان وغيره، وضعفه جماعة، وبقية رجال أبي يعلى ثقات، وفي إسناد الطبراني من لم أعرفهم. انتهى ما في مجمع الزوائد.

انھوں نے عرض کیا کہ ایک سائل ایک دن آپ کے پاس آیا تھا توآپ نے مجھ سے فرما دیا تھا کہ اس کو تین درہم دے دو۔ حضور نے حضرت فضل سے فرمایا کہ اس کے تین درہم ادا کر دو۔اُس کے بعد ایک اور صاحب اُٹھے انھوں نے عرض کیا کہ میرے ذمہ تین درہم بیت المال کے ہیں، میں نے خیانت سے لے لئے تھے۔ حضور نے دریافت فرمایا کیوں خیانت کی تھی؟ عرض کیا: میں اس وقت بہت محتاج تھا۔ حضور نے حضرت فضل سے فرمایا کہ ان سے وصول کر اور اس کے بعد پھر حضور نے اعلان فرمایا کہ جس کسی کو اپنی کسی حالت کا اندیشہ ہو وہ بھی دعا کرالے (کہ اب روانگی کا وقت ہے)ایک صاحب اٹھے اور عرض کیا: یا رسول الله! میں جھوٹا ہوں، منافق ہوں، بہت سونے کا مریض ہوں۔ حضور نے دعا فرمائی یا الله! اس کو سیائی عطا فرما، ایمان (کامل)نصیب فرما اور (زیادتی) نیند کے مرض سے صحت بخش دے۔ اُس کے بعد ایک اور صاحب کھڑے ہوئے اور عرض کیا: مارسول اللہ! میں جھوٹا ہوں اور منافق ہوں، کوئی گناہ اییا نہیں ہے جو نہ کیا ہو۔ حضرت عمر خالفہ نے اس کو تنبیبہ فرمائی کہ اپنے گناہوں کو پھیلاتے ہو۔ حضور طلح ﷺنے ارشاد فرمایا عمر! چپ رہو، دنیا کی رسوائی آخرت کی رسوائی ہے بہت ملکی ہے۔اس کے بعد حضور نے ارشاد فرمایا یااللہ!اس کو سیائی اور (کامل)ایمان نصیب فرمااور اس کے احوال کو بہتر فرما دے۔اُس کے بعد حضرت عمر فالظینے نے مجمع سے کوئی بات کہی، جس پر حضور نے ارشاد فرمایا کہ عمر میرے ساتھ ہیں اور میں عمر کے ساتھ ہوں، میرے بعد حق عمر کے ساتھ ہے جدھر بھی وہ جائیں۔ایک دوسری حدیث میں یہ بھی ہے کہ ایک اور صاحب اُٹھے، انھوں نے عرض کیا: یار سول اللہ! میں بزدل ہوں، سونے کا مریض ہوں۔ حضور ﷺ نے ان کے لئے بھی دعا فرمائی۔ حضرت فضل بنالظیٰ کہتے ہیں کہ اس کے بعد ہے ہم دیکھتے تھے کہ ان کے برابر کوئی بھی بہادر نہ تھا۔ اس کے بعد حضور ار شادات مر دول کے مجمع میں فرمائے تھے یہاں بھی ان کا اعادہ فرمایا۔ ایک صحابیہ نے عرض کیا: یار سول الله! میں اپنی زبان سے عاجز ہوں۔ حضور نے ان کے لئے بھی دُعا فرمائی۔ (مجمع الزوائد)ان حضرات کا اپنے کو منافیق فرمانااس وجہ سے تھا کہ اللہ کے خوف سے بیر حضرات بہت زیادہ متصف رہتے تھے، جس کے چند واقعات "حکایاتِ صحابہ" کے باب دوم میں لکھے جا چکے ہیں۔اسی غلبہ خوف سے اسینے اوپر نفاق کا شبہ ہو جاتا تھا۔ چنانچہ حضرت ابو بکر صدیق وظافی کو جو باتفاق اہل حق تمام اُمت میں انضل ہیں، یہ شبہ ہوجاتا تھا، جیسا کہ '' حکایاتِ صحابہ ''میں حضرت حنظلہ خلافیہ کے قصہ میں مذکور ہے۔ابن ابی ملیکہ کہتے ہیں کہ میں نے تمیں صحابہ کرام طبیع آبھ کو پایا ہے کہ ان میں سے ہر شخص اپنے منافق ہونے سے ڈرتا تھا، کہ مبادا میں منافق تو نہیں ہوں۔ حضرت حسن بھری رافع بیٹ بھی ہوں اور تابعی ہیں، فرماتے ہیں کہ وہ مسلمان جو گذر پکے بعنی صحابہ کرام اور وہ مسلمان جو موجود ہیں یعنی بقیہ صحابہ اور تابعین کوئی بھی ان میں ایسا نہیں ہے جو اپنے نفاق سے نہ ڈرتا ہو اور گذشتہ زمانہ میں اور موجودہ دور میں کوئی بھی منافق ایسا نہیں ہے جو مطمئن نہ ہو۔ حضرت حسن خلافی کا بیہ بھی مقولہ ہے کہ جو نفاق سے نہ ڈرتا ہو وہ منافق ہے۔ ابراہیم تیمی جو فقہاء تابعین میں ہیں، کہتے ہیں کہ جب بھی اپنی بات کو اپنے فیل پر پیش کرتا ہوں تو ڈرتا ہوں کہ جھوٹ نہ ہو۔ (بخاری شریف فتح الباری) یہی مطلب ہے ان سب حضرات کے نفاق سے خوف کا کہ اپنے اعمال کو بیج اور کا لعدم سمجھتے تھے اور پند و نصیحت و غیرہ احوال کے اعتبار سے ڈر رہتا تھا کہ بیہ نفاق نہ بن جائے۔

#### بابُ ما جاء في صفة أكل رسول الله علياً

حدثنا محمّد بن بشّار، حدثنا عبد الرحمن بن مهديّ، عن سفيان، عن سعد بن إبراهيم، عن ابنٍ وحدثنا محمّد بن البي عن الله عن

#### باب۔ حضور اقد س للنُّ اللہ کے کھانا تناول فرمانے کا طریقہ

فاكده: ليني كهانا تناول فرماني ك بعض آواب كابيان-اس باب ميس يانج حديثين ذكر فرمائي بي:

(۱) کعب بن مالک و الک و الله الگیال جائے ہیں کہ حضور اقد س النا گیا انگیال تین مرتبہ چائے لیا کرتے تھے۔ فاکدہ: کھانے کے بعد ہاتھ دھونے سے پہلے انگیال چائے اینا مستحب ہے، البتہ اس روایت کی بنا پر بعض کے زدیک تین مرتبہ مستحب ہے۔ ملا علی قاری والنے لیے ہیں کہ تین مرتبہ مراد نہیں بلکہ تین انگیال چائا مراد ہے، جیسا کہ دوسری روایت میں آتا ہے، چنانچہ اسی باب میں خود کعب بن مالک و النظری کی روایت آگے آر ہی ہے، لیکن بعض شراح حدیث نے فرمایا ہے کہ یہ مستقل ادب ہے کہ تین مرتبہ چائے سے بالکل صفائی ہو جاتی ہے اور تین انگیال جو دوسری روایت میں آرہا ہے وہ مستقل ادب ہے۔ مستقل ادب ہے۔

أكل: [الأكل: هو إدخال الطعام الجامد من الفم إلى البطن، سواء كان بقصد التغذي أو غيره كالتفكّه] الأكل بفتح الهمزة: إدخال جامد من الفم إلى البطن، والشراب: إدخال المائع، وقيل: الأكل: إدخال شيء من الفم إلى البطن بقصد الاغتذاء، والأول أولى. سعد بن إبراهيم: هو الصواب، فما في بعض النسخ "سعيد بن إبراهيم" سهو من الكاتب، قاله القاري. قلت: وليس في الرواة أحمد اسمه سعيد بن إبراهيم، فهو سعد بن إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف الزهري. ابن لكعب: اختلف في اسمه فقيل: عبد الله، وقيل: عبد الرحمن، قال القاري: جاء في رواية بالشك بينهما، قال ميرك: والصواب عبد الله. قلت: وجزم شيخنا في البذل: بأنه عبد الرحمن، ورواية الشك أخرجها مسلم بطرق عن عبد الرحمن. لا يضر الشك في الراوي إذا كان بين الثقتين، فإن ابني كعب هذان ثقتان. قلت: وأخرجها مسلم بطرق عن عبد الرحمن. يلعق: [أي: يلحسُها، فيسن ذلك سنّا مؤكداً اقتداء برسول الله ﷺ. وجاءت علّة لعق الأصابع في رواية، وهي: إذا أكل يلعق: [أي: يلحسُها، فيسن ذلك سنّا مؤكداً اقتداء برسول الله ﷺ.

قال أبو عيسى: وروى غيرُ محمّد بن بشّار هذا الحديث، قال: يَلعَقُ أصابعه الثلاث. حدثنا الحسن بن عليّ النحلّل، حدثنا عفّان، حدثنا حمّاد بن سَلَمة، عن ثابت، عن أنس في قال: كان النبي في إذا أكل طعاما، لَعِقَ أصابعه الثلاث. حدثنا الحسين بن عليّ بن يزيد الصُّدائيّ البغداديّ، حدثنا يعقوب بن إسحاق - يعني الحَضْوَمِيّ - أحبرنا شعبة، عن سفيان الثوري، عن عليّ بن الأقمر، عن أبي جُحَيْفَة قال: قال النبي في أما أنا فلا آكل متكئا.

(۴) حضرت انس و فالنو فرماتے ہیں کہ حضور اقد س فلی جب کھانا تناول فرماتے اوّا بنی مینوں انگیوں کو جائے لیا کرتے تھے۔

فاکدہ: حضور کی عادتِ شریفہ تین ہی انگیوں سے کھانا نوش فرمانے کی تھی۔ اگر چہ بعض روایات سے یا نچوں انگیوں سے کھانا بھی معلوم ہوتا ہے لیکن تین انگیاں جن میں انگوٹھا، مسجد (شہادت کی انگی) اور وسطی (در میانی انگی) ہے، اکثر روایات سے معلوم ہوتا ہے۔ تین انگیوں سے کھانے کی مصلحت لقمہ کا چھوٹا ہونا ہے تاکہ زیادہ مقدار میں نہ کھایا جائے۔ امام نووی رافعیلینے لکھا ہے کہ ان احادیث سے تین انگیوں سے کھانے کی مصلحت لقمہ کا چھوٹا ہونا ہے تاکہ زیادہ مقدار میں نہ کھایا جائے۔ امام نووی رافعیلینے لکھا ہے کہ ان احادیث سے تین انگیوں سے کھانے کا استحباب معلوم ہوتا ہے، لہذا چو تھی یا پانچویں انگی بلا ضرورت نہ شامل کرے، البتہ اگر ضرورت ہو یعنی کوئی ایسی چیز ہو جس کو تین انگیوں سے کھانے میں وِقت ہو تو مضائقہ نہیں ہے۔ ملا علی قاری پرافیولیے نے لکھا ہے کہ پانچوں انگیوں سے کھانا حریصوں کی علامت ہے اور گتمہ کے بڑا ہونے کی وجہ سے بیااو قات فم معدہ پر بوجھ اور حلق میں اٹک جانے کا سبب بھی ہو جاتا ہے۔

(٣) ابوجحیفه خلافی کہتے ہیں کہ حضور اقدس اللَّا کیا نے ارشاد فرمایا کہ میں طیک لگا کر کھانا نہیں کھاتا۔

قال أبو عيسى: لعل غرض المصنف بيان أن لفظ: "يلعق أصابعه الثلاث" محفوظ دون "أصابعه ثلاثا" ولذا أيده برواية أنس الآتية، وسيأتي رواية غير ابن بشار قريباً. قال القاري: الظاهر ما قاله ميرك من: أن التقدير ثلاثا من الأصابع؛ ليوافق رواية" أصابعه الثلاث"، ومن جعله قيدا لـــ "يلعق"، وزعم أن معناه كل واحدة من أصابعه ثلاث مرات فقد أبعد من المرام؛ فإنه لم يأت التصريح في رواية أنه لله لعق أصابعه الثلاث في كثير من الطرق. يزيد: بالباء في أوله، فما في بعض النسخ بدون الياء بلفظ "زيد" سهو من الناسخ، قاله القاري، و"الصدائي" بضم الصاد المهملة، نسبة إلى صداء بالمد: اسم قبيلة. الحضرمي: نسبة إلى "حضر موت" قبيلة باليمن، ويعقوب هذا أحد القراء العشرة المعروفة.

حدثنا محمد بن بشار، حدثنا عبد الرحمن بن مهديّ، حدثنا سفيان، عن عليّ بن الأقمر، نحوه. حدثنا هارون بن إسحاق الهَمْدانيّ، حدثنا عَبْدة بن سليمان، عن هشام بن عُرُوة، عن ابن لكعب بن مالك، عن أبيه قال: كان رسول الله عليه يأكل بأصابعه الثلاث، ويَلْعَقُهنّ.

فائكره: يه حديث ايك باب يملي كزر چكى ب\_

(٣) کعب بن مالک فیلی فرماتے ہیں کہ حضور اگر م منتی کی عادتِ شریفہ تین انگیوں ہے کھانا تناول فرمانے کی تھی اور اُن کو چائے بھی لیا کرتے تھے۔ فاکدہ: بعض روایات ہیں وارد ہوا ہے کہ پہلے بھی کی انگلی چائے ہے، اس کے بعد شہادت کی انگلی، اس کے بعد انگلیاں تھیں جن سے کھانا تناول فرمانے کا معمول میرے آ قاکا تھا۔ اس ترتیب میں بھی علاء نے متعدد مصالح بیان فرمائے ہیں: ایک یہ کہ انگلیاں چائے کا دور اس طرح داکیں کو چاتا ہے کہ شبادت کی انگلی در میانی انگلی کے وائیں جانب واقع ہوگی، دوسرے یہ کہ نیچ کی انگلی بھی ہونے کی وجہ سے زیادہ ملوث ہوتی ہے اس لئے بھی اس سے ابتدا مناسب ہے۔ خطابی تراہ ملی کے بعض بے و قوف انگلیاں چائے کو ناپند اور فیج سمجھے ہیں، حالا نکہ ان کو آئی عشل نہیں کیا نئی چیز ہوگئی۔ ابن جحر راہ نیچ کیسے ہیں کہ کوئی شمیل کے متعلق کلام کیا جاساتی ہی حضور اقد سی گئی گئی ہے۔ کمی فعل کو قباحت کی طرف منسوب کے متعلق کلام کیا جاسکتا ہے، حضور اقد سی گئی گئی کے کئی فعل کو قباحت کی طرف منسوب کرنے سے اندائی متعلق کلام کیا جاسکتا ہے، حضور اقد سی گئی گئی ہے۔ بی کو عادت کی طرف منسوب کرنے سے اندائی کہ کو کی انسان کی کہ کوئی سے ہو بھی تب بھی عادت کی کو صش کرنا چاہے۔ بندہ جب کرنا تھا تو وہاں کے بعض احباب نے جو ہندوستان بھی نہیں آئے تھے جھی سے ہو بھی تب بھی عادت کی کو صش کرنا چاہے۔ بندہ جب جانگیاتھا تو وہاں کے بعض احباب نے جو ہندوستان بھی نہیں آئے تھے جھی سے نہایت ہی توجب اور بڑی حیر سے میہ ہو چھا تھا، حالیات کو بڑائیا تھا تو وہاں کے بعض احباب نے جو ہندوستان بھی نہیں آئے تھے جھی سے نہایت ہی توجب اور بڑی حیر سے میہ ہو چھا تھا،

محمد: قال البيجوري تبعا للمناوي في الفرق بين هذه الرواية ورواية الحسين والصدائي المتقدمة: أن الحديث مرسل في هذا الإسناد، وقال القاري: ظاهره أنه موقوف عليه، ويحتمل رفعه. وليت شعري! كيف حكموا عليه بالإرسال أو الوقف وقد تقدم بهذا السند مرفوعاً متصلا في "باب تكأة رسول الله على " وإنما كرره ههنا لاختلاف ترجمة الباب، فتأمل. هارون: هذا هو الحديث الذي أشار إليه المصنف أن غير ابن بشار رواه: "يلعق أصابعه الثلاث"، ولم يظهر لي وجه في الفصل بالأحني بين روايتي ابن كعب، وكان حقه أن يذكر معه، ومثل هذا ينسب إلى النساخ، وللتوجيه مساغ.

حدثنا أحمد بن مَنيع، حدثنا الفضل بن دُكَيْنٍ، حدثنا مُصْعَب بن سُلَيم قال: سمعت أن أنس بن مالك هذه يقول: أيّ رسول الله عليه بتمر، فرأيتُه يأكل، وهو مُقعِ من الجُوع.

ہم نے سُنا ہے کہ ہندوستان میں کوئی پھل آم کہلاتا ہے، اس کے متعلق الی گندی بات سی ہے کہ جیرت ہوتی ہے، اس کو منہ میں میں لے کر پُوسا جاتا ہے پھر اس کو نکال کر دیکھتے ہیں، پھر منہ میں لے کر پُوسا جاتا ہے پھر اس کو نکال کر دیکھتے ہیں، پھر منہ میں لے لیتے ہیں، غرض اس انداز ہو وہ گھناوٹ سے تعبیر کر رہے تھے جس سے اندازہ ہوتا تھا کہ ان لوگوں کو اس تذکرہ سے قے ہو جائے گی۔ لیکن کسی ہندی کو کراہیت کا خیال بھی نہیں آتا۔ ایک اسی پر کیا موقوف ہے فیرینی کا چیچہ سارا منہ میں لے لیا جاتا ہے، پھر اس لعاب کے بھرے ہوئے کو رکائی میں ڈال دیا جاتا ہے، پھر دوبارہ اور سہ بارہ۔ اسی طرح اور سیکڑوں مناظر ہیں کہ ان کے عادی ہونے کی وجہ سے کراہیت کا واہمہ بھی نہیں ہوتا۔

(۵) انس بن مالک و خلافی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س الشخافی کے پاس تھجوریں لائی گئیں تو حضور ان کو نوش فرمارہے تھے اور اس وقت بھوک کی وجہ سے اپنے سہارے سے تشریف فرما نہیں تھے بلکہ اکروں بیٹھ کر کسی چیز پر سہارالگائے ہوئے تھے۔ فاکدہ: یعنی کمر کو دیوار وغیرہ کسی چیز سے ویک رکھا تھا۔ کسی چیز پر فیک لگا کر کھانے کی احادیث میں ممانعت آئی ہے، لیکن اس جن میں مگانعت آئی ہے، لیکن میں اس جگہ پر چونکہ ضعف کے عُذر سے تھا اس لئے نہ اس روایت پر اُن احادیث کے خلاف کا اشکال ہو سکتا ہے جن میں ممانعت آئی ہے اور نہ اس روایت سے بلا عذر ویک لگا کر کھانے کا استحباب ثابت ہو سکتا ہے۔

مقع: قال المناوي: أي: متساند إلى ما وراءه من الضعف الحاصل له بسبب الجوع، ففي القاموس: أقعى في حلوسه: تساند إلى ما وراءه، والجملة حال من فاعل "يأكل" وليس الإسناد من آداب الأكل؛ لأنه فعله للضرورة، وبما تقرر عرف أنه ليس المراد ههنا الإقعاء المسنون في الصلوة، وهو: أن يجلس على عقبيه، ولا المكروه في الصلوة، وهو: أن يجلس على أليتيه ناصبا فخذيه. وسقط منه قول شارح: إن الأقعاء مكروه في الصلوة دون ههنا. قال القاري: فإذا كان الإقعاء له معان فيحمل إقعاؤه على ما ثبت من حلوسه عند أكله، وقد ثبت الاحتباء فنعين حمله عليه. ونقل الجوهري عن اللغويين بالجمع بين هيئة الاحتباء والتساند إلى الوراء، فمعني قوله: "مقع من الجوع" أي: محتبيا مستنداً إلى ما وراءه من الضعف الحاصل له بالجوع. هن الجوع: يشكل عليه ما ورد في روايات النهى عن الوصال من قوله ﷺ: إني أبيت يطعمني ربي ويسقيني، وجمع بينهما بوجوه.

#### بابُ ما جاء في صفة خبز رسول الله ﷺ

حدثنا محمد بن المثنى ومحمد بن بشار، قالا: حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا شعبة، عن أبي إسحاق قال: سمعت عبد الرحمن بن يزيد، يحدّث عن الأسود بن يزيد، عن عائشة الهاء ألها قالت: ما شبع آل محمد الله من خبز الشّعير يومين متتابعين،

### باب۔ حضور اقدی النگائی کی روٹی کا ذکر

فاكده: ليعنى كس قتم كى روئى كهانے كاآپ كا معمول تھا، اس باب ميس آٹھ حديثيں ذكر فرمائى بيں۔

(۱) حضرت عائشہ فیل کے اور ان بھی کہ حضور اقد سی کھی وفات تک حضور کے اہل و عیال نے مسلسل دو دن بھی بُوکی روئی سے پیٹ بھر کر کھانا نہیں کھایا۔ فاکدہ: یعنی مجوروں سے اگر چہ اس کی نوبت آگئ ہو لیکن روئی ہے بھی یہ نوبت نہیں آئی کہ مسلسل دو دن ملی ہو۔ لیکن اس پر ایک اشکال وارد ہوتا ہے، وہ یہ کہ روایات سے ثابت ہے کہ حضور اقد سی کھی اپنی بیبیوں کا ایک سال کا نفقہ مرحمت فرما دیا کرتے تھے۔ اب ان دونوں روایتوں میں بظاہر تعارض ہے۔ علماء نے اس کی مختلف توجیہیں فرمائی ہیں، منجملہ اُن کے یہ بھی ہے کہ اس حدیث میں 'اہل' کا لفظ زائد ہے اور مراد خود سرور کا نئات سی کی ذات بابرکات ہے اور اپنے لئے ذخیرہ ثابت نہیں۔ چنانچہ خود حضرت عائشہ فیل کی روایت باب کے اخیر میں اس مضمون کی آر بی ہے۔ بعض نے یہ بھی توجیہ فرمائی ہے کہ ذخیرہ تو حضور حوالہ فرما دیا کرتے تھے لیکن ازواج مطہرات بھی شوقِ کی آر بی ہے۔ بعض نے یہ بھی توجیہ فرمائی ہے کہ ذخیرہ تو حضور حوالہ فرما دیا کرتے تھے لیکن ازواج مطہرات بھی شوقِ فراب میں سب صدقہ فرمادی تی تھیں۔ بندہ ناچیز کے نزدیک ان کے علاوہ دو توجیہیں اور ممکن ہیں لیکن چو نکہ کسی بڑے کے نزدیک ان کے علاوہ دو توجیہیں اور ممکن ہیں لیکن چو نکہ کسی بڑے کے نزدیک ان کے علاوہ دو توجیہیں اور ممکن ہیں لیکن چو نکہ کسی بڑے کے نزدیک ان کے علاوہ دو توجیہیں اور ممکن ہیں لیکن چو نکہ کسی بڑے کے نزدیک ان کے علاوہ دو توجیہیں اور ممکن ہیں لیکن چو نکہ کسی بڑے کے نزدیک ان کے علاوہ دو توجیہیں اور ممکن ہیں لیکن چو نکہ کسی بڑے کے نزدیک ان کے علاوہ دو توجیہیں اور ممکن ہیں لیکن چو نکہ کسی بڑے کے نزدیک ان کے علاوہ دو توجیہیں اور ممکن ہیں لیکن چو نکہ کسی بڑے کے نزدیک ان کے علاوہ دو توجیہیں اور ممکن ہیں لیکن چو نکہ کسی بڑے کے نزدیک ان کے علاوہ دو توجیہیں اور ممکن ہیں لیکن چو نکہ کسی بڑے کے نزدیک ان کے علاوہ دو توجیہیں اور میکن ہیں لیکن چو نکہ کسی بڑے کے نوب

خبز: [هو اسم لما يصنع من الدّقيق المعحون بالماء والملح والمنضج بالنار] بالضم اسم لما يؤكل، وبالفتح مصدر بمعنى اصطناعه، والمراد الأول. وقال ابن حجر: زعم أن في الترجمة حذفا، أي: عبز آل رسول الله في ليطابق الحديث، باطل؛ لأن ما يأكله آله هو حبزه ويكون منسوباً إليه على أنه في داخل فيهم. آل محمد: يعني عياله الذين كانوا في مؤنته، وليس المراد بهم من حرمت عليهم الصدقة. قال ميرك: ويحتمل أن لفظ الآل مقحم، ويؤيده أن المصنف أخرجه في آخر الباب من طريق شعبة بلفظ: "ما شبع رسول الله في فيحصل المطابقة بينه وبين الترجمة. قال المتاوي: وما يأكله عياله يسمى خبزه، فالخبر مطابق للترجمة.

حتى قُبض رسول الله ﷺ حدثنا عباس بن محمد اللهُورِي، حدثنا يحي ابن أبي بكير، حدثنا حَرِين بن عثمان، عن سليم بن عامر قال: سمعت أبا أمامة الباهليّ يقول: ما كان يفضل عن أهل بيت معاول الله ﷺ حدثنا ثابت بن يزيد، عن هلال بن حبّاب، عن عكرمة، عن أبن عباس هن قال: كان رسول الله ﷺ يسبب الليالي المتتابعة طاويا هو وأهله،

کلام ہے منقول نہیں اس لئے جمت نہیں تاہم محتل ضرور ہیں: اوّل یہ کہ سال بھر کا نفقہ اس حساب سے ہو کہ مسلسل دو دن کی روٹی کا حساب نہ بیٹھتا ہو بلکہ بھی روٹی، بھی تھجوریں، بھی فاقہ۔ دوسری توجیہ یہ کہ وہ نفقہ کیا عجب ہے کہ تھجوریں ہوں، اس حدیث میں اس کی نفی نہیں بلکہ روٹی کی نفی ہے۔

(۲) ابو امامہ کتے ہیں کہ حضور اقد س سنجائی کے گھر میں جَو کی روٹی بھی نہیں بچتی تھی۔ فاکدہ: یعنی جَو کی روٹی اگر بھی پتی تھی تو وہ مقدار میں اتنی ہوتی ہی نہیں تھی کہ بچتی، اس لئے کہ پیٹ بھرنے کو بھی کافی نہیں ہوتی تھی اور اس پر حضور کے مہمانوں کی کثرت، اور اہل صفہ تو مستقل طور سے حضور کے مہمان تھے ہی۔

(٣) ابن عباس بطائف فرماتے ہیں کہ حضور اقد س منتی آبا اور آپ کے گھر والے کئی کئی رات بے در بے بھو کے گزار دیتے سے کہ رات کو کھانے کے لئے پچھ موجود نہیں ہوتا تھا۔ اور اکثری غذا آپ کی جُو کی روٹی ہوتی تھی (گو بھی بھی گیہوں کی روٹی بھی مل جاتی تھی)۔ فائدہ: حضرات صحابہ میں اگر چہ بعض لوگ ایسے تھے جو اہل ثروت تھے لیکن حضور اقد س سلتی تھیا ہا ہے غایت اخفاء کی وجہ سے ان کو علم ہی نہیں ہوتا تھا، ایسے ہی اہل و عیال بھی اخفاء کرتے تھے۔

قبض: إشارة إلى استمرار تلك الحالة طول مدة إقامته بالمدينة، وهي عشر سنين. الدوري: بضم الدال المهملة وسكون الواو بعدها راء مهملة، نسبة إلى مواضع، والدور محلة وقرية أيضاً ببغداد. حريز: بفتح حاء مهملة وكسر راء وتحتية ساكنة آخره زاي، كان ثبتا ناصبيا، وغلط من قال: له رؤية قاله المناوي. ما كان يفضل: [ما كان يزيد عن كفايتهم] كناية عن عدم شبعهم. الجمحي: بضم الجيم وفتح الميم، نسبة لجمح حبل لبني نمير قاله المناوي عن القاموس، وقال في الأنساب للسمعاني: نسبة إلى بني جمح. قال صاحب المغني: هو جمح بن عمر. خبّاب: بفتح الخاء المعجمة وتشديد الموحدة الأولى. والحديث أخرجه المصنف في حامعه بمذا السند وقال: حسن صحيح. طاويا: أي: حالي البطن حائعا، قال ميرك: طوي بالكسر يطوي: إذا حوّع نفسه قصداً.

لا يجدون عَشَاء، وكان أكثر خبزهم الشعير. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، حدثنا عبيد الله بن عبد المجدون عَشَاء، وكان أكثر خبزهم الشعير. حدثنا عبد الله بن عبد المجيد الحيفي، حدثنا عبد الرحمن – وهو ابن عبد الله بن دينار – حدثنا أبو حازم، عن سهل بن سعدٍ، أنه قيل له: أكل رسول الله على المؤوّاري – فقال سهل: ما رأى رسول الله على الحُوّاري الله على الله على الله على الله على الله على الله الله على الله الله على ا

عشاء: بالفتح، هو: طعام العشاء بالكسر وهو: آخر النهار، والمعنى: لا يجدون ما يأكلونه في الليل، قال المناوي: قال الشارح: فيه عدم الإثم في عدم إطعام الجائع حيث رضي أغنياء الصحابة بكونهم جائعين وهو زمل، استغفر الله لقائله، وكيف يظن عاقل بمكان الصحب وما كانوا عليه من بذلهم النفوس دونه هي، أنه يبلغهم ذلك وسكتوا عنه، بل كان الشرف نفسه يبالغ في ستر ذلك عنهم. الحنفي: نسبة لبين حنيقة قبيلة من ربيعة، سكنوا اليمامة في عهده في. أكل: استفهام بحذف حرفه، وهي ثابتة في نسخة، قاله المناوي. النقي: [الخبز المنقى من النحالة أي: المنحول دقيقه] بفتح نون وكسر قاف وتشديد تحتية، يقال له بالفارسية: "ميده". الحوارى: [ما حُور من الدقيق مرارا، فهو خلاصة الدقيق وأبيضُه] مدرج من الراوي في تفسير اللفظ، وهو بضم الحاء المهملة وتشديد الواو وفتح الراء في آخره ألف مقصورة، ماحُور أي: بُيّض من الدقيق بنخله مراراً، مأخوذ من التحوير، وهو: التبييض، وأخطأ من زعم تشديد الياء. سهل: بالسين المهملة أي: ابن سعد المذكور، فما في بعض النسخ بلفظ "مهل" تصحيف.

النقيّ حتى لقي الله تعالى، فقيل له: هل كانت لكم مناخل على عهد رسول الله على؟ قال: ما كانت لنا مناخل، قيل: كيف كنتم تصنعون بالشعير؟ قال: كنا ننفخه، فيطير منه ما طار، ثم نعجنه. حدثنا محمد بن بشّار، أخبرنا معاذ بن هشام، قال: حدثني أبي، عن يونس، عن قتادة، عن أنس بن مالك هه قال: ما أكل نبي الله على خوان، ولا في سُكرُجة،

(۵) حضرت انس خلین فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س سی فی نے مجھی میز پر کھانا تناول نہیں فرمایا، نہ جھوٹی طشتریوں میں نوش فرمایا، نہ آپ کے لئے مجھی جیاتی پکائی گئے۔ یونس کہتے ہیں کہ میں نے قادہ سے پوچھا کہ پھر کھانا کس چیز پر رکھ کرنوش فرماتے تھے؟انھوں نے جواب دیا کہ یہی چمڑے کے دستر خوان پر۔

فائدہ: یونس اور قادہ جن کا ذکر ترجمہ میں آیا ہے وہ اس صدیث کی سند میں وہ راوی ہیں۔ علامہ مناوی اور ملاعلی قاری رکھائے کہ اسے نہاں کہ مارے زمانے میں نے لکھا ہے کہ میز پر کھانا کھانا ہمیشہ سے مظہر اوگوں کی عادت رہی ہے۔ ''کوکب دُرِّی'' میں لکھا ہے کہ ہمارے زمانے میں بہت چونکہ اس میں نصاریٰ کے ساتھ تشبہ بھی ہے اس لئے مکروہ تحریمی ہے۔ تشبہ کا مسئلہ نہایت ہی اہم ہے، احادیث میں بہت کھڑت سے اس پر مختلف عنوانات سے تنبیہ کی گئی ہے، کھانے میں، پینے میں، لباس میں حتی کہ عبادات تک میں بھی اس سے روکا گیا ہے، جیسا کہ عاشورا کے روزے اور اذان کی احادیث میں کثرت سے یہ مضمون کتبِ حدیث میں ندکور ہے، مگر ہم لوگ اس میں خاص طور سے لا پروائیں۔ فَالَی الله الْمُشْتَکی۔

مناخل: جمع منخل بضم الميم والخاء، وفتح الخاء لغة، اسم آلة على خلاف القياس، والمعنى: ما كانت لنا المناخل في عهد رسول الله، ولذا قيل: المنخل أول بدعة في الإسلام، وقد روي عن سهل في بعض طرق الحديث: مارأى رسول الله على منخلا من حين بعث إلى حين قبض. قال الحافظ ابن حجر: احترز به عن قبل البعث؛ لأنه توجه قبله الشام مرتين، والحبز النقي فيه كثير، وكذا المناخل. خوان: [مرتفع، يُهيأ ليؤكل الطعام عليه كالمائدة] قال القاري: المشهور فيه كسر المعجمة، ويجوز ضمها، وهو: المائدة ما لم يكن عليه طعام، ويطلق في المتعارف على ماله أرجل ويكون مرتفعا عن الأرض، واستعماله من صنيع المترفين؛ لئلا يفتقروا إلى خفض الرأس عند الأكل، فالأكل عليه بدعة. قلت: بل فيه تشبه بالنصارى أيضاً.

سكرَجة: [إناء صغير يوضع فيه الشيء القليل، المشهّي للطعام، الهاضم له كالسلطة والمحلّل] بضم السين المهملة والكاف والراء المشددة المهملة، وقيل: الصواب فتح رائه: إناء صغير يؤكل فيه الشيء القليل. ولا خُبِزَ له مرقّق. قال: فقلت لقتادة: فعلى ما كانوا يأكلون؟ قال: على هذه السفر. قال محمد المستوسون المناس على الله الذي روى عن قتادة، هو يونس الإسكاف. حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا عبّاد بن عبّاد بن عبّاد الله للهي، عن محالد، عن الشعبي، عن الشعبي، عن أن مسروق قال: دخلت على عائشة فدعت لي بطعام، وقالت: ما أشبع من طعام فأشاء أن أبكي إلّا بكيت. قال: قلت: لم؟ قالت: أذكر الحال التي فارق عليها رسول الله على الدُّنيا، والله ما شَبِعَ من خبز ولا لحم مرّتين في يوم واحد.

(۱) مسروق کہتے ہیں کہ میں حضرت عائشہ فیلٹھیا کے پاس گیا، انھوں نے میرے لئے کھانا منگایااور بیہ فرمانے لگیں کہ میں کھی پیٹ بھر کر کھانا نہیں کھاتی مگر میرا رونے کو دل جاہتا ہے ہیں رونے لگتی ہوں۔ مسروق نے پوچھا کہ کیوں رونے کو دل جاہتا ہے ؟ آپ نے فرمایا کہ مجھے حضور کی وہ حالت یاد آ جاتی ہے جس پر ہم سے مفارقت فرمائی ہے کہ بھی ایک دن میں دو مرتبہ گوشت یاروئی سے بیٹ بھرنے کی نوبت نہیں آئی۔

فعلى ما: كذا في بعض نسخ الشمائل، وفي أكثرها "على م" بميم مفردة، وحرف الجر إذا دخل على "ما" الاستفهامية حذف الألف لكثرة الاستعمال، لكن قد ترد في الاستعمالات القليلة على الأصل، وأيضاً إذا اتصل الجار بــــ"ما" الاستفهامية المحذوفة الألف فيكتب بالألف، نحو: حتام وعلام وإلام.

السُّفر: [جمع سفرة، وهي: ما يتخذ من جلد مستدير، وله معاليق تضم وتنفرج فتسفر عما فيها.] يونس: لما لم يكن عند المصنف ليونس هذا إلا هذا الحديث الواحد نبه عليه ليتميز عن غيره، سيما يونس بن عبيد البصري أحد الثقات المكثرين، فإن طبقة كليهما على ما قاله الحافظ في الفتح – واحد، فنقل عن شيخه محمد بن بشار: أن يونس الذي روى عن قتادة في هذا السند هو يونس الإسكاف، أي ابن أبي الفرات. والإسكاف بكسر الهمزة وسكون السين المهملة لقبه، وهو صانع الخفاف والأحذية، وفي القاموس: الأسكف والإسكاف والأسكوف والسكاف والسيكف: الخفاف. المهلي: بتشديد اللام المفتوحة، نسبة إلى المهلب بن أبي صفرة أحد أجداده.

فاشاء: قال القاري: ما شاء أي: أريد أن أبكي بأن لا أدفع البكاء عن نفسي إلابكيت تحزنا لتلك الشدة التي قاستها الحضرة النبوية، وقال المناوي: مرادها أنه ما يحصل من شبع إلا تسبب عند مشيتي للبكاء فيوجد مني فورا.

من خبز ولا لحم. أي: منهما، ولا من أحدهما كما يشير إليه إعادة "لا" في قولها: "ولا لحم" وقال القاري: تنوينهما للتنكير قصداً للعموم، و"لا" زائدة لتأكيد النفي، وإذا لم يشبع منهما فبالأولى أن لا يشبع من غيرهما من الأعلى كما لا يخفى. حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو داود، قال: حدثنا شعبة، عن أبي إسحاق قال: سمعت عبد الرحمن بن يزيد يحدّث عن الأسود بن يزيد، عن "عائشة على قالت: ما شبع رسول الله على من خبز الشعير يومين متتابعين حتى قُبِض. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، حدثنا عبد الله بن عمر، حدثنا عبد الوارث، عن سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، عن أنس على عال: ما أكل رسول الله على خوان، ولا أكل خبزا مرققا حتى مات.

(2) حضرت عائشہ فلط میں کہ حضور نے تمام عمر میں بھی جُو کی روئی ہے بھی دو دن پے در پے پیٹ نہیں بھرا۔ فاکدہ: یہ وہی حدیث ہے جو شروع باب میں گزر چکی، اتنا فرق ہے کہ وہاں سب گھر والوں کا ذکر تھا یہاں خود حضور کی ذات و صفات کا ذکر ہے، مال ایک ہی ہے کہ حضور کو اپنے اور اپنے گھر والوں کے لئے فقر ہی پیند تھا، اتنا ہوتا ہی نہیں تھا کہ سب پیٹ بھر سکیں، جو کچھ ہوتا تھا وہ غرباء پر تقسیم ہو جاتا تھا۔

(۸) حضرت انس و النون فی فرماتے ہیں کہ حضور نے مجھی اخیر تک میز پر کھانا تناول نہیں فرمایا اور نہ مجھی چپاتی نوش فرمائی۔

فاکدہ: یہ حدیث مجھی ای باب کے نمبر ۵ پر گزر چکی ہے۔ روایاتِ حدیث سے یہ بات تو تصریحاً ثابت ہے کہ حضور سی فی اس باب کے نمبر ۵ پر گزر چکی ہے۔ روایاتِ حدیث سے یہ بات تو تصریحاً ثابت ہے کہ حضور سی فی اور جب حق تعالی شانہ کی طرف ہے کسی فرشتے کی زبانی حضور سے فقر و فاقہ اور ثروت وریاست کے در میان ترجیح پو چھی جاتی تو حضور پہلی ہی قتم کو پیند فرماتے، چنانچہ متعدد احادیث اس مضمون کی وارد ہیں۔
لیکن اس میں علماء کے دو قول ہیں کہ حضور سی فی اور تقسیم فرمانے کی وجہ سے میسر ہی اتنا ہوتا تھا جس کا اوپر ذکر ہوا، یا باوجود میسسر ہونے کے حضور تواضعاً تناول نہیں فرماتے سے اور تقسیم فرمادیتے تھے۔

أبو معمر: عطف بيان لعبد الله بن عمرو، فما وقع في بعض النسخ بواوين المؤدي إلى أنهما راويان وبلفظ "قالا" بالتثنية سهو من الكاتب، قاله القاري، وهو عبد الله بن عمرو ابن أبي الحجاج المنقري المقعد البصري.

عبد الوارث: هو عبد الوارث بن سعيد بن ذكوان، حرج له الجماعة، فقصر نظر من قال: لم توجد ترجمته قاله المناوي. موققا: الرقاق بالضم: الخيز الرقيق، والرقيق نقيض الغليظ.

# باب ما جاء في صفة إدام رسول الله عليان

حدثنا محمّد بن سهل بن عسكر و عبد الله بن عبد الرحمن قالا: حدثنا يجيى بن حسّان، حدثنا سليمان بن بلال، عن هشام بن عُروة، عن أبيه، عن عن عائشة على الله الله على قال: نعْم الإدام الحَلّ.

#### باب۔ حضور اقد س لٹھائیا کے سالن کا ذکر

فاکرہ: اس باب میں تمیں سے زائد حدیثیں ہیں۔ بعض نسخوں میں اس باب میں ایک مضمون اور بھی ذکر کیا ہے، وہ یہ کہ سالن اور مختلف اشیاء کا ذکر جو حضور نے تناول فرمائی ہیں۔

(۱) حضرت عائشہ فراضی بین کہ حضور اللی آئے ایک مرتبہ فرمایا کہ سرکہ بھی کیسا اچھا سالن ہے!۔ فاکدہ: اس لحاظ سے کہ اس میں وقت میشر آ جاتا ہے، نیز تکلفات سے بعید ہے اس میں وقت میشر آ جاتا ہے، نیز تکلفات سے بعید ہے اور دنیوی گزران میں اختصار ہی مقصود ہے۔ اس کے علاوہ سرکہ میں خصوص فوائد بھی بہت سے ہیں: سمیات کے لئے مفید ہے، بلغم اور صفراء کا قاطع ہے، کھانے کے ہضم میں معین ہے، پیٹ کے کیڑوں کا قاتل ہے، بھوک اچھی لگاتا ہے۔ البتہ سرد مزاج ہونے کی وجہ سے بعض لوگوں کو مصر ہوتا ہے لیکن اس لحاظ سے کہ بہترین سالن ہر وقت میشر آ سکتا ہے، البتہ سرد مزاج ہونے کی وجہ سے بعض لوگوں کو مصر ہوتا ہے لیکن اس لحاظ سے کہ بہترین سالن ہر وقت میشر آ سکتا ہے،

باب إلى: هكذا في النسخ الموجودة، زيد في الترجمة في بعض النسخ "وما أكل من الألوان" كما حكاه القاري عن بعض النسخ المصححة. إدام: [ما يساغ به الخبز ويصلح به الطعام فيشمل الجامد كاللحم بحسب اللغة، أمّا بحسب العرف فلا يسمى إدامًا.] يغم الإدام الحكل: [لأن حصوله بدون جهد، متوفر بسهولة، عدم ضياع الوقت، يهضم الطعام، يقتل ديدان البطن، يقطع حرارة السموم.] قال في الدر المختار: والإدام: ما يصطبغ به الخبز إذا اختلط به كخل وزيت إلى فالحديث موافق لمسلك الفقهاء، وقال ابن القيم: هذا ثناء عليه بحسب الوقت، لا لتفضيله على غيره؛ لأن سببه أن أهله قدموا له خبزا فقال: أما من أدم؟ قالوا: ما عندنا إلا خل فقال ذلك جبرا لقلوبهم، لا تفضيلا له على غيره، كذا في المناوي. قلت: وفيه أنه وقع مدحه في بعض الروايات بدون هذا السبب أيضاً. الحَلُّ: [ما حمض من عصير العنب وغيره.]

قال عبد الله بن عبد الرحمن في حديثه: "نِعم الأُدم - أو الإدام - الحللّ حدثنا قتيبة، حدثنا أبو الأحوص، عن سِماك بن حرب قال: سمعت النعمان بن بشير يقول: ألستم في طعام سلام بن سبم بن سبم و سلام بن سبم و المنام الكاري و شراب ما شئتم؟ لقد رأيت نبيكم على وما يجد من الدَقَل ما يملاً بطنه. حدثنا عبدة بن عبد الله الرد، النما المؤراعي، حدثنا معاوية بن هشام، عن سفيان، عن مُحارِب بن دثار،

جتنی بھی مدح ہو قرین قیاس ہے۔ ای لئے ایک حدیث میں آیا ہے کہ حضور نوش فرماتے تھے اور یہ فرماتے تھے کیا ہی اچھا سالن ہے۔ ایک حدیث میں ہے کہ حضور نے اس میں برکت کی دُعا فرمائی اور ارشاد فرمایا کہ پہلے انبیاء کا بھی یہ سالن رہا ہے۔ ایک حدیث میں ہے کہ جس گھر میں سرکہ ہو وہ مختاج نہیں ہیں، یعنی سالن کی احتیاج باقی نہیں رہتی۔ جمع الوسائل میں ان روایات کو ابن ماجہ سے نقل کیا ہے۔

(۲) نعمان بن بشر کہتے ہیں کیاتم لوگ کھانے پینے کی خاطر خواہ نعمتوں میں نہیں ہو؟ حالانکہ میں نے حضور اقدس سلطنی کیا کہ و دیکھا کہ معمولی قتم کی تھجوروں کی بھی اتنی مقدار نہ ہوتی تھی کہ جس سے شکم سیر ہو سکے۔ فاکدہ: صحابی کا مقصود ترغیب و ینا ہے حضور کے اتباع اور دنیا کی مخضر گیری کی۔ اور حدیث میں جب شکم سیر کھجوروں کی نفی ہوگئی توروٹی سالن کاکیا ذکر، لہذا ترجمۃ الباب سے مناسبت بھی ظاہر ہوگئی۔

قال عبد الله: هذا بيان الفرق في ألفاظ شيخيه محمد وعبد الله، بأن رواية محمد جازمة ورواية عبد الله بلفظ الشك، والمآل واحد. ما شنتم: قال المناوي: "ما" بمعنى الذي، بدل من "طعام وشراب"، والعائد محذوف أي: ما شنتموه، ووجهه القاري بتوجيهات. قال البيحوري: أي ألستم منعمين في طعام وشراب بالمقدار الذي شئتم من السعة والإفراط، والحطاب للتابعين أو للصحابة بعده في نبيكم: إضافة "النبي" إليهم إلزاما لهم وتبكيتا وحثاً على التأسى به في الإعراض عن الدنيا ولذاتها، وإلا فإنه في كما أنه نبي للمخاطبين نبي للقائل أيضاً. وقتل خالد مالك بن نويرة لما قال له: كان صاحبكم يقول كذا، فقال: صاحبنا وليس بصاحبك؟ فقتله لم يكن لمجرد هذه الكلمة، بل لأنه بلغه أنه ارتد، وتأكد ذلك بهذه الكلمة. قاله القاري والمناوي. ما يملأ إلى: مفعول "يجد"، و"ما" موصولة، و"من الدقل" بيان لما تقدم عليه، و"الدقل" بفتحتين: التمر الردي، ويابسه.

عن جابر بن عبد الله في قال: قال رسول الله في نعم الإدام الحَلَ. حدثنا هنّاد، حدثنا وكيع، عن سفيان، عن أيوب، عن أبي قلَابة، عن أزَهْدَم الجَرْمِيّ قال: كنا عند أبي موسى فأتي بلحم دَجَاج فتنحّى رجل من القوم، فقال: مَالَك؟ فقال: إني رأيتها تأكل شيئا نتناً،

(٣) حضرت جابر بنالنفی بھی نقل کرتے ہیں کہ حضور اقد س النفی نیا کے یہ ارشاد فرمایا کہ سر کہ بھی کیا ہی اچھا سالن ہے!۔ فائدہ: ممکن ہے کہ جس وقت حضور نے یہ ارشاد فرمایا تو حضرت عائشہ فلط فیمااور حضرت جابر بیالنفی دونوں حضرات موجود ہوں۔اور اقرب یہ ہے کہ مخلف او قات میں حضور نے یہ ارشاد فرمایا۔

(٣) زہرم کہتے ہیں کہ میں حضرت ابو موسی اشعری و النظافی کے پاس تھاان کے پاس کھانے میں مرغی کا گوشت آیا، مجمع میں سے ایک آدمی چیچے ہٹ گیا۔ ابو موسی نے اس سے بٹنے کی وجہ دریافت کی۔ اُس نے عرض کیا کہ میں نے مرغی کو گندگی کھاتے دیکھا تھا اس لئے میں نے مرغی نہ کھانے کی قشم کھار کھی ہے۔ حضرت ابو موسی نے فرمایا کہ آؤاور بے تکلف کھاؤ، میں نے خود حضور اقدس اللّٰ کیا گیا کو نوش فرماتے دیکھا ہے، اگر نا جائزیانا پہند ہوتی تو حضور کیسے تناول فرماتے۔

فائدہ: مقصود یہ ہے کہ مباح شرعی کی تحریم نہیں کرنی چاہئے، اس لئے اپنی قتم کو توڑو اور تقارہ دو۔ مرغی جمہور ائمہ کے نزدیک جائز ہے البتہ جلالہ (گندگی کھانے والی مرغی) کو علاء نے کروہ فرمایا ہے۔ مرغی حار رطب ہوتی ہے، سر لیج البضم ہے، اخلاط اچھے پیدا کرتی ہے، دماغ اور جملہ اعضائے رئمیہ کو قوت دیتی ہے، آواز بھی صاف کرتی ہے اور رنگ بھی خوشما پیدا کرتی ہے، عقل کو بھی قوت دیتی ہے۔

نعم: قال القاري: رواه أحمد ومسلم والثلاثة، وهو حديث مشهور كاد أن يكون متواتراً. أبي قلابة: بكسر قاف وتخفيف اللام وبعد الألف موحدة، اسمه عبد الله بن زيد. زهدم: بفتح الزاء وسكون الهاء وفتح الدال المهملة. و"الجرمي" بالجيم المفتوحة والراء الساكنة: نسبة لقبيلة حرم كفلس. قال المصنف في الجامع: روي هذا الحديث من غير وجه عن زهدم، ولا نعرفه إلامن حديث زهدم. يعني مداره عليه. بلحم: قال الحنفي: مفعول قام مقام فاعله، ورده ابن حجر فقال: نائب الفاعل ضمير إلى أبي موسى، وزعم أنه بلحم دحاج غلط فاحش، وتعقبه القاري فقال: في كونه غلطا فضلا عن أن يكون فاحشا نظر ظاهر ووافق المناوي ابن حجر. دجاج: بكسر الدال المهملة وحكي فتحها وضمها أيضاً. رجل: قيل: هو زهدم بنفسه عبره بالغائب، وقيل: هو رجل آخر، ويؤيده الرواية الآتية، وسيأتي مفصلا. مالك: استفهام متضمن للإنكار أي: أيّ باعث لك على ما فعلت من التنحي؟

فحلفتُ أن لا آكلها، قال: ادن، فإني رأيت رسول الله الله الله الكل لحم دجاج. حدثنا الفضل بن سهل الأعرج البغدادي، حدثنا إبراهيم بن عبد الرحمن بن مَهدي، عن إبراهيم بن عمر بن سفينة، عن أبيه، عن عن الله عن أبيه، عن عن الله عن أبيه، عن الله عن أبيه، عن الله عن أبيه، عن الله عن أبيه، عن الله عن الله

(۵) سفینہ کہتے ہیں کہ ہیں نے حضور اگر م النے کے ساتھ حباری کا گوشت کھایا ہے۔ فاکدہ: حباری ایک پرندہ ہے۔ اس کے ترجمہ میں علا، مخلف ہوئے ہیں، بعض نے "تغدری" کیا ہے، بعض نے "بیر" اور بعض نے "بر خاب "اور بعض متر جمین نے "چا چکوئی" کیا ہے۔ محیط اعظم میں کھا ہے کہ حباری کو فارسی میں "ہو برہ" اور "شوات" اور "شوال" کہتے ہیں۔ جنگلی پرندہ ہے جس کا رنگ خاکی اور گردن بڑی اور پاؤں لیے اور چونچ میں تھوڑی ہی لمبائی ہوتی ہے۔ بہت تیز اُڑتا ہے، اُس کو "جرج" بھی کہتے ہیں، یونانی لوگ اس کو "غلوفس" کہتے ہیں، بخش میں کونچ اور مرغابی کے در میان ہوتی ہے۔ بہت تیز اُڑتا ہے، اُس کو "جرج" بھی کہتے ہیں، یونانی لوگ اس کو "غلوفس" کہتے ہیں، بخش میں "تغدری" کھا ہے، حباری کا ترجمہ "شوات" کھا ہے اور مظاہر حق میں "تغدری" کھا ہے اس لئے یہی صحیح ہے۔ صاحب غیاث نے میں "تغدری" اور "چرز" کھا ہے، خبری کھا ہے اور صاحب "تغدری" اور "چرز" کھا ہے، غیز یہ بھی کہتے ہیں، دوسرا پرندہ کھا ہے اور صاحب نفائس نے چوہوہ اور سرخاب کی عربی "نعام" کھا ہے اس لئے اقرب یہی ہے جی کھا ہے اور صاحب نفائس نے بھی کہتے ہیں، دوسرا برندہ کھا ہے اور صاحب نفائس نے مور ایرندہ کھا ہے اس لئے اقرب یہی ہے کہ شرخاب دوسرا جانور ہے۔ سفینہ حضور النہ نفائس نے جوہوں اور سرخاب کی عربی "نعام" کی طرح سے سفر میں بہت ساسامان اسے اور لاد لیت تھے۔ کے مولی کا لقب تھا، ان کو سفینہ اس لئے کہتے تھے کہ کشتی کی طرح سے سفر میں بہت ساسامان اسے اور لاد لیت تھے۔

لحم الدجاج: [حار رطب، حفيف على المعدة، سريع الهضم، حيد الخلط، يزيد في الدماغ، ولحم الديوك أسخن مزاجًا وأقل رطوبة.] الحبارى: [طائر كبير العنق رمادي اللون على شكل الإوزة] ألفها للتأنيث يقع على الذكر والأنثى، والواحد والجمع، طائر طويل العنق، في منقاره بعض طول، رمادي اللون، شديد الطيران، يضرب به المثل فيقال: أطلب من الحبارى. وهو أكثر الطيور حيلة في تحصيل الرزق، ولذا خصها في حديث أنس: أن الحباري ليموت هزلاً بذنب ابن آدم، يعني أنه تعالى يحبس القطر. وإنما خصها بالذكر؛ لأنها أبعد الطير نجعة، ولحمه حار يابس، بطبئ الانحضام، نافع لأهل الرياضة والتعب. قال القاري: وأهل مصر يسمون الحبارى "الجرج" ويضرب به المثل في الحمق، وقيل: يوجد في بطنه حجر، إذا علق على شخص لم يُختلم ما دام هذا عليه. وكذا قال الدميري.

حدثنا عليّ بن حُجر، حدثنا إسماعيل بن إبراهيم، عن أيوب، عن القاسم التّمِيميّ، عن أهدَم الحرميّ قال: كنا عند أبي موسى، قال: فقُدّم طَعامُه وقُدِّم في طعامه لحم دَجَاج، وفي القوم رجل من بني تيم الله أحمر، كأنه مولى،

(۲) زہرم کہتے ہیں کہ ہم ابو موسی اشعری فیلٹی کے پاس سے، اُن کے پاس کھانا لایا گیا جس میں مرغی کا گوشت بھی تھا۔ جُمع میں ایک آدمی قبیلہ بنو تیم اللہ کا بھی تھا جو سُرخ رنگ کا تھا، بظاہر آزاد شدہ غلام معلوم ہوتا تھا، اُس نے یکسوئی اختیار کی۔ ابو موسی نے اُسے متوجہ ہونے کو کہا اور آنخضرت النظائی کے مرغی تناول فرمانے کا ذکر کیا۔ اس نے عذر کیا کہ میں نے اس کو پچھ الی بی چیز کھاتے دیکھا جس کی وجہ سے مجھے اس سے کراہت آتی ہے، اس لئے میں نے اس کے نہ کھانے کی قشم کھار کھی ہے۔ فاکدہ: یہ وہی حدیث ہے جو پہلے نہ کور ہوئی۔ اختلاف سند سے صور تا قصہ میں پچھ اختلاف معلوم ہوتا ہے۔ شاکل میں وونوں حدیث مختلر ذکر کی گئیں۔ بخاری شریف میں یہ لمبا قصہ ہے جس کا حاصل ہے کہ ابو موسی اشعری فیلئوگئے نے پھر بھی یہی فرمایا کہ کھاؤاور قشم کا سقارہ اداکرہ کہ طلال چیز کے نہ کھانے کی قشم کے کیا معنی۔

عن أيوب: اختلف في هذا الحديث على أيوب، فروى عنه القاسم كما ههنا، وتقدم قريباً عنه عن أبي قلابة، وقد أخرج البخاري في فرض الخمس برواية حماد بن زيد عن أيوب عنهما. التميمي: بميمين بينهما ياء، هو الصواب، وصححه في هامش المكتوبة، وما قال مولانا عصام وتبعه العلامة المناوي من تصويب لفظ التيمي؛ إذ قال: وفي بعض النسخ: "التيمي" وهو الظاهر؛ لأن أيوب من رواة القاسم بل محمد التيمي أحد الفقهاء السبعة، ليس بصواب، بل القاسم هذا هو قاسم بن عاصم التميمي، ويقال: الكليني بنون بعد التحتية، جزم به القاري، وبه جزم الحافظ في الفتح والعيني في شرح البخاري، وما قال المناوي: إن أيوب هذا من رواة القاسم بن محمد، فلا دليل فيه على أنه ليس من رواة قاسم بن عاصم، كيف! وقد عده في تلامذته أيضاً أصحاب الرجال، فتأمل. فقدم: ببناء المجهول من التقديم أي: قدمه بعض خدمه.

تيم الله: أي: عبد الله من قولهم: تيمه الحب أي: ذلّله وعبده، وهو تيم الله بن ثعلبة، هي من بني بكر. قيل: هذا دليل على أن الممتنع غير زهدم، فإن زهدم جرمي وهذا تيمي، ولا مانع من ألهما امتنعا معاً، لكن الحافظ ابن حجر بسط الكلام ههنا ورجّح كولهما واحدًا، وجوز انتساب زهدم إليهما معاً، قال المناوي والقاري في جمع الوسائل: لم يصب من زعم أن المبهم ههنا هو زهدم بنفسه وعبر عن نفسه "برجل". قلت: لكن الحافظ في الفتح ذكر روايات عديدة فيها التصريح بأن صاحب الحلف والقصة هو زهدم بنفسه، فارجع إليه لو شئت التفصيل، وإليه مال العيني في شرحه.

قال: فلم يَدنُ، فقال له أبو موسى: ادن، فإني قد رأيت رسول الله ﴿ أَكُلَ منه، فقال: إني رأيته يأكل شيئا فقَدرته، فحلفت أن لا أطعمه أبدا. حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو أحمد الزبيريّ، وأبو نُعيم قالا: حدثنا سفيان، عن عبد الله بن عيسى، عن رجل من أهل الشام – يُقال له: عطاء – عن (٢٠) أبي أسيد قال: قال رسول الله ﷺ: كلوا الزّيت وادّهنوا به، فإنّه من شجرة مباركة.

(2) ابواسید کہتے ہیں کہ حضور اقد س سی اللہ نے ارشاد فرمایا کہ زیون کا تیل کھانے میں بھی استعال کرو اور مالش میں بھی، اس لئے کہ با برکت درخت کا تیل ہے۔ فاکدہ: اس درخت پر مبارک کا اطلاق کلام اللہ شریف کی اس آیت میں آیا ہے: هون شبحرَةِ مُبارک کَا َوْل مُخْلَف بین: بعض لوگ کہتے ہیں کہ اکثر شام میں پیدا ہوتا ہے اور وہ زمین اس لئے بابرکت ہونے کہ اس میں ستر نبی مبعوث ہوئے۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ برکت کا اطلاق اس لئے ہے کہ اس میں منافع بہت ہیں، چنانچ ابو نعیم نے نقل کیا ہے کہ اس میں ستر بیاریوں کی شفا ہے جن میں کا اطلاق اس لئے ہے کہ اس میں منافع بہت ہیں، چنانچ ابو نعیم نے نقل کیا ہے کہ اس میں ستر بیاریوں کی شفا ہے جن میں کا اطلاق اس کئے جدام بھی ہے۔ این عباس والنے فرماتے ہیں کہ اس کی ہر چیز میں منافع ہیں، اس کا تیل جلانے کے کام میں آتا ہے، دیاتھ میں آتا ہے، ایندھن جلانے کے کام میں لایا جاتا ہے حتی کہ اس کی راکھ ریشم دھونے کے کام میں آتا ہے، دیاتھ ہیں کہ اس کی درخت کی عمر بہت ہوتی ہے، چالیس سال کے بعد تو پھل لاتا وہ وارایک ہزار برس کی عمر اکثر ہوتی ہے۔ اس کے منافع طب کی کتب میں بکثرت ذکر کیے گئے ہیں۔

فقال إلى: يخالف الرواية السابقة في أن قوله هناك متأخر لقول أبي موسى: إني رأيته عليه إلى والجمع ممكن بتعدد قوله: "ادن"، يل هو متعين؛ لأنه قال له حين تنحى: "ادن"، ولما تعلل بما تعلل قال له: "ادن فإني" إلى، قاله القاري. رجل إلى: هو عطاء الشامي الراوي حديث الادهان، قال البخاري: لم يقم حديثه، وذكره العقيلي في الضعفاء، وذكره ابن حبان في الثقات. أبي أسيد: هذا بفتح الهمزه وكسر السين، ولا يصح ما قيل فيه: بضم الهمزة مصغراً، ليس له إلا هذا الحديث الواحد، وهو غير أبي أسيد الساعدي الصحابي المشهور. وقال المصنف في جامعه بعد هذا الحديث: هذا حديث غريب من هذا الوجه، إنما نعرفه من حديث عبد الله بن عيسى. عباركة: [أي أوّل شحرة نبتت في الدنيا، وأوّل شحرة نبتت بعد الطوفان، ونبتت في منازل الأنبياء والأرض المقدسة، ودعالها سبعون نبيًا بالبركة، فقد قال ابن عباس فيم.: في الزيتون منافع كثيرة، إدام، ودهان، ودباغ، ويوقد بحطبه، وليس شيء منه إلّا وفيه منفعة حتى الرماد يغسل به الإبريسم.

حدثنا يجيى بن موسى، حدثنا عبد الرزاق، حدثنا معمو عن زيد بن أسلم، عن أبيه، عن عن عمر بن الخطاب في قال: قال رسول الله في كلوا الزّيت وادّهنوا به، فإنه من شجرة مباركة. قال أبو عيسى: وعبد الرزاق كان يضطرب في هذا الحديث، فَرُبّها أسنده، ورُبّها أرسله. حدثنا السّنجيّ وهو أبو داود سُليمان بن مَعْبد المرْوَزِيّ السَّنْجِيّ، حدثنا عبد الرزاق، عن معمر، عن زيد بن أسلم، عن أبيه، عن النبي في نحوه، ولم يذكر فيه "عن عمر". حدثنا شعبة، عن قتادة، محمد بن بشّار، حدثنا شعبة، عن قتادة، عن أنس بن مالك في قال: كان النبي في يُعجبه الدُبّاء،

معمر: بفتح الميمين بينهما عين مهملة ساكنة. والأهنوا به: [أي: في سائر البدن لمن وافق مزاجه وعادته وقدر على استعماله.] فربما إلخ: غرض المصنف: بيان الاضطراب في هذا الحديث، في وصله وإرساله، فروى أولاً موصولاً برواية يجيى عن عبد الرزاق ثم ذكر بعده بطريق السنجي عن عبد الرزاق مرسلا، وقال في جامعه: هذا حديث لا نعرفه إلامن حديث عبد الرزاق عن معمر، وكان عبد الرزاق يضطرب في رواية هذا الحديث فربما ذكر فيه: عن عمر عن النبي هي وربما رواه على الشك فقال: أحسبه عن عمر عن النبي محمد عن النبي مرسلاً.

السَّنجِيّ: بكسر السين المهملة وسكون النون: نسبة إلى سنج قرية من قرى مرو. و"معبد" بفتح الميم وسكون العين المهملة وفتح الموحدة. الدباء: بضم الدال وتشديد الموحدة وبالمد على الأشهر، وحكى القصر أيضاً وأنكر، وقيل: خاص بالمستدير منه.

<sup>(</sup>۸) حضرت عمر فیل نفته بھی ارشاد فرماتے ہیں کہ حضور اقد س فیلی نفی نفی نفی نفی کی ارشاد فرمایا کہ زیتون کا تیل کھاؤ اور مالش میں استعمال کرواس لئے کہ وہ مبارک ورخت سے پیدا ہوتا ہے۔ فائکدہ:ان روایات کو حضور کے معمولات میں ذکر کرنااس وجہ سے ہے کہ جب حضور نے اس کی ترغیب دی ہے تو خود استعمال فرمانا ظاہر ہے۔

<sup>(9)</sup> حضرت انس فطائع فرماتے ہیں کہ حضور اقد س مطاق کیا کو کدو مر غوب تھا۔ ایک مرتبہ حضور کے پاس کھانا آیا، یا حضور کسی دعوت میں تشریف لے گئے (راوی کو شک ہے کہ یہ قصہ کس موقع کا ہے) جس میں کدو تھا۔ چو نکہ مجھے معلوم تھا کہ حضور مطاق کیا گئے کو یہ مر غوب ہے اس لئے اس کے قتلے ڈھونڈ کر میں حضور کے سامنے کر دیتا تھا۔

فأتي بطعام أو دعي له، فجعلت أتتبّعه فأضعُه بين يديه؛ لما أعلم أنه يحبّه. حدثنا قُتيبة بن سعيد، حدثنا حَفْص بن خيات، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن حَكيم بن حابر،

فاكدہ: اس سے معلوم ہواكہ اگر برتن ميں مخلف چيزيں ہوں تواپئے علاوہ دوسرى جانب سے بھى كى مرغوب چيز كے اُٹھا لينے ميں کچھ حرج نہيں بشر طيكہ ساتھى كو كراہت نہ آئے۔ ڈھونڈ كر پیش كرنے كا مطلب يہ ہے كہ شور بازيادہ ركھنے كا معمول تھا۔ حضور نے اس كی ترغیب بھى فرمائی ہے كہ شور بازيادہ ركھا كرو كہ پڑوى بھى منتفع ہو سكے۔

أو دعي: شك من الراوي أنس أو من دونه، والضمير للطعام أي: دعي رسول الله ﷺ. يحبه: قيل كان سبب محبته ﷺ له ما فيه من إفادة زيادة العقل والرطوبة المعتدلة وما كان يلحظه من السر الذي أودعه الله فيه إذا خصه بالإنبات على يونس الله حتى تربى في ظله فكان له كالأم الحاضنة لولدها. غياث: بمعجمة مكسورة فتحية ثم مثلثة. حكيم: بفتح حاء مهملة وكسر كاف، قليل الحديث.

عن '' أبيه، قال: دخلت على النبي الله فرأيت عنده دُبَّاءً يُقطَّع، فقلت: ما هذا؟ قال: نُكثر به طعامنا. قال أبو عيسى: وجابر هذا: هو جابر بن طارق - ويقال: ابن أبي طارق - وهو رجل من أصحاب رسول الله الله ولا يُعرف له إلا هذا الحديث الواحد، وأبو خالد اسمه سعد. حدثنا قتيبة بن سعيد، عن مالك بن أنس، عن إسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة، أنه سمع انس بن مالك هذه يقول: إن خيّاطا دعا رسول الله الله الطعام صنعه،

(۱۰) جابر بن طارق فیلی کی کہتے ہیں کہ میں حضور اقد س طبی کی کے خدمت میں حاضر ہوا تو کدو کے چھوٹے جھوٹے کلڑے کی جارہ سے سالن میں اضافہ کیا جائے گا۔ فائدہ: کدو کے فوائد جارہ سے سالن میں اضافہ کیا جائے گا۔ فائدہ: کدو کے فوائد بھی علاء حدیث نے بہت سے لکھے ہیں۔ منجملہ اُن کے یہ بھی ہے کہ عقل کو تیز کرتا ہے، دماغ کو قوت دیتا ہے۔

(۱۱) حضرت انس فیلی فی فرماتے ہیں کہ ایک درزی نے حضور اقدس ملکی آیک مرتبہ دعوت کی، میں بھی حضور کے ساتھ حاضر ہوا۔ اُس نے حضور کی خدمت میں بجو کی روٹی اور کدو گوشت کا شور با پیش کیا، میں نے حضور کو دیکھا کہ بیالہ کے سب جانبول سے کدو کے مکڑے تلاش فرما کر نوش فرمارہے ہیں۔ اس وقت سے مجھے بھی کدو مرغوب ہوگیا۔ فاکدہ : حضرت انس فیلی کی خود بھی دعوت ہوگی یا حضور اللی کی کے ساتھ خادمیت میں چلے گئے ہوں گے، اس میں بھی کی مضالقہ نہیں بشر طیکہ داعی کو گرال نہ ہو۔ حضرت انس فیلی کی ایر ارشاد کہ مجھے اس وقت سے کدو سے رغبت ہوگی،

يقطع: من التقطيع، وهو: حعل الشيء قطعة قطعة، وباب التفعيل للتكثير. قال أبو عيسى: لما كان جابر بن عبد الله هو المشهور من الصحابة، والمطلق يصرف إلى المشهور، نبّه المصنف على أن هذا رجل آخر، صحابي غير ذاك المشهور. ويقال إلخ: هو حابر بن طارق بن أبي طارق، فقد ينسب إلى أبيه وقد ينسب إلى جده فيقال: حابر بن أبي طارق، كذا في الإصابة قاله المناوي. ولا يعوف: ببناء المجهول على الغائب، وببناء المعلوم على المتكلم روايتان. قلت: وفيه أن الحافظ ذكر له حديثا آخر في الإصابة. خياطاً: قال العسقلاني: لم أقف على تسميته، لكن في رواية: أنه مولى المصطفى على قاله القاري والمناوي. قلت: ولفظ البحاري برواية ثمامة عن أنس: أن رسول الله على أتى مولى له خياطاً، الحديث.

فقال أنس: فذهبت مع رسول الله الله الله الله على إلى ذلك الطعام، فقرّب إلى رسول الله الله على حبزا من شعير، وَمَرقًا فيه دُبّاء وقَديدٌ. قال أنس: فرأيت النبي الله يَتَبَّعُ الدُّبّاء حَوَالي الصحفة، فلم أزل أحب الدُّبّاء من يومئذٍ. حلثنا أحمد بن إبراهيم الدَّورَقيّ وسلَمة بن شبيب ومحمود بن غيّلان قالوا: أخبرنا أبو أسامة، عن هِشَام بن عروة، عن أبيه، عن (١٢) عائشة الله قالت: كان النبي الله يحب الحلواء والعسل. حدثنا الحسن بن محمد الزّعفوانيّ، أخبرنا حجّاج بن محمد قال: قال ابن جريج: أخبرني محمد بن يوسف،

اس محبت کا ثمرہ ہے جو اِن حضرات صحابہ کرام والتی ہے کہ کو حضور اقد سی التی کی کے ساتھ تھی، اور محبت کا مقتضیٰ یہی ہے کہ محبوب کی ہر ادا پیند ہو، اس کی ہر بات ول میں جگہ کرنے والی ہو، جس درجہ کی محبت ہوگی اسی مرتبہ میں محبوب کے اثرات کے ساتھ شغف ہوگا، لیکن اللہ کی شان ہے کہ آج حضور کے ساتھ محبت کے دعویداروں کو حضور جیسی صورت بنانا بھی پیند نہیں۔ ببیں تفاوت رہ از کجاست تا بجا۔

(۱۲) حضرت عائشہ فی عبار میں کہ حضور اقدس میں گئی کے میٹھا اور شہد پیند تھا۔ فاکدہ: بظاہر حدیث میں حلوے سے مراد ہر میٹھی چیز ہے لیکن بعض لوگوں نے اس سے متعارف حلوا مراد لیا ہے جو مٹھائی اور تھی وغیرہ سے بنایا جاتا ہے۔ کہتے ہیں کہ سب سے پہلے حلوا حضرت عثان والتی بنوا کر حضور مٹائی کی خدمت میں پیش کیا تھا اور حضور نے اس کو پیند فرمایا۔ یہ حلوہ آئے اور شہد اور تھی سے پہلے حلوا حضرت عثان والتی بنوا کر حضور مٹائی کی خدمت میں پیش کیا تھا اور حضور نے اس کو پیند فرمایا۔ یہ حلوہ آئے اور شہد اور تھی سے بنایا گیا تھا۔ شکر کا اس زمانہ میں کچھ ایسا دستور نہ تھا اس لئے میٹھی چیز عموماً شہد یا تھجور سے بنائی جاتی تھی۔

فذهبت: قال القاري: يعني بطلب مخصوص أو تبعا له لكونه خادما له ﷺ. حوالي: بفتح اللام وسكون التحتية، مفرد مثنى الصورة بمعنى الجوانب قاله المناوي، فهو مفرد لفظاً ومثنى صورة وجمع معنى، قال القاري: حوالي بفتح اللام وسكون الياء، وإنما كسر ههنا لالتقاء الساكنين. الحلواء: بالمد ويجوز قصره جمعه الحلاوي، قيل: هو كل شيء فيه حلاوة، فقوله "العسل" تخصيص بعد تعميم، وقيل: المراد بها المجيع، وهو: تمر يعجن باللبن، وقيل: ما صنع من الطعام بحلو، وقد يطلق على الفاكهة، وقال الخطابي: تختص بما دخلته الصنعة. الزعفواني: بفتح الفاء، منسوب إلى قرية يقال فها: الزعفوانية.

أن عطاء بن يسار أخبره: "أن أمّ سلمة أخبَرته: ألها قرّبت إلى رسول الله على حنباً مشوياً، فأكل منه، ثم قام إلى الصلوة وما توضّاً. حدثنا قتيبة، حدثنا ابن لهِيْعَة، عن سُليمان بن زياد، عن "عبد الله بن الحارث قال: أكلنا مع رسول الله على شواء في المسجد. حدثنا محمود بن غيلان، أنبأنا وكيع، حدثنا مِسْعر، عن أبي صَحْرة جامع بن شداد، عن المُغيرة بن عبد الله، عن "المغيرة بن شعبة هيه

(۱۳) حفرت ام سلمہ فالنفخ أفرماتی بین کہ انھوں نے پہلو کا بھنا ہوا گوشت حضور النفی کی خدمت میں پیش کیا، حضور نے تاول فرمایا اور پھر بلا وضو کیے نماز پڑھی۔ فاکدہ: بعض روایات سے آگ سے پی ہوئی چیز کا ناقضِ وضو ہونا معلوم ہوتا ہے اور یہی ند ہب بعض علماءِ متقد بین کا ہے، لیکن خافائے اربعہ اور ائمہ اربعہ اور جمہور علاء کا ند ہب بہ ہے کہ جو احادیث وجوبِ وضو پر دلالت کرتی ہیں وہ منسوخ ہیں یا مؤول ہیں۔ حضرت ام سلمہ فران کیا گئے نے دریث بھی جمہور کی تائید کرتی ہے کہ حضور منافی کے نیاوضو کیے بغیر نماز پڑھی۔

شواء: بكسر أوله ممدوداً أي: مشويا، والمراد: مع الخبز كما في رواية. قاله القاري. صخّرة: بفتح صاد مهملة وسكون خاء معجمة بعدها راء مهملة، قيل: وفي بعض الأصول أبوضمرة بمعجمة وميم. قلت: وبالمهملة، كناه أهل الرجال.

علا، حدیث نے اِن دونوں حدیثوں کے در میان مختلف طریقوں سے جمع اور تطبیق فرمائی ہے۔ سہل ہیہ ہے کہ وہ ممانعت چا تو

سے کھانے کی ہے، اور یہ واقعہ چا تو سے کاٹ کر ہاتھ سے کھانے کا ہے۔ اگر گوشت اچھی طرح نہ گلا ہو تو چا تو سے کاٹ کر
ہاتھ سے کھانے میں کوئی مضائقہ نہیں ہے۔ اور ضابط کی بات یہ ہے کہ جس چیز میں اجازت اور ممانعت دونوں پائی جاتی
ہوں اور وجوہِ ترجیح میں سے کوئی وجہ نہ ہو تو قاعدہ کے موافق ممانعت کو ترجیح ہوا کرتی ہے۔ یہ ضابطہ مستقل ہے۔ بعض علاء
نے لکھا ہے کہ جس حدیث میں ممانعت وارد ہوئی ہے اس کے لفظ یہ ہیں کہ چا تو سے گوشت نہ کاٹا کرویہ مجمیوں کا (یعنی
سفار کا) طریقہ ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ ممانعت اُس طریق میں ہے جس میں کفار سے تشبہ ہوتا ہو، مطلقاً چا تو سے کا شنے کی
ممانعت نہیں ہے، اور کفار کے ساتھ تشبہ سے بیخ کی تاکید تو سیڑوں احاد یث میں ہوتے، ملامت اور تنبیہ مقصود ہوتی ہے۔
حضور سائی نے ارشاد فرمایا ہے یہ الفاظ تنبیہ سے ہا الفاظ کے معنی مقصود نہیں ہوتے، ملامت اور تنبیہ مقصود ہوتی ہے۔ ہر زبان میں اس قتم کے الفاظ ڈانٹے کے موقع میں مستعمل ہوتے ہیں۔

قال: ضِفْت مع رسول الله ﷺ ذاتَ ليلةٍ، فأتي بجنب مشويّ، ثم أخذ الشفرة، فجعل يَحُزُّ لي بها منه.

اگر چہ اس جگہ پر بعض علماء نے حضور کے الفاظ ہونے کی وجہ سے اس کے نفیس نفیس معنی بھی بتلائے ہیں، لیکن ظاہر صرف علمیہ ہے، اور تنہیہ اس امر پر تھی کہ جب حضور اقد س مسلولیا ایک مہمان کی وجہ سے اس کے اہتمام میں مشغول تھے تو اس کے در میان میں اطلاع نہ کرنی چاہئے تھی بلکہ فراغت کا انتظار مناسب تھا جب کہ نماز کے وقت میں گنجائش بھی تھی۔ چو تھی بات لیوں کے کا شخے کے متعلق، ظاھر یہی مطلب ہے جو ترجمہ میں لکھا گیا کہ مغیرہ کی لبیں بڑھی ہوئی تھیں اور حضور نے لکھے کے بحائے مسواک رکھ کر کا شخے کے متعلق ارشاد فرمایا۔

بعض شرّاح حدیث اس طرف گئے ہیں کہ حضور کی اپنی لبیں مراد ہیں لیکن ابو داؤد شریف کی روایت میں تصر تک ہے کہ میری لبیں بڑھی ہوئی تھیں جن کو حضور اقد س النافی گئے نے کاٹ دیا۔ متعدّد احادیث میں نبی کریم النافی کا ارشاد مخلف الفاظ سے وارد ہوا ہے جس میں ڈاڑھی کے بڑھانے کا تھم ہے اور مونچھوں کے کاٹے میں مبالغہ کرنے کی تاکید ہے۔ اسی وجہ سے ایک جماعت علمائے سلف کی اس طرف گئی ہے کہ مونچھوں کا منڈانا سُنت ہے، لیکن اکثر علماء کی تحقیق یہ ہے کہ کتر واناسنت ہے لیکن کتر وانے میں ایبا مبالغہ ہو کہ مونڈنے کے قریب ہو جائے۔

ضفت إلى: معناه: نزلت أنا ورسول الله ﷺ ضيفين على إنسان، ولفظ أبي داود: ضفت النبي ﷺ، وفي النهاية: ضفت الرجل إذا نزلت به في ضيافته، وأضفته إذا أنسزلته، وفي القاموس: ضفته أضيفه: نسزلت عليه ضيفا، فظاهر لفظ أبي داود أن المغيرة كان ضيفًا له ﷺ. قال القاري: الظاهر أن لفظ "مع" في رواية الترمذي مقحمة، وقال الشيخ في البذل تحت رواية أبي داود بلفظ: ضفت النبي ﷺ: أي نسزلت عليه ضيفًا؛ لأنه لم يكن من أهل المدينة ولا يأوي إلى أهل ولا مال. قلت: ويمكن الجمع بينهما عندي: بأن المغيرة كان ضيفه ﷺ كما هو نص لفظ أبي داود: وكان النبي ﷺ مع ضيوفه مدعوا عند أحد. قال القاري: وقد وقعت هذه الضيافة في بيت ضباعة بنت الزبير بن عبد المطلب ابنة عم النبي ﷺ، كذا أفاده القاضي إسماعيل، وقال العسقلاني: يحتمل ألها كانت في بيت ميمونة، وأما ما قاله بعضهم من أن المراد جعلته ضيفا لي حال كوني معه فغير صحيح؛ لما يأباه معني "ضفت" لغة.

الشفرة: بفتح الشين المعجمة وسكون الفاء: هي السكين العريض الذي امتهن بالعمل، قال المناوي: هي السكين العريض العظيم، جمعه شفار ككلب وكلاب، وشفرات كسجدة وسجدات. يحزُّ: بتشديد الزاء من الحز بحاء مهملة، القطع، قال في المصباح وغيره: الحزة: القطعة من اللحم تقطع طولا.

قال: فجاء بلال يؤذنه بالصلوة، فألقى الشَّفْرة، فقال: مالَه؟ تربت يداه. قال: وكان شاربه قد وَفَى، فقال له: أقصُّه لك على سواكٍ - أو قُصَّه على سواكٍ. حدثنا واصل بن عبد الأعلى، حدثنا محمد بن الفُضيل، عن أبي حَسيّان التيمي، عن أبي زُرعة، عن الله هـريرة في حدثنا محمد بن الفُضيل، عن أبي حَسيّان التيمي، عن أبي زُرعة، عن الله هـريرة في الله عن أبي أبي هـريرة في الله عن أبي رُبعة الله عن الله عن أبي حَسيّان التيمي، عن أبي رُبعة الله عن الله عن أبي وُبعة الله عن الل

(۱۲) ابو ہریرہ والنے فی فرماتے ہیں کہ حضور اللہ اللہ کی خدمت میں کہیں ہے گوشت آیا، اس میں ہے دست (یعنی بونگ حضور اللہ فی فیک حضور اقدس اللہ فیکہ کو دست یعنی بونگ کا گوشت پند بھی تھا۔ حضور نے اس کو دانتوں ہے کاٹ کر تناول فرمایا (یعنی جھری وغیرہ ہے نہیں کانا)۔ فائدہ: دانتوں ہے کاٹ کر کھانے کے ترغیب بھی حضور نے فرمائی ہے، چنانچہ حدیث میں آیا ہے کہ گوشت کو دانتوں ہے کاٹ کر کھایا کرو کہ اس سے ہضم بھی خوب ہوتا ہے اور بدن کو زیادہ موافق بڑتا ہے۔

يؤذنه: هذا وأمثاله دليل لجواز التثويب، وهو: الإعلام للصلوة بعد الأذان، قال صاحب الهداية: التثويب في الفحر "حي على الصلوة حيّ على الفلاح" مرتين بين الأذان والإقامة حسن؛ لأنه وقت نوم وغفلة، وكره في سائر الصلوات، وهذا تثويب أحدثه علماء الكوفة بعد عهد الصحابة؛ لتغير الأحوال، وخصوا الفحر به لما ذكرنا، والمتأخرون استحسنوه في الصلوات كلها؛ لظهور التواني في الأمور الدينية كذا في الأوجز، وفيه أيضاً عدة روايات في الباب تدل على جوازه. يداه: أي لصقتا بالتراب من شدة الفقر، هذا أصله، قال الزمخشري: الأصل فيما جاء من كلامهم من هذا ونحوه، كا قاتلك الله"، "وأخزاك الله" للتعجب المشعر بأن ذلك الفعل بالغ من الندرة والغرابة المبلغ الذي يحق لسامعه أن ينافسه حتى يدعو عليه تضجراً وتحسراً، ثم كثر حتى استعمل في كل موضع استعجاب أو زجر أو تنبيه. قال المناوي: فيحتمل أنه كره تأذينه مع بقاء الوقت لإيذائه الضيف وكسر خاطره، وقال القاري: كأنه في كره إيذانه بالصلوة وهو شعمت بالعشاء، والحال أن الوقت متسع. شاريه: الضمير إلى المغيرة، حزم به القاري، وقال المناوي وتبعه البيجوري: أي شارب بلال، وقال القاري: يُعتمل أن يكون الضمير لرسول الله، ومعني قوله: أقصه لك أي: لأحلك تتبرك به. قلت: والأول المتعين؛ لما في رواية لأبي داود: وكان شاربي وفي فقصه لي على سواك. قد وفي: [أي: طال وأشرف على فمه.] أي حيان: بمهملة وتحتية مشددة، هو يجي بن سعيد الكوفي، منسوب إلى تيم الرباب، كذا في الشروح والنسخ، وقال القاري: وفي نسخة صحيحة "التميمي" بميمين. أبي زرعة: بضم الزاء المعجمة وسكون الراء المهملة، احتلف في اسمه على أقوال.

قال: أتي النبي الله بلحم فَرُفع إليه الذّراع - وكانت تُعْجِبه - فنهس منها. حدثنا محمد بن وهر: الاعتباطرات الاسان بشار، حدثنا أبو داود، عن زُهير -يعني ابن محمد- عن أبي إسحاق، عن سعد بن عياض، الطبالسي الطبالسي الطبالسي عن النبي الله يُعجِبه الذراع.

(۱۷) حضرت ابن مسعود والنُّخذ فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النَّائيلَة کو ذراع لینی دست کا گوشت مرغوب تھااور اسی میں حضور اقد س النَّالَيْ كوزمر ديا كيا- كمان به ب كه يهود نے زمر ديا تقاله فاكده: فنخ خيبر ميں ايك يهودي عورت كو جب به معلوم موا کہ آپ کو دست کا گوشت لیعنی ہونگ مرغوب ہے توایک بکری کا گوشت بھونااور اُس میں بہت زیادہ زہر ملا دیااور دست میں خصوصیت سے بہت زیادہ زہر قاتل بھر کر حضور النہ ایک کی دعوت کی اور سامنے پیش کیا۔ حضور النہ ایک نے لقمہ مند میں رکھا لیکن نگلنے کی نوبت نہیں آئی تھی یا کچھ نگل بھی لیا تھا کہ اُس کو تھوک دیا، اور ارشاد فرمایا کہ اس گوشت نے مجھے اطلاع دی ہے کہ اس میں زہر ہے۔ لیکن کچھ نہ کچھ اثر پہنچ گیا تھا۔ چنانچہ اس کا تمی اثر تبھی زور کرتا تھا اور آخر میں لیمی سی اثر حضور النوائي کے وصال کے وقت عود کر کے حضور کی شہادت کا سبب بنا۔ اس حدیث میں گوشت کے خود اطلاع و بینے کا ذکر ہے اور بعض روایات میں حضرت جبر کیل ایک کے اطلاع دینے کا ذکر ہے۔ اس میں کوئی تعارض نہیں کہ اوّل گوشت نے معجزہ کے طور پر خود کہا ہو کہ مجھ میں زہر ہے، اُس کے بعد حضرت جبر کیل ملک آنے اس کی تصدیق فرمائی ہو۔ اس اطلاع کے بعد حضور ﷺ نے خود بھی ترک فرما دیااور ساتھیوں کو بھی کھانے سے منع فرما دیا۔ اس کے بعد اس عورت کو بلایا گیا اور اس سے یو چھا گیا کہ اس میں زہر ملایا ہے؟ اس نے اقرار کیا کہ واقعی میں نے زہر ملایا ہے۔ حضور اقد س ملتی گئے نے اپنے لئے انتقام نہیں لیا،اس لئے اس عورت کو اس وقت معاف فرما دیا گیا۔ لیکن چونکہ بشر بن براء صحابی فیل فیل اس زہر سے شہید ہوئے اس لئے روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کی شہادت پر اس عورت کو قصاصاً یا تعزیراً قتل فرمایا۔ اس کے بارے میں مختلف روایتیں آتی ہیں، بعض سے معلوم ہوتا ہے کہ قصاص لیا، بعض سے معلوم ہوتا ہے کہ نہیں لیا، اور دونوں صحیح ہیں

فهس إلخ: إنما فعله به الله أهنأ وأمرأ، ولأنه ينبئ عن ترك التكبر والتكلف. يعني: زاد لفظ "يعني" رعاية للفظ الشيخ؛ لئلا يحمل على أن لفظ "ابن محمد" أيضاً زاده شيخه وبينه؛ لئلا يلتبس بزهير بن حرب وغيره. سعد: وفي نسخة: سعيد، قاله القاري، قلت: وهو غلط، ليس في الرواة أحد اسمه سعيد بن عياض، وسعد هذا الراوي لحديث الشاة معدود عندهم، وإنما قال فيه سعيد بن منصور سعيد بن عياض، وهو وهم. قال: وسُمِّ في الذراع. وكان يُرى أن اليهود سَمُّوه. حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا مسلم بن إبراهيم، حدثنا أبان بن يزيد، عن قتادة، عن شهر بن حَوْشَب، عن (١٠٠ أبي عبيد قال: طبحت للنبي على قدْراً، وكان يُعجبه الذراع، فناولتُه الذِّراع، ثم قال: نَاوِلنِي الذَّراع فناولتُه،

جیبا کہ اصل واقعہ سے معلوم ہو گیا۔ ایسی صورت میں شرعاً قصاص واجب ہوتا ہے یادیت وغیرہ، یہ فقہی مسلہ ہے جو ائمہ میں مختلف ہے اور علمی بحث ہے اس لئے ترک کر دی گئی۔ حضرت ابن مسعود رفتی گئندکا یہ کہنا کہ ''گمان میہ ہے کہ یہود نے زہر ملایا تھا''، یہ اُن کے خیال کی بنا پر ہے، بظاہر ان کو محقّق نہیں ہوا، ورنہ اصل واقعہ محقق ہو چکا اور یہود نے خود اقرار کیا کہ ہم نے ایسا کیا ہے جیسا کہ دوسری احادیث میں مفصّل نہ کور ہیں۔

(۱۸) ابو عبید و الله عبید و کی میں نے حضور اکرم الله الله کے لئے ہانڈی پکائی۔ چونکہ آقائے نامدار الله کیا کہ بونگ کا گوشت زیادہ پہند تھا اس لئے میں نے ایک بونگ میش کی۔ پھر حضور الله کی اللہ فرمائی، میں نے دوسری پیش کی۔ پھر حضور اللہ کی کے دوسری طلب فرمائی، میں نے دوسری پیش کی۔ پھر حضور اللہ کی دونتی ہوتی ہیں۔

وسم: ببناء المجهول، وكان ذاك في فتح خيبر، فجعل فيه سم قاتل لوقته، فأكل منه لقمة فأخبره جبرئيل أو الذراع على الحلاف المعروف، ويمكن الجمع بأن الذراع أخبرته أو لا ثم نـزل روح القلس بتصديقها. قاله المناوي. يُوى: بضم الياء من الإراءة أي: يظن ابن مسعود، وإنما نسبه إلى اليهود لاتفاقهم ومشورقم، وإلافكانت المباشرة لذلك زينب بنت الحارث امرأة سلام بن مشكم اليهودي، وقد أحضرها النبي فقال: ما حملك على ذلك؟ فقالت: قلت: إن كان نبيًا لا يضره السم وإلا استرحنا، فعفا عنها ولم يعاقبها. قال الزهري وغيره: فأسلمت، فلما مات بشر بن البراء، وكان أكل معه منها، وما قالت: "إن كان نبيًا لم يضره" المراد، المضرة الخاصة وهي القتل كما حققه الحافظ في الفتح، فلا ينافيه المضرة الواقعة. أبان: بفتح الهمزة وتخفيف الباء الموحدة، ابن يزيد العطار. أبي عبيد: كذا في أكثر النسخ الموجودة عندي، وفي نسخة بالتاء، وقال زين الحفاظ: كذا وقع في سماعنا من كتاب الشمائل بزيادة تاء التأنيث، وكذا ذكره المصنف في جامعه، والمعروف أنه بلا تاء، وهو مولى النبي في ليس له إلا هذا الحديث الواحد. قاله المناوي. قلت: وهكذا في النسخ التي عندنا من المكتوبة والمطبوعة بدون الهاء، وكذا في كتب الرجال، فزيادة الهاء ليس بذاك، وما قاله المناوي: كذا ذكره المصنف في جامعه، المراد أنه ذكره فيمن في الباب.

ثم قال: ناوليني الذَّراع فقلت: يا رسول الله! وكم للشاة من ذراع؟ فقال: والذي نفسي بيده لو سكتَّ لناولتني الذِّراع ما دعوتُ. حدثنا الحسن بن محمد الزعفراني، حدثنا يجيى بن عَبّاد،

حضور نے فرمایا: اُس ذات یاک کی قتم جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے! اگر تو پُپ رہتا تو میں جب تک مانگیار ہتا اس د میچی ہے بوئیس نکلتی رہتیں۔ فائدہ: حضور اقدس فلٹ کیا کا یہ معجزہ تھا۔ مند احمد میں اس روایت کے ہم معنی ابو رافع ہے منقول ہے۔ ظاہر یہ ہے کہ بیر قصد دونوں کے ساتھ پیش آیا، اس میں کچھ استعجاب نہیں۔ اس قشم کے واقعات حضور کی سوانح حیات میں بکثرت ملتے ہیں، چند واقعات قاضی عیاض والضحیلہ نے شفامیں ذکر کیے ہیں۔ حضرت ابوابوب انصاری والضحاف نے ایک مر تبه حضور کھنے کیا اور حضرت ابو بکر خلافتہ کی وعوت کی، اور اتنا کھانا تیار کیا جو دوآ دمیوں کو کافی ہو جائے۔ حضور کھنے کیا نے اُن ہے فرمایا کہ شرفاء انصار میں ہے تمیں آ دمیوں کو ئبلا لاؤ۔ وہ نبلا کرلے آئے اور اُن کے کھانے کے بعد حضور نے فرمامااے ساٹھ آ دمیوں کو بُلا کر لاؤاور ان کے فارغ ہونے کے بعد اور وں کو بُلایا۔ غرض ایک سواسی نفر کو یہ کھاناکا فی ہو گیا۔ حضرت سمرہ ﷺ کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضور کھنٹائیا کے پاس کہیں ہے ایک پیالہ میں گوشت آیااور صبح ہے لے کر رات تک مجمع آتار ہااور اس میں سے کھاتارہا۔ حضرت ابوہریرہ فیالٹی کے یاس ایک تھیلی میں چند تھجوریں دس دانوں سے بچھ زیادہ تھیں۔ حضور سی کیا نے اُن ے دریافت فرمایا کچھ کھانے کو ہے؟ انھوں نے عرض کیا کہ چند کھجوریں اس تھیلی میں ہیں، حضور نے اپنے دستِ مبارک ہے اس تھیلی میں سے تھوڑی سی نکالیں اور ان کو بھیلا یا اور دُعا پڑھی اور فرمایا کہ دس دس نفر کو بلاتے رہو اور کھلاتے رہو۔ اس طرح بورے لشکر کو کافی ہو گئیں اور جو بچیں وہ حضرت ابو ہریرہ ڈلیٹٹ کو واپس کر دی گئیں اور ارشاد فرمایا کہ اس تھیلی میں ہے نکال کر کھاتے رہنا، اس کو اُلٹ کر خالی نہ کرنا۔ چنانچہ یہ اس میں سے نکال نکال کر کھاتے رہتے تھے۔ ابو ہریرہ فالنفخ کہتے ہیں کہ میں نے حضور الفی کیا کے زمانہ میں، حضرات شیخین و کالفیع کے زماند خلافت میں، حضرت عثمان فیل فی کی زماند خلافت میں نکال کر کھائی، اور متفرّق او قات میں اس میں سے نکال کر صدقہ بھی کرتار ہتا تھا جس کی مقدار کئی من ہو گئی ہو گی۔ کیکن حفرت عثمان بطالیفند کی شہادت کے حادثہ کے وقت وہ کسی نے مجھ سے زہر وستی چھین کی اور مجھ سے جاتی رہی۔ حضرت انس فالنفخة سہتے ہیں کہ حضور للفیکیا کے ایک ولیمہ میں میری والدہ نے ملیدہ تیار کیا اور ایک پیالہ میں میرے ہاتھ حضور للفیکیا کی خدمت میں بھیجا، حضور نے فرمایا کہ اس پیالہ کو رکھ دواور فلاں شخص کو مبلا لاؤاور جو تنہیں ملے اس کو بھی مبلا لینا،

عن فُلَيح بن سُليمان قال: حدثني رجلٌ من بني عبّاد - يقال له: عبد الوهاب بن يجيى بن عبّاد - عن عبد الله عن عبد الله عن عبد الله عن عبد الله بن الزبير، عن (١٩) عائشة عن عبد الله بن الزبير، عن (١٩) عائشة عنها قالت: ما كان الذراع أحب اللّحم إلا غبّا، وكان يَعْجَلُ إليها؟

یں اُن لوگوں کو بُلا کر لا یااور جو ملتارہااس کو بھی بھیجتارہا، حتی کہ تمام مکان اور اہل صفہ کے رہنے کی جگہ سب آو میوں سے پُر ہوگئے۔ حضور اللّٰی کے ارشاد فرمایا کہ وس دس آدمی حلقہ بنا کر بیٹے رہیں اور کھاتے رہیں۔ جب سب شکم سیر ہوگئے تو حضور نے بھی جو سے فرمایا کہ اس پیالہ کو اُٹھالو۔ حضرت انس بیل کھی فرماتے ہیں میں نہیں کہہ سکتا کہ وہ پیالہ ابتداء میں زیادہ مجرا ہوا تھا یا جس وقت میں نے اس کو اُٹھایا اُس وقت زیادہ پُر تھا۔ غرض اس قتم کے بہت سے واقعات حضور کے ساتھ بیش آئے ہیں۔ واضعات حضور کے ساتھ بیش آئے تھے۔ ہیں۔ واضی عیاض والسّٰے فرماتے ہیں کہ یہ واقعات بڑے بڑے بڑے مجمعوں میں چیش آئے ہیں۔ ایسے واقعات کو ظاف واقعہ نقل کر نا بہت زیادہ و شوار ہے، جو لوگ ان واقعات میں شر یک تھے وہ ظاف واقعہ نقل پر سکوت نہیں کر سکتے تھے۔ صدیبی بالا میں حضرت ابو عبید کے اس کہنے پر کہ ''جمری کے دو بی ہو تگیں ہوتی ہیں'' آئندہ کا سلسلہ بند ہو جانا ملا علی قاری کے مزد یک اس بناء پر ہے کہ مجوزات کرایات اور اس قتم کے خوارق کا بیش آنا فائو تامہ کی وجہ سے ہوتا ہے، اور اس جو پہلے سے تھی باقی نہ رہی اور توجہ کے انقطاع کی وجہ سے ہوتا ہے، اور اس جو اس کیا میں ایک انعام اللی تھا، اگر یہ انقیادِ تام کے ساتھ حضور کے ارشاد کی اس بناء مو بھی منقطع ہو گیا۔ ان کی طرف سے اعتراض کی صورت بیدا ہوئی جو موقع کے مناسب نہ تھی اس لئے نقیل کرتے رہتے تو وہ باقی رہتا، لیکن ان کی طرف سے اعتراض کی صورت بیدا ہوئی جو موقع کے مناسب نہ تھی اس لئے نقیل کرتے رہتے تو وہ باقی رہتا، لیکن ان کی طرف سے اعتراض کی صورت بیدا ہوئی جو موقع کے مناسب نہ تھی اس لئے وہ اگرام تام بھی منقطع ہوگیا۔

(19) حضرت عائشہ فیلی من ان میں کہ بونگ کا گوشت کچھ لذت کی وجہ سے حضور سی کو زیادہ پیند نہ تھا بلکہ گوشت

فليح: ولفظ المصنف في جامعه: حدثنا فليح بن سليمان، عن عبد الوهاب بن يجيى من ولد عباد بن عبد الله بن الزبير. ما كان إلخ: قال زين الحفاظ: كذا وقع في أصل سماعنا من الشمائل بالنفي، ووقع في سماعنا من الجامع بالإثبات، وليس يجيد؛ إذ الاستدارك بعد ذلك لا يناسب، فهو إما سقط لفظ "ما" من بعض الرواة، أو أصلحه بعض المتحاسرين ليناسب بقية الأحاديث في كون الذراع كانت تعجبه مع أنه لا منافاة بينهما. قلت: لكن النسخ التي بأيدينا من الجامع فيها أيضاً بلفظ النفي. لأنها أعجلها نضْجًا. حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو أحمد، حدثنا مِسعرٌ قال: سمعت شيخا من فهم قال: سمعت "أعبد الله بن جعفر يقول: سمعت رسول الله على قال: إن أطيب اللّحم حم الطّهر. حدثنا سفيان بن وكيع، حدثنا زيد بن الحُبَاب، عن عبد الله بن المؤمّل،

چونکہ گاہے گاہے پکتا تھااور یہ جلدی گل جاتا ہے اس لئے حضور اس کو پیند فرماتے تھے تاکہ جلدی سے فارغ ہو کر اپنے مشاغل علیا میں مصروف ہوں۔ فائدہ: حضور النظائی کا دست کو پیند فرمانا روایاتِ متعددہ سے معلوم ہوتا ہے لیکن وجوہ رغبت ممکن ہے کہ کئی ہوں، منجملہ ان کے یہ بھی ہو جو حضرت عائشہ فرائ ہیں ناز فرمائی، اور جس رغبت کی نفی حضرت عائشہ فرائ ہیں وہ رغبت بظاہر میلانِ خاطر اور اشتہاء کا درجہ ہے جو حضور والا کی شان کے مناسب نہیں ورنہ صرف بیندید گی کا بظاہر انکار نہیں ہے۔

(۲۰) عبد الله بن جعفر رظائفی کہتے ہیں کہ حضور اقد س منطق نے ارشاد فرمایا کہ پیٹے کا گوشت بہترین گوشت ہے۔ فاکدہ: بیہ روایت ان روایات کے خلاف نہیں ہے جو دست کی پندیدگی کے بارے میں گزری ہیں اس لئے کہ پندیدگی اور عمدگی مختلف وجوہ سے دونوں میں ہو سکتی ہے ، مثلاً قوت کے لحاظ سے یا ریشہ نہ ہونے یا چکنا ہونے کی وجہ سے وغیرہ وغیرہ۔ غرض مختلف لحاظ سے دو چیزیں پندیدہ اور عمدہ ہو سکتی ہیں۔

لأنها أعجلها: قبل: هذا بحسب ما فهمته في والذي دلت عليه الأخبار الصحيحة أنه كان يحبه محبة غريزة طبيعية، وكألها أرادت تسنسزيه مقامه الشريف عن أن يكون له ميل إلى شيء من الملاذ، وفيه إيهام قصور الفهم إلى هذه الصديقة العالمة، وقبل: لا منافاة لهذا الحديث ببقية أحاديث الباب؛ إذ يجوز أن تعجبه وليست بأحب إليه. فهم: بفتح الفاء وسكون الهاء كسهم، أبو قبيلة، واسم هذا الشيخ محمد بن عبد الله بن أبي رافع، وقبل: اسم أبيه عبد الرحمن. قال ميرك: أكثر مايأتي في الحديث عن شيخ من فهم غير مسمى، قاله القاري. وقال البيحوري: ما ذكره بعض الشراح أنه بالقاف والناء فخطأ صريح وتحريف قبيح. لحم الظهر: وحه المناسبة بالترجمة بأن كونه أطيب يقتضي أنه علية لعله تناوله في بعض الأحيان، ثم لا مخالفة للحديث لما تقدم من روايات الذراع فلا حاجة إلى التوجيه بأن الرواية ضعيفة لمكان شيخ. الحياب: بضم الحاء المهملة وتخفيف الموحدة كغراب، وتقدم في اللباس بلا لام ولابد؛ فإن الأعلام المنقولة عن المصادر يجوز قرئها باللام وعدمه، فإن الحباب بالضم في الأصل مصدر بمعني الحبب جعل علما. المؤمل: بتشديد الميم المفتوحة، وقيل: بكسرها. قاري.

عن ابن أبي مُلَيْكة، عن (٢٠) عائشة هُما أن النبي الله قال: نعم الإدام الحَلّ. حدثنا أبو كُريب، حدثنا أبو كريب، حدثنا أبو بكر بن عَيّاش، عن ثابت أبي حمزة الثمالي، عن الشّعبي، عن (٢٠) أمّ هانئ

(٢١) حضرت عائشہ فر اتی ہیں کہ حضور اقد س النہ نے ارشاد فرمایا کہ سر کہ بہترین سالن ہے۔ فاکدہ: یہ مضمون شروع باب میں متعدد روایات سے گزر چکا ہے۔

(۲۲) حضرت ام ہانی فیلیٹھیا (حضور کی چیازاد بہن) فرماتی ہیں کہ حضور اقدس فیلیٹی (فتح مکہ میں) میرے پاس تشریف لائے اور فرمایا کہ تیرے پاس کچھ کھانے کو ہے؟ میں نے عرض کیا کہ سو تھی روٹی اور سر کہ ہے۔ حضور النائیٹی نے فرمایا کہ لے آؤ، وہ گھر سالن سے خالی نہیں جس میں سر کہ ہو۔

فاکدہ: یہ قصہ حضرت ابن عباس والی کے گر تشریف لائے اور دریافت فرمایا کہ پچھ کھانے کو بھی رکھا ہے؟ انھوں ہے کہ فخ مکہ میں حضور اکرم شکل اُم بانی کے گر تشریف لائے اور دریافت فرمایا کہ پچھ کھانے کو بھی رکھا ہے؟ انھوں نے عرض کیا کہ حضور! سو کھی روٹی ہے جس کو پیش کرتے ہوئے شرم آتی ہے۔ آپ نے فرمایا کہ نہیں، لے آؤ، وہ لے آئیں۔ حضور نے اُن کے کلاے کیے اور پانی میں بھگو کر نمک بلایا۔ پھر حضور سے اُن کے کلاے کے اور اپنی میں بھگو کر نمک بلایا۔ پھر حضور سے اُن کے دریافت فرمایا کہ پچھ سالن بھی ہے؟ انھوں نے عرض کیا کہ سرکہ کے سوااور پچھ نہیں۔ آپ نے منظیا اور اس پر ڈال کر نوش فرمایا اور اللہ کا شکر اوا کیا اور فرمایا کہ اُم بانی! جس گھر میں سرکہ موجود ہو وہ گھر سالن سے خالی نہیں۔ اللہ اکبر! کیا سادہ زندگی تھی حضور کی۔ کاش! حق تعالیٰ شانہ آپ لطف اور آپ نبی کے طفیل سے ہم لوگوں کو بھی اس سادگی کا اتباع نصیب فرماتا۔ حق یہ ہے کہ حضور اقد سے لیا گھا نے بینے کی ضرورت سے وقت جو میشر ہوا جیسا موجود موار نوش فرمالیا کہ کھانے نینے کی ضرورت سے تھا، نہ ہے کہ ہم لوگوں کی طرح سے زندگی کھانے بینے کی ضرورت سے ہوا نوش فرمالیا کہ کھانا زندگی کی ضرورت سے تھا، نہ ہے کہ ہم لوگوں کی طرح سے زندگی کھانے بینے کی ضرورت سے ہوا نوش فرمالیا کہ کھانا زندگی کی ضرورت سے تھا، نہ ہے کہ ہم لوگوں کی طرح سے زندگی کھانے بینے کی ضرورت سے ہوا نوش فرمالیا کہ کھانا زندگی کی ضرورت سے تھا، نہ ہے کہ ہم لوگوں کی طرح سے زندگی کھانے بینے کی ضرورت سے ہوا نوش فرمالیا کہ کھانا زندگی کی ضرورت سے تھا، نہ ہے کہ ہم لوگوں کی طرح سے زندگی کھانے بینے کی ضرورت سے تھا، نہ ہے کہ ہم لوگوں کی طرح سے زندگی کھانے بینے کی ضرورت سے تھا، نہ ہے کہ ہم لوگوں کی طرح سے زندگی کھانے بینے کی ضرورت سے تھا، نہ ہے کہ ہم لوگوں کی طرح سے زندگی کھانے بینے کی ضرورت سے تھا، نہ ہے کہ ہم لوگوں کی طرح سے زندگی کھانے بینے کی ضرورت سے تھا ہوں کیا درجہ رکھتا تھا، نہ بین کی درجہ رکھتا تھا ہوں کو درجہ کی کو درجہ رکھتا تھا ہوں کیا درجہ رکھتا تھا ہوں کیا ہوں کیا درجہ رکھتا تھا ہوں کیا درجہ رکھتا تھا ہوں کیا درجہ رکھتا تھا ہوں کو درجہ کیا درجہ رکھتا تھا ہوں کیا درجہ کیا درجہ رکھتا تھا ہوں کیا درجہ کیا در

ابن أبي مليكة: هو عبد الله بن عبيد الله بن أبي مليكة كطليحة، فهو منسوب إلى حده. أبي همزة: وفي نسخة: ابن أبي حمزة، قاله القاري، قلت: والظاهر الأول، وهو ثابت بن أبي صفية الثمالي. الثمالي: بضم المثلثة وخفة الميم، منسوب إلى ثمالة، لقب عوف ابن أسلم، أحد أجداد أبي حمزة، لقب به؛ لأنه كان يسقيهم اللبن بثمالته أي: رغوته، قاله القاري. قالت: دخل عليّ النبي على فقال: أعندك شيء؟ فقلت: لا، إلا خبز يابس وخَلِّ. فقال: هاتي، ما أقفر بَيْتٌ من أُدمٍ، فيه خَلِّ. حدثنا محمد بن المثنّى، قال: حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا شُعبة، عن عمرو بن مُرَّة، عن مُرَّة الهمدانيّ، عن (٢٢) أبي موسى فيه،

جس میں اصل مقصد پیٹ کا پالنا بن جائے اور دینی مشاغل میّز زائد میں شار ہو جائیں۔ وہاں مقصدِ زندگی دین کی اشاعت اور اس کو سر سبز کرنا تھااور بیہ ضروریاتِ بشر بیہ مجبوری کے درجہ میں پوری کرلی جاتی تھیں۔ نیز حدیث سے بیہ بھی ثابت ہوا کہ جہاں بے تکلفی ہو، تعلقات وسیع ہوں، سوال میں بھی مضائقہ نہیں ہے۔

(۱۳۳) ابو موی اشعری فالی فرماتے ہیں کہ حضور اقد سے فرائے فرمایا کہ عائشہ کی فضیلت تمام عور توں پر ایسی ہے ہوئے کہ ثرید کی فضیلت تمام کھانوں پر فاکدہ: اس صدیث سے حضرت عائشہ فرائے گا کی فضیلت تمام کھانوں پر بھی نگاتی ہے۔ ثرید شور ہے ہیں بھگوئے ہوئے کلاوں کو کہتے ہیں جن میں علاوہ لذت و قوت کے مہولت و سُرعتِ ہضم، جلد تیار ہو جاناو غیرہ و غیرہ منافع ہیں۔ عرب میں اس کادستور تھااور سب کھانوں میں افضل شار ہوتا تھا۔ حضرت عائشہ فرائے گا کی فضیلت میں بہت می روایات آئی ہیں، اس روایت میں علاء کا اختلاف ہے کہ عور توں سے مراوسب عور تیں ہیں یا کچھ مشتیٰ ہیں، اس بناء پر اس میں اختلاف ہے کہ حضرت عائشہ فرائے گا کی فضیلت حضرت فدیجہ فرائے گا کی فضیلت حضرت فاطمہ فرائے گا کی فضیلت کو نظرت فاطمہ فرائے گا کی فضیلت کو نظرت فاطمہ فرائے گا کی فضیلت کو خورت فاطمہ فرائے گا کی فضیلت کا قائل ہے، کوئی حضرت فاطمہ فرائے گا کی فضیلت کی فاطمہ فرائے گا کی فضیلت کی خورت فاطمہ فرائے گا کی فضیلت کی خورت فاطمہ فرائے گا کی خورت فاطمہ فرائے گا کی فضیلت کی فاظ سے سب سے افضل ہے، چنا نچہ حضرت عائشہ فرائے گا کی ہو کہ ہو کہ ہیں کہ و می ان کے لباس میں نازل ہو جاتی تھی، حضرت خدیجہ فرائے گا ہو کہ ہو کہ ہوں کہا کہ مومنہ و غیرہ و غیرہ و غیرہ و میں کہا کہ و مور میں۔ اس سے افضل ہیں، حضرت فاطمہ فرائے گا کا عگر گوشہ اور جنت کی سر دار و غیرہ و غیرہ امور میں۔ وغیرہ بہت سے افضل ہیں، حضرت فاطمہ فرائے گا حضور سے افضل ہیں۔

هايي: بإثبات الياء بصيغة أمر، وما أجاد من قال: اسم فعل. أقذ من القاف والفاء، القفار: الطعام بلا إدام كذا في الجمع، وقال أيضاً في الفاء مع القاف الفقار: هو الخبز وحده. قلت: وكذا يوجد النسختان معاً في الشمائل، لكن قال المناوي: وهم من جعله بالفاء مع القاف.

عن النبي على قال: فضلُ عائشة على النّساء كفضل التّريد على سائر الطعام. حدثنا علي بن حُجر، حدثنا إسماعيل بن جعفر، حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن بن معمر الأنصاريُّ أبو طُوالة، أنه سمع أن أنس بن مالك في يقول: قال رسول الله على: فضل عائشة على النساء كفضل التّريد على سائر الطعام. حدثنا قُتيبَة بن سعيد، أخبرنا عبد العزيز بن محمد، عن سُهيل بن أبي صالح، عن أبيه، عن أبيه هريرة: أنه رأى رسول الله على توضاً من ثور أقِطٍ،

(۲۴) حضرت انس بنالی فرماتے ہیں حضور النفی آئے ارشاد فرمایا کہ عائشہ کی فضیلت تمام عور توں پر ایسی ہے جیسے ثرید کی فضیلت ہم کھانوں پر۔ فاکدہ: امام ترمذی والنبیلیا کا مقصدان روایات کے ذکر کرنے سے یہ ہے کہ حضور النائیلی کو ثرید پہند تھا، چنانچہ مختلف روایات سے اس کے نوش فرمانے کا معمول معلوم ہوتا ہے۔

(۲۵) ابوہریرہ و فائنو فرماتے ہیں کہ انھوں نے آنخضرت النگائی کو ایک مرتبہ پنیر کا ٹکڑا نوش فرما کر وضو فرماتے دیکھا،
اور پھر ایک دفعہ دیکھا کہ بکری کاشانہ نوش فرمایا اور وضو نہیں فرمایا۔ فائکہ : ابتدائے اسلام میں آگ سے پی ہوئی چیز
کھانے سے وضو ٹوٹ جاتا تھا بعد میں یہ تھم منسوخ ہوگیا۔ ممکن ہے کہ حضور النگائی نے پنیر کے گڑے سے جس زمانہ
میں وضو فرمایا ہو، وہ زمانہ آگ سے پکی ہوئی چیزوں سے وضو ٹوٹ جانے کا زمانہ ہو، یا کسی اور وجہ سے وضو فرمایا ہو۔

على النساء: أي مطلقاً، أو نساء زمانها، أو نساء رسول الله التي كن في زمانها، قاله القاري، وقال المناوي: من أطلق النساء ورد عليه حديجة، فإنها أفضل من عائشة على الصواب؛ لتصريحه بأنه لم يرزق خيراً من خديجة، قال القاري: في الحديث إشارة إلى أن الفضائل التي اجتمعت في عائشة ما توجد في جميع النساء من كونها امرأة أفضل الأنبياء، وأحب النساء إليه، وأعلمهن، وأسبهن، وإن كانت لخديجة وفاطمة وجود أخر من الفضائل، لكن الهيئة الجامعية في الفضيلة المشبهة بالثريد لم توجد في غيرها، وبسط القاري الكلام على روايات التفضيل بين خديجة وفاطمة ومريم وآسية، فارجع إليه لو شئت التفصيل.

الثويد إلخ: يعني كما أنه جامع لفوائد شيق من الغذائية واللذة والقوة حتى قيل: إنه يعيد الشيخ إلى صباه، كذلك هي هي تجمع بين فضائل شيق من الفضل والفقه والفصاحة والفطانة وغيرها. أبو طوالة: بضم الطاء المهملة كثمالة، قاضي المدينة زمن عمر بن عبد العزيز يك. ثور: قيل: الثور قطعة من الأقط، فالإضافة على سبيل التجريد أو بيانية، وقيل: الثور: القطعة مطلقاً. ثم رآه أكل من كَتِف شاةٍ، ثم صلّى، ولم يَتَوَضَّأ. حدثنا ابن أبي عمر، حدثنا سفيان بن عُييَنة، عن وائل بن عُيينة، عن وائل بن داود، عن أبيه – وهو بكر بن وائل–، عن الزُّهريّ، عن النُّاس بن مالك ﷺ قال: أو لم رسول الله ﷺ على صَفِيّة بتمرٍ وسويق.

مثلًا وضو پر وضو کا ارادہ فرمایا ہو یا پہلا وضو کی اور وجہ ہے جاتارہا ہو۔ لیکن حضرت ابوہر برہ وظافی کے طرز بیان ہے بہی مقصد معلوم ہوتا ہے کہ ابتداء میں حضور الشکار آگ کی پئی ہوئی چیز ہے وضو کرتے تھے، اس لئے پنیر کے نوش فرمانے ہے حضور اقد س الشکار نے نے فرمانے ہیں کہ حضور اقد س الشکار نے نوش فرما کر وضو نہیں کیا۔ حضور اقد س الشکار نے نوش فرما کہ وضو نہیں کیا۔ حضرت انس فیان فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س الشکار نے خصرت صفیہ فیان نوا کہ جبری ہیں باندی بن کرآئی فائدہ: حضرت صفیہ فیان کے اور فرما کر نواز فرما کر کیا اور سفر ہی ہیں ان کا ولیمہ ہوا۔ ولیمہ ہیں کیا چیز تھی؟ اس میں مختلف موایات وارد ہوئی ہیں، بعض میں "جوا کے قسم کا طوا ہے، اس کا ولیمہ ہوا۔ ولیمہ میں پنیر بھی آیا ہے۔ ظاہر روایات وارد ہوئی ہیں، بعض میں "جوا کے ناشتہ وغیرہ میں جو پچھ حضور اقد س الشکار کے اور خاص مختصین کے پاس موجود تھا، سب ولیمہ میں شر یک کر دیا۔

رآه: ظاهر السياق أن أبا هريرة أراد أن يبين أن الحكم السابق وهو الوضوء من ثور أقط قد نسخ بفعله الله بآجره من أكله كتف الشاة وعدم توضئه. وكانت مسئلة الوضوء مما مست النار خلافية في السلف، ثم أجمع العلماء على أنه لا يجب الوضوء منه، والظاهر من إيراد هذا الحديث في هذا الباب أن المصنف أراد أن يبين أنه الله أكل ثور الأقط وكتف الشاة بطريق الاستدام، وليس في لفظ الخبر ما يدل عليه صريحاً إلا أن يقال: إنها من جملة الإدام عادة، فاعتبر العرف، وحمل عليه الحديث. ابن أبي عمر، فهو منسوب إلى حده، وقيل: أبو عمر كنية أبيه يجيى. أبيه: كذا في أكثر النسخ، وفي بعضها "ابنه" وهو صواب عندي، والمراد به ابنه بكر بن وائل، فهو من رواية الأكابر عن الأصاغر، ولفظ "أبيه" تصحيف؛ لأن والد وائل وهو داود ليس من رواة الصحاح. والحديث أخرجه أبو داود في الأطعمة بلفظ "ابنه" وابن ماجة بلفظ "أبيه" والعجب من الكل ما وقع في جامع المصنف بلفظ "عن ابنه نوف"، فلفظ "ابنه" صحيح، لكن ليس في الرواة أحد اسمه نوف.

حدثنا الحسين بن محمد البصري، حدثنا الفُضيل بن سليمان، حدثنا فائِدٌ مَولى عبيد الله بن علي بن أبي رافع مَولى رسول الله ﷺ قال: حدثنا عبيد الله بن علي، عن (٢٧) حَدّته سَلمى: أنّ الحسن بن علي، وابن عباس، وابن جعفر، أتوْهَا فقالوا لها: اصنعي لنا طعاماً ممّا كان يُعجِب رسول الله ﷺ ويُحسن أكله، فقالت: يا بُني لا تشتهيه اليوم. قال: بلى اصْنعيه لنا. قال: فقامت، فأخذت شيئاً من شعير، فطحنته، ثم جعلته في قِدْرٍ، وصبّت عليه شيئاً من زيت، ودقّتِ الفلْفل والتّوابل،

(۲۷) سلمی فیلی خیل کہتی ہیں کہ امام حسن اور عبد اللہ بن عباس اور عبد اللہ بن جعفر فیلی ہم ان کے پاس تشریف لے گئے اور یہ فرمایا کہ حضور اقد سلمی فیلی کی کو جو کھانا پیند تھا اور اس کو رغبت سے نوش فرماتے تھے وہ ہمیں پکا کر کھلاؤ۔ سلمی فیلی کھا اُنے کہا کہ بیارے بچو! اب وہ کھانا پیند نہیں آئے گا (وہ بنگی ہی ہیں پیند ہوتا ہے ) انھوں نے فرمایا کہ نہیں، ضرور پیند آئے گا۔ وہ انھیں اور تھوڑے بجو لے کر ہانڈی میں ڈالے اور اس پر ذراسازیون کا تیل ڈالا اور پچھ مر چیں اور زیرہ وغیرہ مصالحہ پیس کر ڈالا اور پکاکر لار کھا کہ حضور کو یہ پیند تھا۔

الحسين بن محمد: وفي نسخة: سقيان بن محمد، قال ميرك: وهي غلط؛ لأن سفيان بن محمد لم يذكر في الرواة. قلت: ولذا لم يذكره الحافظ في تحذيه. الفضل: بضم فقتح فتحتية ساكنة، وفي بعض النسخ: الفضل، قال أصيل الدين: كذا في أكثر النسخ وهو غلط، والصواب فضيل مصغراً. قلت: ليس فضل بن سليمان أحد من الرواة. فائد: بالفاء آحره دال مهملة. هولى: صفة لقوله: أبي رافع يعني: أبو رافع، كان مولى رسول الله في وهو غلبت عليه كنيته، اختلف في اسمه على أقوال. سلمى: بفتح أوله، زوجة أبي رافع، وهي كانت قابلة إبراهيم بن المصطفى في الحسن: وفي نسخة: بدله الحسين مصغراً. يعجب: بصيغة المعلوم، إما من الإعجاب فرسول الله في مفعوله، والضمير المستر فيه للموصول، أو من العجب بفتحتين من باب "علم" فرسول الله فاعله، وضمير الموصول في الصلة محذوفة أي: مما كان يعجبه في ويحسن: من الإحسان، وفي نسخة من التحسين، و"أكله" بالنصب مفعوله، وهو بفتح الهمزة وسكون الكاف مصدر. لا تشتهيه: أفردت؛ لأنها خاطبت أعظمهم أو لأنهم لا تحد لغيتهم كانوا كواحد، قاله البيجوري، والمعنى: أن هذا الطعام لا تحبونه اليوم لتغير الحالة من العسر إلى اليسر. والتوابل: بفتح الفوقية وكسر الموحدة: إبراز الطعام، وهي أدوية حارة يؤتى بها من الهند، وقيل: هو مركب من الكزبرة والكوبل والرازيانج والكمون، جمع تابل بموحدة مكسورة أو مفتوحة.

فقرّ بته إليهم، فقالت: هذا مما كان يُعجب النبي على ويُحسنُ أكله. حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو أحمد، حدثنا سفيان، عن الأسود بن قيس، عن نُبيح العَنوري، عن (٢٧) جابر بن عبد الله الله قال: أتانا النبي على في منزلنا، فَذَبحنا له شاةً فقال: كأنهم عَلِموا أنّا نحبُّ اللحم، وفي الحديث قصة.

(۲۸) جابر بن عبد الله فیلی کیتے ہیں کہ حضور اقد س سی کھر تشریف لائے تو ہم نے حضور کے لئے بکری ذرج کی۔ حضور اللہ کی کے جمیں گوشت کی۔ حضور اللی کی نے اظہارِ مسرت کے طرز پر)فرمایا کہ بظاہر ان لوگوں کو بیہ علم ہے کہ ہمیں گوشت مرغوب ہے۔ تر مذی کہتے ہیں کہ اس حدیث میں اور بھی قصہ ہے جس کو مختفر کر دیا گیا۔

فائدہ: کہتے ہیں کہ یہ وہ قصر ہے جو کتب حدیث میں غزوہ خندت کے قصہ میں ندکور ہے، جس میں آنخفرت النافیا کے معجزہ کا بھی ذکر ہے۔ وہ یہ کہ جابر فائن کہتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س النافیا پر بھوک کا اثر محسوس کیا، گھر میں جاکر پوچھا کہ پچھ کھانے کو بھی ہے؟ معلوم ہوا کہ ایک بکری کا بچہ ہے اور تھیلی میں تھوڑے سے بُو ہیں۔ میں نے بکری کے بچہ کو ذرح کیا اور بیوی نے بُو ہیں کر آٹا گوندھا۔ گوشت و بیکی میں پننے کے لئے رکھ کر میں نے حضور اقد س النافیا سے چکے سے عرض کیا کہ تھوڑا ساکھانا موجود ہے، آپ اور چند رُفقاآپ کے ساتھ تشریف لے چلیں۔ حضور القدس النافیا نے یہ سن کر تمام اہل خندق کو جو تقریباً ایک ہزار آ دمی تھے اعلان فرما دیا کہ جابر کے یہاں وعوت ہے سب چلیں۔ اور بھے سے ارشاد فرمایا کہ جب تک میں نہ آؤں و بیکھی کو چو لھے سے نہ آثار نااور نہ روٹی پکانا۔ جب حضور تشریف لے گئے تو آئے اور و بیکھی رہیں۔ ارشاد فرمایا کہ جب تک میں نہ آؤں و بیکھی کہ اس و بیکھی میں سے برابر سالن تکلتار ہااور آئے سے برابر روٹیاں پکی رہیں۔ پر دم کیا جس کی وجہ سے اس قدر برکت ہوئی کہ اس و بیکھی میں سے برابر سالن تکلتار ہااور آئے سے برابر روٹیاں پکی رہیں۔

نبيع: بضم النون والموحدة والحاء المهملة مصغراً، وفي نسخة: ابن نبيع، والمؤيد بكتب الرجال هو الأول، وليس عندهم أحد يشتهر بابن نبيع. العنسزي: بفتح العين المهملة والنون وبالزاء، منسوب إلى بني العنسزة، قبيلة من ربيع قاله القاري، وقال البيحوري: عنسزة بفتحات حي من ربيعة. قصة: قال القاري: هي قصة جابر في غزوة الخندق، إذ قال: انكفأت إلى امرأتي ففلت: هل عندك شيء؟ فإني رأيت بالنبي عليه جوعاً. الحديث. أخرجه صاحب المشكوة برواية المتفق عليه. ويشكل عليه: أن هذه الرواية تدل على أن ذبح الشاة بعد إتيانه عليه ورواية المشكوة تدل على عكسه، والجمع بينهما هين، جمعهما القاري بثلاثة وجوه، وقال المناوي: هذا الحديث يدل على ذبح الشاة بعد بحيء النبي المناوي: هذا الحديث يدل على ذبح الشاة بعد بحيء النبي المناوي عديث الخندق كان ذبح الشاة قبل المجيء، فالظاهر أن هذه القصة غيرها.

حدثنا ابن أبي عمر، حدثنا سفيان، حدثنا عبد الله بن محمد بن عقيل، أنّه سمع جابرا. قال سفيان: وأخبرنا محمد بن المُنْكَدِر، عن عن جابر في قال: خرج رسول الله الله وأنا معه، فدخل مسد تعربيان المناها، عن الأنصار، فذبحت له شاةً، فأكل منها،

خدا کی قتم! ایک ہزار آدمی کھا کر چلے گئے اور دھیچی میں سالن جوش مارتار ہااور اُس آئے ہے برابر روٹیاں پکتی رہیں۔ (النہائی)

(۲۹) حضرت جابر ڈوائٹ فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النہ کیا آیک مرتبہ ایک انصاری عورت کے مکان پر تشریف لے گئے۔

میں بھی حضور کے ہمراہ تھا۔ انھوں نے حضور شکھی کے لئے بحری ذرج کی، حضور شکھی نے اس میں سے پچھ تناول فرمایا، اس

کے بعد تھجور کی چنگیری میں پچھ تازہ تھجوریں لائیں، حضور شکھی نے اس میں سے بھی پچھ تناول فرمایا، پھر ظہر کی نماز کے
لئے حضور نے وضو کر کے نماز اداکی، پھر واپس تشریف لانے پر انہوں نے باس گوشت سامنے رکھا، حضور نے اس کو تناول
فرمایا اور عصر کی نماز کے لئے دوبارہ وضو نہیں کیا، اُس پہلے وضو سے نماز ادا فرمائی۔ فاکد ہذا اس حدیث سے بھی آگ کی پی
ہوئی چیز سے وضو نہ ٹو شئے پر استدلال کیا جاتا ہے، نیز دن میں دو مرتبہ کھانے کا اثبات بھی اس حدیث سے کیا جاتا ہے،
لبذا جن احادیث میں دو مرتبہ کیا نکار گزرا ہے وہ کہنے والے کے اپنا علم کے اعتبار سے بھی ہو سکتا ہے، اور یہ بھی توجیہ ہو
کتی ہے کہ ان میں دو مرتبہ پیٹ بھرنے کا انکار تھا، دو مرتبہ کھانے کا انکار نہ تھا کہ تھوڑا سادوبارہ کھالیا گیا۔

ابن المنكفر: هكذا رواد المصنف في الجامع، وصرح أبو داود بسماع ابن المنكدر عن حابر، إذ أخرج برواية ابن حريج: أخبرني محمد بن المنكدر قال: سمعت حابر بن عبد الله يقول: قربت للنبي في خبراً ولحماً، الحديث. فما في التلخيص الحبير عن الشافعي: أن ابن المنكدر لم يسمعه عن حابر بل بينهما واسطة عبد الله بن محمد بن عقيل مشكل، اللهم إلا أن يقال: إنه حديث آخر، وفيه ما فيه. اهرأة: هكذا ذكره المصنف في الجامع والطحاوي والبيهقي وغيرهم، وخالفهم أبو داود فأخرج برواية ابن حريج عن محمد بن المنكدر، عن حابر يقول: قربت للنبي في حبزاً ولحماً، الحديث، وضبطه بعض شراح أبي داود بصيغة المتكلم فلم يجمع بوجوه التأويل وهي محتملة قريبة، فرواية الترمذي أول؛ لاتفاق غير واحد على هذا السياق، وسكتوا عن اسم المرأة، والظاهر عندي أنها عمرة، فقد قال الحافظ في الإصابة: عمرة بنت حزام بفتحتين، وقيل: بنت حزم بسكون الزاء الأنصارية زوج سعد بن الربيع ذكرت في حديث حابر، أخرجه الطيراني وغيره من طريق يجيى بن أيوب، عن محمد بن ثابت البناني، عن محمد بن المنكدر، عن حابر، عن عمرة بنت حزم: أنها جعلت للنبي في صورة نخل كبيسة ورثيئة، ثابت البناني، عن محمد بن المنكدر، عن حابر، عن عمرة بنت حزم: أنها جعلت للنبي في صورة نخل كبيسة ورثيئة، وذبحت له شاة فأكل منها وتوضأ وصلى الظهر، ثم قدمت له من لحمها فأكل وصلى العصر و لم يتوضأ.

وأتته بقِنَاعٍ من رُطبٍ، فأكل منه، ثم توضأ للظهر، وصلّى، ثم انصرف، فأتته بِعُلَالة من عُلالة الشاة، فأكل، ثم صلى العصر، ولم يتوضاً. حدثنا العباس بن محمد الدُّوريّ، حدثنا يونس بن محمد، حدثنا فُليْح بن سليمان، عن عثمان بن عبد الرّحمن، عن يعقوب بن أبي يعقوب، عن أم المنذر قالت: دخل عليّ رسول الله على ومعه عليّ، ولنا دوالي معلقة، قالت: فحعل رسول الله على أعلى العليّ: مَهُ، يا عليّ فإنّك فحعل رسول الله على العليّ: مَهُ، يا عليّ فإنّك فقال رسول الله على العليّ: مَهُ، يا عليّ فإنّك

(س) اُم منذر وَالْ عَهَا کہتی ہیں کہ حضور اقد س اللّٰ اُلّٰ میرے یہاں تشریف لائے۔ ہمارے یہاں کھور کے خوشے لگے ہوئے سے محضور اقد س اللّٰ اُلّٰ میں سے تناول فرمانے لگے۔ حضرت علی وَاللّٰ اللّٰ ہو حضور کے ساتھ سے وہ بھی نوش فرمانے لگے، حضور نے ان کو روک دیا کہ تم ابھی بیاری سے اُسٹے ہو، تم مت کھاؤ۔ وہ رُک گئے اور حضور تناول فرماتے رہے۔ اُم منذر کہتی ہیں کہ پھر میں نے تھوڑے سے جَو اور چقندر لے کر پکائے۔ حضور اللّٰ اللّٰ اُنے نے حضرت علی وَاللّٰ اُنے سے فرمایا کہ یہ کھاؤ، یہ تمہارے لئے مناسب ہے۔ فاکدہ: اس حدیث سے یہ بات معلوم ہوئی کہ اسباب کی رعایت توکل کے منافی نہیں، چنانچہ احیاء العلوم میں اس کو مفصل کھا ہے۔ اس کے ترجمہ میں جس کا دل جاہے تفصیلات دکھے لے۔

بقسناع: بكسر القاف: الطبق الذي يؤكل عليه كذا في الصحاح، وقيده في القاموس بأنه طبق من سعف النخل. بعلالة: بضم العين المهملة: أي بقية، قيل: فيه شبع من لحم في يوم مرتين، فمامر عن عائشة هي من نفي ذلك إنما هو باعتبار علمها أو باعتبار الغالب، لكن دعوى الشبع غير ظاهرة، نعم فيه دليل على حل الأكل ثانيا. أم المنلو: يقال: اسمها سلمى بنت قيس، ويقال: هي إحدى خالاته هي قاله القاري، وسماها المناوي سلمة بالهاء لكن أهل الرجال على الأول. وكذا قال الحافظ في تحذيه: يقال: إنها إحدى خالات النبي للله لكن قال في الإصابة: قال الطبراني: اسمها سلمى بنت قيس أخت سليط بن قيس من بني مازن بن النجار، وعندي ألها غيرها إلى آخر ما بسط في الإصابة.

دوال: بفتح الدال المهملة وتنوين اللام المكسورة، جمع دالية: هي العذق من النخلة، يقطع ذا بسر ثم تعلق فإذا رطب يؤكل، وواوه منقلبة عن ألف؛ إذ هو جمع دالية. قالت: فحعلتُ هم سِلْقًا وشعيْرا، فقال رسول الله ﷺ لعليّ: مِنْ هذا فأصبْ؛ فإنّه أوفق لك. حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا بشر بن السريّ، عن سفيان، عن طلحة بن يحي، عن عائشة بنت طلحة، عن الدري عائشة أم المؤمنين هُمُّنا قالت: كان النبي يأتيني فيقول: أعندك غداءٌ؟ فأقول: لا، فيقول: إنّي صائم.

(۱۳) حضرت عائشہ فی خیا فرماتی ہیں کہ حضور اقد سی سی کے میں نے روزہ کا ارادہ کر لیا ہے۔ ایک مرتبہ حضور النہ کی کھانے کو رکھا ہے؟ جب معلوم ہوتا کہ کچھ نہیں تو فرماتے کہ میں نے روزہ کا ارادہ کر لیا ہے۔ ایک مرتبہ حضور النہ کی تشریف لاے، میں نے عرض کیا کہ ایک ہدیہ آیا ہوار کھا ہے۔ حضور نے دریافت فرمایا کہ کیا چیز ہے؟ میں نے عرض کیا کہ کھجور کا ملیدہ ہے۔ آپ نے فرمایا کہ میں نے تو روزہ کا ارادہ کر رکھا تھا، پھر حضور نے اس میں سے تناول فرمایا۔ کہ کھجور کا ملیدہ ہے۔ آپ نے فرمایا کہ میں نے تو روزہ کا ارادہ کر رکھا تھا، پھر حضور نے اس میں سے تناول فرمایا۔ فائدہ اس سے پہلے کوئی عمل روزہ کے منافی نہ کیا ہو۔ چنانچہ حضور سی کے وقت بھی آ دھے دن تک ہو عتی ہے، بشر طیکہ اس سے پہلے کوئی عمل روزہ کے منافی نہ کیا ہو۔ چنانچہ حضور سی کی نے حضرت عائشہ فی نے دریافت فرمانے پر ضروری ہے۔ اس مسلہ میں یہ حدیث ہمارے موافق ہے، لیکن جب ایک معتبر امام کا خلاف ہے تو زیادہ بہتر یہ ہمی نیت کرنے کا موافقہ نہیں ہے۔ دوسر استکہ میں یہ حدیث ہمارے موافق ہے، لیکن جب ایک معتبر امام کا خلاف ہے تو زیادہ بہتر یہ جمی نیت کرنے کا مفائقہ نہیں ہے۔ دوسر استکہ میں ہے کہ اگر کوئی نفل روزہ رکھے تو اس کے توڑ دیئر سے پہلے پہلے دن میں بھی نیت کرنے کا مفائقہ نہیں ہے۔ دوسر استکہ میں ہے کہ اگر کوئی نفل روزہ رکھے تو اس کے توڑ دیئر سے پہلے پہلے دن میں بھی نیت کرنے کا مفائقہ نہیں ہے۔ دوسر استکہ میں ہے کہ اگر کوئی نفل روزہ رکھے تو اس کے توڑ دیئر کے کا اختیارے، بید نہ جب شافعیہ کا ہے۔

لهم: أي: لأضيافي، وفي بعض النسخ: له، فقيل: الضمير لعلى هم مرتب على قوله: ترك على أي: لما لم يأكل الرطب حعلت له هذا، والأوجه أن ضمير الواحد إليه بي لأنه الأصل المتبوع والبواقي تبع، وهذا مرتب على ما تقدم من أكل الرطب وغيره. أوفق: قال ميرك: الظاهر أن صيغة التفضيل ورد هناك لمجرد الموافقة؛ لأن تحقق المزية يتوقف على وجود الفضل في الطرف المقابل، اللهم إلا أن يقال بطريق الإمكان أو بحسب الحكمة قاله القاري، ثم لا تنافي بين نهيه عليا وبين رواية ابن ماجه: أنه عاد رجلا فقال: ماتشتهي فقال: كعكا، وفي رواية: خبز بر فقال: من عنده خبز بر فليبعث إلى أخيه الحديث. لأن المريض إذا اشتدت شهوته لشيء فتناول القليل منه لا يضر فصدق الشهوة تدفع مضرته قاله المناوي وغيره، قلت: وقد حربت ذلك على نفسي فوجدته هكذا، وهو الأوجه عندي، وفيه توجيهات أخر. غداء: بفتح الغين المعجمة والدال المهملة والمد، هو الطعام الذي يؤكل أول النهار قاله القاري.

قالت: فأتانا يوماً فقلت: يا رسول الله! إنه أهديَت لنا هديّة، قال: وما هي؟ قلت: حَيْسٌ، قال: أما إني أصبحتُ صائماً، قالت: ثم أكلَ. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، حدثنا عمر بن حفص بن غياث، حدثنا أبي، عن محمد بن أبي يجيى الأسلميّ، عن يزيد بن أبي أميّة الأعور، عن يوسف سه الم نسه ال

حفیہ کے بزدیک قرآن شریف کی آیت ﴿وَلا تُبُطِلُوا اَعْمَالُکُم ﴾ (محمد: ٣٣) (اپنے اندال کو باطل مت کرو) کی بنا پر روزہ نماز کوئی عمل توڑنا جائز نہیں، لیکن اس حدیث سے چونکہ روزہ کا توڑنا معلوم ہوتا ہے اس لئے دونوں چیزوں پر عمل اس طرح کیا جائے گا کہ اگر کوئی ضرورت اور مجبور کی در پیش ہو تو اس حدیث کی وجہ سے اس میں گنجائی سمجھنی چاہئے اور بلا ضرورت توڑنا جائز نہیں۔ چنانچہ حضور اقد س النہ کے حال سے بھی بہی ظاہر ہے۔ بعض علاء نے حدیث کے اس جملہ کا کہ ''روزہ رکھنے کا ارادہ کر رکھا تھا'اس کا مطلب یہ فرمایا ہے کہ پختہ نیت نہیں فرمائی تھی، البتہ ارادہ تھا کہ آج روزہ رکھ لوں گا۔ لیکن بندہ کے بزدیک پہلی توجیہ اچھی ہے۔ مسکلہ: اگر کسی ضرورت سے نقل روزہ توڑ دینے کی نوبت آئے تو حنفیہ کے نزدیک کسی دوسرے وقت قضا کرنا واجب ہے اس لئے کہ حضرت عائشہ فران نا کی روایت میں اس کی تصر تک ہے کہ حضور اقد س نظام کے ان کوار شاد فرمایا تھا کہ کسی دوسرے دن قضا کر لینا۔

(٣٢) يوسف فيالنُّون كہتے ہيں كه ميں نے حضور اقدس النَّا كا كوايك مرتبه ديكھاكه حضور نے ايك روثی كا مكڑا لے كراس پر

حيس: بحاء مهملة مفتوحة وتحتية ساكنة بعدها سين مهملة: هو التمر مع السمن والأقط، وقد يجعل عوض الأقط الدقيق أو الفتيت ثم يدلك حتى يختلط. وأصل الحيس: الخلط. ثم أكل: فيه جواز الفطر لمن أصبح صائماً، وبه قالت الحنفية لمن عرض له عذر، وأوجبوا القضاء أيضاً لرواية عائشة عند المصنف في الجامع وأبي داود وغيرهما، ولفظ أبي داود: قالت: أهدي لي ولحفصة طعام وكنا صائمتين فأفطرنا، فدخل رسول الله فقلنا له: يا رسول الله! إنا أهديت لنا هدية فاشتهيناها فأفطرنا، فقال رسول الله فقلنا له: يا برسول الله في: لا، عليكما صوما مكانه يوماً آخر، والحديث سكت عليه أبوداود، ولفظ الترمذي: اقضيا يوما آخر مكانه، ورجح إرساله، والمرسل حجة، لا سيما إذا توبع، وقد تابعه حديث الباب؛ لما فيه من زيادة قوله: لكن أصوم يوماً مكانه. وصحح عبد الحق هذه الزيادة كما في هامش النسائي، وفي الباب أيضاً حديث أبي سعيد الخدري عند الطيالسي كما في هامش النسائي. يوسف: أجلسه رسول الله في حجره وسماه يوسف، روى عن رسول الله ثلاثة أحاديث كما قيل. وليس في هامش النسائي عند الله بن سلام" فيكون الحديث من مقولة يوسف، وهو الأوجه عندي؛ لأن الحديث أخرجه أبو داود في سننه برواية يوسف، وكذا الحافظ ذكره في قذيه، وفي الإصابة في ترجمة يوسف.

بن عبد الله بن سلام، عن عبد السلام قال: رأيت النبي الله أحد كِسْرة من خبز الشعير فوضع عليها تمرة ثم قال: هذه إدام هذه فأكل. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، حدثنا سعيد بن سليمان، عن عبد بن العوام، عن حُميد، عن أنس بن مالك فيها: أنّ رسول الله الله كان يُعجِبه التّفل. قال عبد الله: يعني ما بَقِي من الطّعام.

ایک تھجور رکھی اور فرمایا کہ یہ سالن ہے اور نوش فرمالیا۔ فائدہ: چونکہ تھجور کا سالن کے موقع پر کھانا متعارف نہیں تھااس لئے حضور نے منبیہ فرمادی کہ اس سے سالن کا کام بھی لیا جا سکتا ہے اور زندگی کے چند ایام کو اس طرح بھی گزارا جا سکتا ہے، اس لئے آوی کو اپنی زندگی کے او قات کو ایسے مشاغل میں خرچ کرنا جو ابدی اور سرمدی زندگی میں کارآ مد ہوں، سمجھ کی بات ہے اور تمام او قات کو محض پیٹ پالنے میں ضائع کر دینا انتہائی نا سمجھ ہے کہ یہ چند ایام زندگی بہر حال گزر ہی جائیں گے اور موت ہر تکلیف کا خاتمہ ہے، لیکن جس تکلیف کے لئے موت بھی نہیں ہے وہ نہایت اہتمام کے قابل ہے۔ اور موت ہر تکلیف کا خاتمہ ہے، لیکن جس تکلیف کے لئے موت بھی نہیں ہے وہ نہایت اہتمام کے قابل ہے۔ (۳۳) حضرت انس فرن فراتے ہیں کہ حضور اقد س فرن کی ہوا کھانا دوسروں کو اول کھاتے اور بقیہ اپنے لئے بہند فائدہ نہ جنوں اقد س فرناتے اور بقیہ اپنے لئے بہند فرناتے، چنانچہ متعدد واقعات حدیث کی کتابوں میں اس کے شاہد ہیں۔ بعض علماء نے اس کی وجہ یہ بھی لکھی ہے کہ نیچ فرناتے ہیں وُھنیت کم ہونے کی وجہ سے ہمنم میں سہولت ہوتی ہے۔

عبد الله بن سلام: هكذا في النسخ المطبوعة الهندية وبعض المصرية، وليست هذه الزيادة في القلمية ولا أكثر المصرية ولا في نسخ الشروح، وذكرها القاري نسخة؛ إذ قال: وفي نسخة صحيحة: زيادة عن عبد الله بن سلام. إدام: لا دليل فيه للشافعية الله في من حلف لا يأكل إدامًا يحنث به؛ لأن هذا من باب المجاز والتشبيه، كما هو ظاهر لا خفاء فيه مع أن مبنى الأيمان على التعارف. عباد: بتشديد الموحدة، والعوام: بتشديد الواو، وحميد: بالتصغير. الثفل: بضم المثلثة ويكسر في الأصل: ما يرسب من كل شيء، وقد يطلق على ما يقي بعد الطعام، والمراد هناك: ما يقي في القدر أو في قصعة.

### بابُ ما جاء في صفة وضوء رسول الله عند الطعام

حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا إسماعيل بن إبراهيم، عن أيوب، عن ابن أبي مُلَيْكَة عن ابن عباس هي:

أنّ رسول الله ﷺ خرج من الخلاء، فقُرِّب إليه الطعام، فقالوا: لا نأتيك بوضوء؟

# باب۔ حضور اقدس النَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ال

فائدہ: کھانے کے وقت سے مراد عام ہے کہ کھانے کے بعد ہویا پہلے۔ وضواصطلاحی تو وہی ہے جو نماز کے لئے شرط ہے اور نماز کے او قات میں کیا جاتا ہے، سب اس کو جانتے ہیں لیکن لغت عرب میں صرف ہاتھ منہ وھونے کو بھی وضو کہا جاتا ہے اور نماز کے او قات میں کیا جاتا ہے۔ اس باب میں دو طرح کی روایات وارد ہوئی ہیں، بعض روایات سے وضو کرنا معلوم ہوتا ہے یہ پہلا وضو ہے جو وضو اضو کہ کہلاتا ہے، اور بعض روایات سے وضونہ کرنا معلوم ہوتا ہے یہ پہلا وضو ہے جو وضو اصطلاحی کہلاتا ہے۔

(۱) ابن عباس رفی فی فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضور اقد س فی فی جب کہ بیت الخلاء سے فراغت پر باہر تشریف لائے تو آپ کی خدمت میں کھانا حاضر کیا گیااور وضو کا پانی لانے کے لئے پوچھا گیا۔ آپ نے فرمایا کہ مجھے وضو کا اُس وقت تھم ہے جب نماز کا ارادہ کروں۔ فائکدہ: لیعنی وضو اصطلاحی کا وجوب نماز ہی کے لئے ہے، کھانے کے لئے یا جب اشتنج وغیرہ سے فراغت ہو فوراً وضو کرنا ضروری نہیں ہے، حضور لیکی فی نے اس لئے انکار فرما دیا کہ یہ ضروری نہیں ہے، حضور لیکی فی نے اس لئے انکار فرما دیا کہ یہ ضروری نہ سمجھ لیا جائے کہ جب استنج سے فراغت ہو تو وضو کیا جائے۔

وضوء: المراد به الوضوء اللغوي، كما يدل عليه قوله: "عند الطعام" أي: قبله وبعده، كما يدل عليه ما سيأتي في آخر الباب، وقيل: المراد الوضوء الشرعي: أي ما جاء في صفة الوضوء وجوداً وعدماً. وحاصل ما نقل السيد ميرك: أن الحديثين الأولين يدلان على أن الوضوء الشرعي ليس يمستحب، والحديث الثالث يدل على استحبابه، فلابد أن يحمل على الوضوء اللهوي جمعاً بين الروايات. لأناتيك: بحذف الهمزة الاستفهامية، وفي نسخة: بإثباتها.

قال: إنما أمرت بالوضوء إذا قُمتُ إلى الصلاة. حلانا سعيد بن عبد الرحمن المَخزُومي، حدثنا سفيان بن عبينة، عن عمرو بن دينار، عن سعيد ابن الحُويرث، عن ابن عبلس في قال: حرج رسول الله على من الغائط، فأي بطعام، فقيل له: ألا تتوضأ الفقال: أصلّي فأتوضأ العرضا المحتنا يجيى بن موسى، حدثنا عبد الله بن نُمير، حدثنا قيس بن الربيع. ح وحدثنا قيس بن الربيع، عن زاذان، عن سلمان قال: قرأت في التوراة: إنّ بَرَكة الطّعام الوُضوء بعده، الربيع، عن زاذان، عن سلمان قال: قرأت في التوراة: إنّ بَرَكة الطّعام الوُضوء بعده،

(۲) ابن عباس بنائی ہی ہے یہ بھی مروی ہے کہ حضور میں گئی ایک مرتبہ انتہ ہے فارغ ہو کر تشریف لائے، حضور کی خدمت میں کھانا پیش کیا گیا۔ صحابہ نے پوچھا کہ کیا وضو نہیں فرمائیں گے؟ حضور لیٹی کیا گئی نے ارشاد فرمایا کہ اِس وقت مجھے نماز پڑھنی ہے کہ وضو کروں؟ فائدہ: کہلی حدیث میں بھی یہ مضمون گزر چکا ہے کھانے کے لئے وضو کرنا مستحب نہیں ہے، البتہ ویسے ہی ہر وقت با وضو رہنا اولی اور بہتر ہے کہ ظاہری طہارت کا اثر باطن پر پڑتا ہے، اس لئے اگر انتہے وغیرہ سے فراغت پر وضو کر لیا جائے تو اولی ہے۔

(۲) سلمان فاری فی فی فرماتے ہیں کہ میں نے توریت میں پڑھا تھا کہ کھانے سے فراغت کے بعد وضو (یعنی ہاتھ وھونا) برکت کا سبب ہے۔ میں نے حضور اقد س فیلیا ہے سے مضمون عرض کیا، تو حضور للی فیلیا نے ارشاد فرمایا کہ کھانے سے

أمرت: استدل به على أنه على كان يحب الوضوء عليه لكل صلوة متطهراً وغير متطهر، وعند أبي داود: أنه كان أمر بذلك فلما شق عليه أمر بالسواك، قال القاري: المراد بالصلوة هي وما في معناها كسحدة التلاوة ومس المصحف وإرادة الطواف، وكانه بني الكلام على الأعم الأغلب. قال ميرك شاه: وليس في الحديث دلالة على غسل اليدين، فيحتمل أنه غسلهما، ويحتمل عدم الغسل بياناً للحواز. أصلي: بحذف همزة الاستفهام الإنكاري، وفي نسخة: بإثباقا، إنكار لما توهموه من إيجاب الوضوء للأكل أي: لا أصلي. فأتوضأ: بالنصب؛ لكونه بعد النفي وقصد السبية، وبالرفع؛ لعدمها. الجوجاني: بضم الجيم الأولى قاضي حرحان، روى عن أبي حنيفة هي وغيره، وروى عنه الشافعي وغيره، هرب من القضاء فحاور بمكة. أبي هاشم: على وزن فاعل، هو أبو هاشم الرماني، مختلف في اسمه، ووقع في بعض النسخ: أبو هشام، وهو غلط من الناسخ. زاذان: بزاء معجمة أول الحروف وبذال معجمة بين الألفين آخره نون. قرأت في التوراة؛ لا يخالف حديث غيه من الحال أنه قرأ في الإسلام، مع أنه على حديث علمان أنه قرأ في الإسلام، مع أنه على كان يحبّ موافقة أهل الكتاب فيما لم يؤمر، ثم أمر بمحالفتهم، فلعل هذا الحديث كان أولاً.

فذكرت ذلك النبي ﷺ، وأخبرته بما قرأت في التوراة فقال رسول الله ﷺ: بركة الطعام: الوضوء قبله والوضوء بعده.

قبل اور کھانے کے بعد وضو (بینی ہاتھ منہ دھونا) برکت کا سبب ہے۔ فائدہ: ممکن ہے کہ توریت میں ایک ہی وقت کا ذکر ہو، اس صورت میں دوسرے وقت کا اضافہ شریعت محدید کی زیادتی ہوگی کہ اس شریعت میں بہت ہے احکام پہلی شریعت میں ہو، اس صورت میں دوسرے وقت کا اضافہ شریعت میں بھی دونوں ہوں، لیکن چونکہ اس میں تحریف ہوئی ہے اس لئے ایک تھم یعنی کھانے سے زیادہ ہیں، اور ممکن ہے کہ توریت میں غلطی سے نکل گیا ہو۔ علماء نے لکھا ہے کہ کھانے ہو قبل ہاتھ دھونے میں محلی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتے میں بہت ہو جاتا ہے، اور کھانے کے بعد ہاتھ دھونے میں برکت کا مطلب بیہ ہے کہ کھانے میں زیادتی ہوتی ہے کھانے والوں کا شکم سیر ہو جاتا ہے، اور کھانے کے بعد ہاتھ دھونے ہیں بدن کا جزو بنتا ہے، نشاط ہیں برکت کا مفہوم ہے کہ جن فوائد اور مقاصد کے لئے کھانا کھایا جاتا ہے وہ پورے ہوتے ہیں، بدن کا جزو بنتا ہے، نشاط پیدا کرتا ہے، عبادات اور عمدہ اخلاق پر تقویت کا سبب بنتا ہے۔

الوضوء إلخ: لعله إشارة إلى تحريف ما في التوراة، أو إيماء إلى أن شريعته زادت الوضوء قبله أيضاً استقبالا للنعمة بالطهارة المشعرة للتعظيم على ماورد: بعثت لأ تمم مكارم الأخلاق.

#### بابُ ما جاء في قول رسول الله على قبل الطعام وبعد ما يفرغ منه

حدثنا قُتيبة بن سعيد، حدثنا ابن لَهِيعة، عن يزيد بن أبي حبيب، عن راشد بن جندل اليَافِعي، عن حبيب بن أُوسٍ، عن أبي أبي أبي أبيوب الأنصاري قال: كنا عند رسول الله ﷺ يوما، فقُرِّبَ إليه طعام، فلم أر طعاما كان أعظم بركة منه أوّل ما أكلنا، ولا أقلّ بركة في آخره، قلنا: يا رسول الله! كيف هذا؟ قال: إنّا ذَكرنا اسم الله حين أكلنا، ثم قَعَد مَنْ أكل و لم يُسمّ الله تعالى، فأكل معه الشيطان.

# باب۔ اُن کلمات کا ذکر جو حُضور اقدس للنُحَافِیُمُ کھانے سے قبل اور کھانے کے بعد فرمایا کرتے تھے

فاكرہ: لينى جو دُعائيں وغيرہ كھانے سے پہلے يا كھانے كے بعد پڑھنے كا حضور التُخافِيَّ كا معمول تھا اُن كا ذكر۔ اس باب ميں امام تر ندى والنصيليہ نے سات حدیثیں ذكر فرمائی ہیں:

(۱) ابو ابوب انصاری بیان فی فرماتے ہیں کہ ہم ایک مرتبہ حضور شکی کے خدمت میں حاضر تھے کہ کھانا سامنے لایا گیا۔ میں نے آج جیسا کھانا کہ جو ابتداءً بینی کھانے کے شروع کے وقت نہایت با برکت معلوم ہوتا ہو اور کھانے کے ختم کے وقت بالکل بے برکت ہوگیا ہو، بھی نہیں دیکھا تھا، اس لئے جیرت سے حضور اقد س شکی ہے دریافت کیا۔ حضور شکی ہے ارشاد فرمایا کہ شروع میں ہم لوگوں نے بسم اللہ کے ساتھ کھانا شروع کیا تھا اور اخیر میں فلال شخص نے بغیر بسم اللہ پڑھے کھایا، اس کے ساتھ شیطان بھی شریک ہوگیا۔ فاکدہ: شیطان کا کھانا جمہور کے نزدیک حقیقت پر محمول ہے اور اس میں کوئی مال بھی نہیں ہے کہ شیطان کھاتا بیتا ہو۔ اس حدیث میں صرف ''نہم اللہ''کا ذکر ہے اس وجہ سے بعض علاء نے لکھا ہے کہ اگر فقط اتنا ہی کلمہ یعنی ''بسم اللہ'' پڑھنا ہے۔ کہ اگر فقط اتنا ہی کلمہ یعنی ''بسم اللہ'' پڑھے تب بھی کافی ہے لیکن بہتر اور اولی پوری ''بسم اللہ الرحمن الرح

اليافعي. نسبة إلى يافع، وهو اسم موضع أو قبيلة من رعين، على ما في القاموس. أول: منصوب على الظرفية و"ما" مصدرية، ولو أريد المضي بالنسبة إلى تقريب الطعام لا بالنسبة إلى زمان التكلم، ويحمل على زمان قبل الخندق، فلا يشكل ببركة طعام حابر في غزوة الخندق.

حدثنا يحيى بن موسى، حدثنا أبوداود، حدثنا هشام الدستوائي، عن بُديل العُقيليّ، عن عبد الله بن عبيد بن عُمير، عن أُمّ كُلْثوم، عن أُمّ كُلْثوم، عن أُمّ كُلْثوم، عن أُمّ كُلْثوم، عن أُمّ على طعامه، فليقل: بسم الله أوّله وآخره. حدثنا عبد الله بن فنسيَ أَنْ يذكر اسم الله تعالى على طعامه، فليقل: بسم الله أوّله وآخره. حدثنا عبد الله بن الصّباح الهاشميّ البصريّ، حدثنا عبد الأعلى، عن معمر، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عمر بن أبي سلّمة، أنه دخل على رسول الله على وعنده طعام فقال: أدْن، يا بُنيّ! فَسَمّ الله تعالى،

الدستوائي: نسبة إلى دستواء، بلدة من الأهواز، نسب إليه؛ لأنه كان يبيع الثياب التي تجلب منها. فليقل: قال القاري: ندبا، وقال المناوي: ندباً مؤكداً إذا تذكر حال الأكل لا بعده، على ما عليه بعض الشافعية؛ لأن التسمية إنما شرعت لدفع الشيطان وبالفراغ فاتت، لكن رجع البعض خلافه؛ لأنما وإن شرعت لدفعه فقد شرعت أيضاً ليقي ما أكله، وفصل البعض بين ما إذا تذكر حال الاشتغال بمصالح الطعام ولو بعد الأكل والعهد قريب وبين ما إذا بعد وانقطعت التسمية.

أوّله وآخره: بالنصب فيهما على الظرفية أي: في أو له وآخره، يعني على جميع أجزائه، فلا يقال: ذكرهما يخرج الوسط، ويمكن أن يقال: المراد "بالأول" النصف الأول و"بالآخر" النصف الثاني، أو على أهما مفعولا فعل محذوف أي: أكلت أوله وآخره مستعينا به، وأورد عليه أنه في أول أكله ليس مستعينا به، وأحيب: بأنه مستعين حكماً؛ لأن حال المؤمن وشأنه أنه مستعين به في جميع أحواله، وإن لم يجر اسم الله على لسانه نسيانا فهو معفو عنه، ويدل عليه أن النسيان في ترك التسمية حال الذبح معفو مع أنها شرط، فكيف! وهي مستحبة ههنا، قاله القاري، وقال المناوي: إن الشرع جعله إنشاء استعانة بسم الله في أوله، وليس هذا إخباراً حتى يكذب، وبحذا يصير مستعينا في أوله ويترتب عليه ما يترتب على الاستعانة في أوله. الصباح: بصاد مهملة وبتشديد موحدة. يا بني: بصيغة التصغير شفقة، وكان ربيب النبي النبي النبي معملة أم سلمة.

<sup>(</sup>۲) حضرت عائشہ فِی اُن مِیں کہ حضور اقد سی اُنٹی کیا نے یہ ارشاد فرمایا کہ جب کوئی شخص کھانا کھائے اور بسم اللہ پڑھنا بھول جائے تو کھانے کے درمیان جس وقت یاد آئے بیشم اللہِ اَوَّلَهُ وَ آخِوَهُ کہہ لے۔

<sup>(</sup>۳) عمر بن ابی سلمی ڈاکٹو حضور اقد س شخصیا کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ حضور شخصیا کے پاس کھانار کھا ہوا تھا۔ آپ نے فرمایا کہ بیٹا! قریب ہو جاؤاور بسم اللہ کہہ کر دائیں ہاتھ سے اپنے قریب سے کھانا شر وع کرو۔

وكُلْ بيمينك ممّا يليك. حدثنا محمد بن غيلان، حدثنا أبو أحمد الزبيريّ، حدثنا سفيان منزا مصرا الثوري، عن أبي هاشم، عن إسماعيل بن رياح، عن رياح بن عبيدة،

فائدہ: ہم اللہ کہنا بالا تفاق سنت ہے، اور داکیں ہاتھ سے کھانا جمہور کے نزویک سنت ہے اور بعض کے نزویک واجب ہے،

اس لئے کہ ایک باکیں ہاتھ سے کھانے والے شخص پر حضور شخص نے بد دعا فرمائی سخی تواس کا ہاتھ شُل ہوگیا تھا۔ جس کا عبرت انگیز واقعہ حدیث کی کتابوں میں ہے کہ ایک شخص بائیں ہاتھ سے کھار ہاتھا، حضور شخص نے تعدید فرمائی کہ دائیں ہاتھ سے کھاؤہ اُس نے کہہ دیا کہ میں واج ہاتھ سے نہیں کھا سکتا، حضور شخص نے فرما دیا کہ آئندہ بھی نہ کھا سکو۔ اس کے بعد سے دایاں ہاتھ منہ تک نہیں جا سکتا تھا۔ ایک ووسری روایت میں ہے کہ آپ شخص نے ایک عورت کو بائیں ہاتھ سے کھاتے ویکھا تھا تواس پر بدوعا فرمائی اور وہ عورت طاعون میں مری۔ این ماجہ کی روایت میں ہے کہ تو شخص علی ہے کہ حضور شخص نے ارشاد فرمایا کہ بائیں ہاتھ سے کھاتا ہے، اس لئے تم بائیں ہاتھ سے مت کھاؤ۔ بعض علی ہے کہ زدیک ان مزوایت کی وجہ سے اہتمام وہا بھیل گئی ہے۔ مضور اقدس شخص نے بائی ہاتھ سے کھاؤہ اور دائیں ہاتھ سے بواس لئے کہ بائیں ہاتھ سے شیطان کھاتا اور بیتا حضور اقدس شخص کی عام وہا بھیل گئی ہے۔ حضور اقدس شخص کی این ہو ایک ہی ہاتھ سے کھاؤہ ور دائیں ہاتھ سے بواس لئے کہ بائیں ہاتھ سے شیطان کھاتا اور بیتا حضور اقدس شخص کی وجہ سے داجب ہی بھن علی ہے کہ دائیں ہاتھ سے شیطان کھاتا اور بیتا حضور اقدس شخص کی وجہ سے داجب ہی بائی ہی بیتوں کی این روایات کی وجہ سے واجب ہے، لیکن عمر کے تیرا مضمون یعنی اپنی جانب سے کھانا بھی بعض علیا کے نزدیک ان روایات کی وجہ سے واجب ہے، لیکن عمر کے نزدیک ان روایات کی وجہ سے واجب ہے، لیکن عمر کے خور کے نزدیک ان روایات کی وجہ سے واجب ہے، لیکن عمر کے نزدیک نوز کی گئرت ہے۔

وكل: الجمهور على أن الأوامر الثلاثة للندب، وقيل: بالوجوب في غير الأول. قلت: ولعل الباعث للجمهور في حملهم الأمر بالأكل مما يليك على الندب حديث: "تتبع النبي الدبّاء حوالي القصعة" وهو حديث معروف، والباعث في حملهم الأمر بالأكل باليمين على الندب ما أخرجه الطبراني بسند ضعيف: أن عبد الله بن جعفر قال: "رأيت في يمين النبي قفاء وفي شماله رطباً وهو يأكل من ذا مرة ومن ذا مرة"، وأخرج أبو نعيم في كتاب الطب له بسند فيه ضعف عن أنس: "أن النبي الله كان يأخذ الرطب بيمينه والبطيخ في يساره فيأكل الرطب بالبطيخ"، ذكرهما القارى في باب الفاكهة، وحمله على تبديل ما في يديه؛ للا يلزم الأكل بالشمال. وياح: بكسر الراء والمثناة التحتية، والد إسماعيل المذكور. و"عبيدة" بفتح فكسر.

(٣) ابو سعید خدری رفی کہتے ہیں کہ حضور اقدس لفی کیا جب کھانے سے فارغ ہوتے تو یہ وُعا پڑھے: الْحَمْدُ بِلَةِ الَّذِي أَطُعْمَنَا وَسَعَلَنَا مُسْلِمِیْنَ (تمام تعریف اس ذات پاک کے لئے ہے جس نے ہمیں کھانا کھلایا، پانی پلایا اور ہمیں مسلمان بنایا)۔ فاکدہ: کھانے پر حمد تو ظاہر ہے کہ کھانے سے فراغت ہوئی اور آبیت ﴿لَیْنْ شَکُوتُم الْأَزِیدَنَکُم ﴿ (ابراهیم: ٧) (اگر تم میرا شکر اداکروگے تو میں عطامیں زیادتی کروں گا) کی بنا پر شکر کا موقع ہے ہی۔ مسلمان ہونے کو اس کے ساتھ اس لئے منظم فرمایا کہ انعاباتِ ظاہر یہ کے ساتھ انعاباتِ باطینہ بھی شامل رہیں، یااس لئے کہ در حقیقت کھانے پینے پر شکر اور حق تعالیٰ بَلَ فَاکِی حمد اسلام ہی کا ثمرہ ہے اس لئے اس کو بھی شامل کیا۔

(۵) ابو امامہ کہتے ہیں کہ حضور اقد س النظائی کے سامنے سے جب دستر خوان اُٹھایا جاتا تو آپ یہ وُعا پڑھتے: الْحَمْدُ اللهِ حَمْداً كَثِيْراً طَيِّبًا مُبَارَكا فِيْهِ عَيْرَ مُودَ عَ وَلَا مُسْتَغْنَى عَنْهُ رَبَّنَا (تمام تعریف حق تعالی جَلَیْ اُ کے لئے منحصر ہے، ایس تعریف جو نہ ایس تعریف جو نہ ایس جمہ ایس تعریف جو نہ چوری اوساف رذیلہ سے، جو مبارک ہے، ایس حمہ جو نہ چھوڑی جا سکتی ہے اور نہ اس سے استغناکیا جا سکتا ہے۔ اے اللہ! (ہمارے شکر کو قبول فرما)۔

أطعمنا: صيغة الجمع باعتبار شركة الأهل أو الأضياف أو أمته الضعيفة، فينبغي التأسي بهذه الألفاظ تشريكاً للمسلمين. وسقانا: أردفه به؛ لأنه من تتمة الطعام؛ لأنه لا يخلو عن الشرب في أثنائه غالباً. مسلمين: هكذا في جميع النسخ الموجودة من الهندية والمصرية، وفي بعض الحواشي بطريق النسخة: "من المسلمين" أي: الموحدين والمنقادين لجميع أمور الدين. قيل: لما كان الحمد يستجلب به المزيد أتى به محمد الأمته على التأسي به، وحتمه بقوله: "وجعلنا مسلمين"؛ للجمع بين الحمد على النعمة الدنيوية والأخروية، وإشارة إلى أن الأولى أن لا يجرد حمده إلى دقائق النعم، بل ينظر إلى جلائلها، ولأن الإتيان بحمده من نتائج الإسلام، ولأن المدار على حسن الخاتمة مع مافيه من الإشارة إلى الانقياد في الأكل والشرب وغيرهما.

المائدة: قد فسروها بأنما: خوان عليه طعام، وتقدم رواية أنه الله لله لم يأكل على خوان قط، فقيل: أكل عليه بعض الأحيان لبيان الجواز، و وحه أيضاً بأن المثبت مقدم، وبأن المائدة تطلق على كل ما يوضع عليه الطعام ولا يُختص بصفة مخصوصة، وقد تطلق المائدة ويراد بها الطعام وبقيته وإناءه فلا تعارض، قاله القاري.

من بين يديه يقول: ألْحَمْدُ للهِ حَمْداً كَثِيراً طَيّباً مُّبَارَكاً فِيهِ غَيْرَ مُودَّعٍ وَلَا مُسْتَغْنَى عَنْهُ رَبّنا. حدثنا وليع، عن هشام الدَّستَوائي، عن بُدَيلٍ بن ميسرة العُقيلي، عن عبد الله بن عبيد بن عُمير، عن أم كُلثوم، عن عائشة على قالت: كَانُ النبي على يأكل الطعام في ستة من أصحابه، فحاء أعرابي، فأكله بلقمتين، فقال رسول الله على له الله على لكفاكم. حدثنا من ومحمود بن غيلان، قالا: حدثنا أبو أسامة، عن زكريا بن أبي زائدة، عن سعيد بن أبي بُردة، عن العبد أن يأكل الأكلة، عن العبد أن يأكل الأكلة، ويشرب الشّربة، فيحمده عليها.

(۲) حضرت عائشہ فراف ہیں کہ حضور اقد س فیٹی کیا جھ آد میوں کے ساتھ کھانا تناول فرمارہ سے کہ ایک بدوی آیااور اس نے دو لقموں میں سب کو نمٹا دیا، حضور اللی کیا نے ارشاد فرمایا کہ اگریہ ہم اللہ پڑھ کر کھاتا تو یہ کھانا سب کو کافی ہو جانا۔ فاکدہ: یعنی اس کے ہم اللہ نہ پڑھ نے سے شیطان کی شرکت ہوئی اور وہ سب کو نمٹا گیا جس ہے ہے برکتی ہوگئی۔ فاکدہ: یعنی اس کے ہم اللہ نہ پڑھنے نے حضور اکرم لین کیا ہے فقل کیا کہ حق تعالی جل شاہندہ کی اس بات پر بہت ہی رضا مندی ظاہر فرماتے ہیں کہ ایک لقمہ کھانا کھائے یا ایک گھونٹ پانی ہے اور حق تعالی جل شاہر گا اس پر شکر اوا کرے۔ اللّٰهُم لَاکَ الْحَمْدُ وَلَاکَ اللّٰهُمُ لَاکُ اللّٰہُمُ لَاکَ اللّٰہُمُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُمُ اللّٰہُ اللّٰہُمَ اللّٰہُ اللّٰہُمُ اللّٰہُمُ اللّٰہُمُ اللّٰہُ اللّٰہُمُ اللّٰہُمُ اللّٰہُمُ اللّٰہُ اللّٰہُمُ اللّٰہُمِ اللّٰہُمُ اللّٰہُمُ

غير موذع: الضمير يرجع إلى الله عزوجل، أو إلى الحمد، أو إلى الطعام الذي يدل عليه السياق. قاري. ربنا: روي بالرفع والنصب والجر، فالرفع على تقدير: هو أو أنت ربناٍ، اسمع حمدنا ودعائنا، أو على أنه مبتدا وحبره لفظ "غير" بالرفع مقدم عليه، والنصب على أنه منادى، حذف حرف النداء، والجر على البدلية من اسم الجلالة. قالت: يحتمل أن يكون هذا ووقعة أبي أيوب الله متحدة، ويحتمل التعدد وهو الظاهر، وكذا يحتمل أن تكون عائشة رأت ذلك المنزل بعينها قبل نرول الحجاب، ويختمل أن يكون من مراسيل الصحابة. قاري. بردة: بضم الموحدة وسكون الراء، اسمه عامر.

### بابُ ما جاء في قَدَح رسول الله على

حدثنا الحسين بن الأسود البغداديّ، حدثنا عمرو بن محمد، حدثنا عيسى بن طَهْمان، عن ' ثابت قال: أخرج إلينا أنس بن مالك قَدَح خَشَبٍ غليظاً مُضَبَّبا بحديد فقال: يا ثابت! هذا قدح رسول الله على حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، حدثنا عمرو بن عاصم، حدثنا حماد بن سلمة، حدثنا حُميدٌ وثابت، عن ' أنس فيه

#### باب۔ حضور اقد س النگائی کے بیالہ کا ذکر

فاكده: بياله سے مراد جيماك روايت سے معلوم ہوتا ہے وہ بياله بے جس سے يانى تناول فرماتے تھے۔

(۱) ثابت کہتے ہیں کہ حضرت انس والفون نے ہم کو ایک لکڑی کا موٹا پیالہ جس میں لوہ کے پترے لگ رہے تھے، نکال کر دکھلا یااور فرمایا کہ اے ثابت! یہ حضور اکرم مسلکی پیالہ ہے۔ فاکدہ: کہتے ہیں کہ حضرت نفر بن انس والفون کی میراث سے یہ بیالہ آٹھ لاکھ در ہم میں فروخت ہوا تھا اور امام بخاری والفیطیہ نے بھرہ میں اس بیالہ سے بانی بھی پیا۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ وہ اور بیالہ تھا۔

(۲) حضرت انس والنو کہتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس منتی کی اس بیالہ سے پینے کی سب انواع: پانی، نبیذ، شہد، دودھ سب چیزیں پلائی ہیں۔ فائکدہ: نبیذیہ کہلاتی ہے کہ تھجور سشش وغیرہ پانی میں بھگو دی جائے اور جب اس کا اثر اچھی طرح آجائے تو

قدح: القدح بفتحتين: ما يشرب منه، وقال ابن الأثير: هو إناء بين إنائين لا صغير ولا كبير، وربما وصف بأحدهما، جمعه أقداح. قال ابن القيم: كان للنبي الله أقداح: واحد منها يسمى الربال، والآخر مغيثا، والآخر مضبًا بسلسلة من فضة، قاله المناوي. قلت: لكن الآتي في الحديث مضبب بحديد، وسيأتي قريباً. الحسين: بن على بن الأسود، منسوب إلى جده، وقد ينسب إلى أبيه، والمشهور الأول. مضبباً: بالنصب على أنه صفة قدح، والمضبب: المشدود بالضبات جمع ضبة: وهي حديدته العريضة التي يضبب بها، قال المناوي: الضبة ما يشعب به الإناء من حديد أو غيره. قال ميرك: وقد ثبت في الصحيح: أن قدح النبي الله الذي كان عند أنس هو قدح حيد عريض، طوله أقصر من عرضه، وفي الصحيح أيضاً: أنه قد انصدع فسلسل بعضه ببعض بفضة، قاله القاري.

قال: لقد سَقيتُ رسول الله ﷺ بهذا القدح الشرابَ كله: الماءَوالنَّبيذَ والعَسَلَ واللَّبنَ.

وہ پانی نبیذ کہلاتا ہے۔ مقوی اور مفرح ہوتا ہے۔ حضور کے لئے شب کو تھجوریں وغیرہ بھگو دی جاتی تخییں اور صبح کو حضور سلکی ہے نوش فرمالیتے اور بھی دوسرے دن تک بھی جب تک کہ اُس میں شکر (نشہ)کا اندیشہ نہ ہوتا تھا، کام میں لایا جاتا تھا۔

كله: أي: أنواعه كلها، وأبدل الأربعة المذكورة بدل بعض اهتماماً بشألها؛ لكولها أفضل المشروبات، أو لكولها أشهر أنواعه.

## 

حدثنا إسماعيل بن موسى الفزاريّ، حدثنا إبراهيم بن سعد، عن أبيه، عن عبد الله بن جعفر قال: كان النبي على يأكل القِشَّاء بالرطب. حدثنا عبدة بن عبد الله الخُزَاعيِّ البصريّ، حدثنا معاوية بن هشام، عن سفيان، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة على أن النبي على كان يأكل البِطيْخ بالرُّطب. حدثنا إبراهيم بن يعقوب، حدثنا وَهْب بن جَرير، حدثنا أبي قال: سمعت حُميدا يقول -أو قال: حدثني حُميد- قال وهب: وكان

#### باب۔ حضور اقد س النَّهُ لَيْمَ کے تعلوں کا ذکر

فاكده: لعني حضور اقدس مُنْفَاقِيمَ نه كياكيا كهل تناول فرمائع بير-اس باب ميں يائج حديثين ذكركي من بين:

(۱) عبداللہ بن جعفر فیالٹی کہتے ہیں کہ حضور اقد س لٹھی کی کو کھجور کے ساتھ نوش فرماتے تھے۔

فائدہ: ککڑی چونکہ شخندی ہوتی ہے اور تھجور گرم، اس طرح سے دونوں کی اصلاح ہو کر اعتدال پیدا ہو جاتا ہے۔ اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ کھانے کی چیزوں میں اُن کے مزاج کی رعایت رکھنا مناسب ہے، نیز ککڑی پھیکی ہوتی ہے اور تحجور میٹھی جس کی وجہ سے ککڑی میں بھی مٹھاس آ جاتی ہے۔

(۲) حضرت عائشہ فیصیح آفرماتی ہیں کہ حضور اقد س سی گیا تربوز کو تازہ تھجوروں کے ساتھ نوش فرماتے تھے۔ فاکدہ: ترندی وغیرہ کی روایت میں اس قصہ میں تصر سے کہ حضور اکرم سی گیا نے اس کے ساتھ یہ بھی فرمایا کہ اس کی شنڈک اُس کی گرمی کواور اُس کی گرمی اِس کی شھنڈک کو زائل کر دے گی۔

الفزاري: بفتح الفاء والزاء المحففة، منسوب إلى بني فزارة، قبيلة من غطفان. القثاء: بكسر القاف ويضم وتشديد المثلثة ممدودا قاله القاري، وقال المناوي: الحسر أشهر من الضم، نوع من الخيار أخف منه. البطّيخ: قال القاري: احتلفوا في المراد منه، فقيل: هو الأصفر المعبر عنه في الرواية الآتية بالخربز، وقيل: هو الأحضر وهو الأظهر. أو قال حدثني: ظاهره إظهار الشك في لفظ الشيخ بأنه قال بلفظ "معت" أو بلفظ "حدثني" قال القاري: المقصود غاية الاحتياط في عبارة الرواية وإلا فمرتبة السماع والقول واحدة عند المحدثين في اصطلاحهم. قال وهب إلخ: قال القاري: معناه كان حميد صديقا لوهب أو بالعكس. والأوجه عندي أن يقال: قال وهب: وكان جرير صديقا لحميد كما هو الظاهر، ولا يصح ما خلط الشراح في هذا الكلام.

صديقا له، عن أنس بن مالك في قال: رأيت النبي في يجمع بين الخوبز والرُّطب. حدثنا محمد بن يحي، حدثنا محمد بن عبد العزيز الرَّمليّ، حدثنا عبد الله بن يزيد بن الصَّلتِ، عن محمد بن إسحاق، عن يزيد بن رُومَان، عن عُروة،

(۳) حضرت انس خل تھے ہیں کہ میں نے حضور اقد س سلط کیا کو خربوزہ اور کھجور اکشے کھاتے ہوئے دیکھا۔ فاکدہ: بعض علاء نے اس جگہ بھی بجائے خربوزہ کے تربوز کا ترجمہ کیا ہے اور منشاء کہلی روایت کی بنا پر اس کا سطنڈا ہونا ہے لیکن ظاہر سے کہ یہاں خربوزہ متعارف ہی مراد ہے اور کھجور سے کھانے کی وجہ بظاہر اس کا پھیکا پن ہے۔ یہ ضروری نہیں کہ ایک ہی مصلحت سب جگہ جاری کی جائے، ممکن ہے کہ کسی جگہ کوئی اور مصلحت ہو، اس لئے بندہ نا چیز کے نزدیک تربوز کو کھجور سے کھانے کا قصہ متعقل ہے اور اس کی مصلحت دونوں کے مزاج میں اعتدال پیدا کرنا ہے کہ تربوز شھنڈا ہوتا ہے، اور خربوزہ کو کھجور سے کھانے کا قصہ متعقل ہے اور اس کی مصلحت خربوزہ کا پھیکا ہونا ہے کہ بربااو قات اس کے پھیکے ہونے کی وجہ سے شکر ڈال کر اس کو کھایا جاتا ہے، اور اس کی مصلحت خربوزہ کا پھیکا ہونا ہے کہ بسااو قات اس کے پھیکے ہونے کی وجہ سے شکر ڈال کر اس کو کھایا جاتا ہے، اس لئے دونوں حدیثوں کو ایک پر محمول کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔

صديقا له: وهو بالتخفيف بمعنى: الحبيب الصادق في المصافاة، وفي نسخة بكسر الصاد وتشديد الدال بمعنى كثير الصدق، لكن لا يلائمه إذا لفظ له إلا أن يقال: إن المعنى: كان حميد مصدقا لوهب قاله القاري. قلت: وفي مرجعي الضميرين نظر كما تقدم، والصواب: كان حرير مصدقا لحميد. الخرابز: قال القاري: بكسر الخاء المعجمة وسكون الراء وكسر الموحدة في آخرها زاء، هو البطيخ بالفارسية على ما في النهاية، والظاهر أنه معرب "الحربزة" وهي بفتح الخاء والباء في آخرها هاء، وهو الأصفر، فيحمل على نوع منه لم يتم نضجه، فإن فيه برودة يعدمها الرطب، فاندفع قول من زعم أنه الأخضر محتجا بأن الأصفر فيه حرارة على أن للأصفر بالنسبة للرطب برودة، وقال المناوي: المراد الأصفر، والقول: بأنه نضجه، وقال زين الحفاظ العراقي: المراد ههنا الأصفر لا الأخضر كما وهم؛ لأن الخريز اسم للأصفر بأرض الحجاز. وحكى شيخي الوالد عن شيخه مولانا الشيخ الكنگوهي في الكوكب الدري: أن المراد بالحرارة والبرودة حرارة الحس والمس لا حرارة المزاج، وقال: ما أحاب بعضهم بأنه: كأنه نيا غير نضيج، فيأبي عنه أنه لا يؤكل عادة. قلت: وهذا كله على ماهو المشهور عند الأطباء أن طبع الخريز حار، و ما حكى صاحب المحيط الأعظم عن أبي على بن سينا أن طبع الخريز بارد، فلا حاجة إلى الجواب، فإنه يصح حيناني يكسر حرهذا بهردهذا بلا تردد.

عن عائشة على النبي الله البطيخ بالرُّطب. حدثنا معن عن مالك بن أنس عيد، عن مالك بن أنس حدثنا إسحاق بن موسى، حدثنا معن حدثنا مالك ، عن سهيل بن أبي صالح، عن أبيه، عن أبي هريرة على قال: كان الناس إذا رَأُوا أوّل الثّمر، جاؤا به إلى النبي الله فإذا أخذه رسول الله على قال: اللهم بارك لنافي ثمارنا، وبارك لنافي مدينتنا،

اس کے بعد جس جھوٹے بچے کو دیکھتے اس کو مرحمت فرما دیتے۔ (ترجمۂ دعا)اے اللہ! ہمارے کھلوں میں برکت فرما اور ہمارے شہر میں برکت فرما اور ہماری اس چیز میں جو صاع اور مدسے ناپی جاتی ہو (بید دو پیانے ہیں۔ مدینہ منورہ میں تھجوریں وغیرہ سب چیزیں ان سے ناپ کر فروخت کی جاتی تھیں)ان میں برکت فرما۔ اے اللہ! واقعی حضرت ابراہیم تیرے بندے اور تیرے دوست اور تیرے نبی تھے اور بیٹک میں بھی تیرا بندہ اور تیرا نبی ہوں (چونکہ موقع تواضع کا تھا اس لئے اپنے حبیب ہونے کا ذکر اس جگہ نہیں فرمایا)انھوں نے (جن چیزوں کی) دعا (اپنے آباد کردہ) شہر مکہ کرمہ کے لئے کی ہے (جس کا بیان آیت ﴿فَاجُعُلُ أَفْدِدَةً مِنَ النَّاسِ تَھُویِ إِلَيْهِمْ وَارْ ذُوقَهُمْ مِنَ النَّمَرَاتِ ﴾ [ابراهیم: ۲۷] میں ہے کہ لوگوں کے بیان آیت ﴿فَاجُهُمْ مِنَ النَّمَرَاتِ ﴾ [ابراهیم: ۲۷] میں ہے کہ لوگوں کے تلوب مکہ کی طرف ماکل فرما دے اور کھلوں کی روزی ان لوگوں کو میشر فرما) وہی دعا اُس سے دو چند مقدار میں میں مدینہ منورہ کے لئے کرتا ہوں۔

<sup>(</sup>۴) حضرت عائشہ فیلٹھبافرماتی ہیں کہ حضور اقد س فیلیا تر بوز کو تر تھجوروں کے ساتھ تناول فرماتے تھے۔

<sup>(</sup>۵) ابو ہر يرة رَبِّنَ لَيْتِ بِين كه لوگ جب كى نے كھل كو دكھتے تو اس كو حضور كى خدمت بين لاكر پيش كرتے تو حضور يہ دُعاپڑھتے: اللّهم بارك لنا في ثمارنا، وبارك لنا في مدينتنا، وبارك لنا في صاعنا، وفي مدنا، اللّهم إن إبراهيم عبدك وخليلك ونبيك، وإني عبدك ونبيك، وإنه دعاك لمكة، وإني أدعوك للمدينة بمثل ما دعاك به لمكة ومثله معهـ

إلى النبيّ: إيثاراً له بذلك على أنفسهم، وحباً له، وتعظيما لجنابه، وطلباً للبركة فيما حدد الله عليهم من نعمه ببركة وجوده، ويرونه أولى الناس بما سبق إليهم من رزق ربحم. وينبغي أن يكون خلفاؤه من العلماء والأولياء كذلك قاله القاري، وقال المناوي: فيه أن الباكورة يندب الإتيان بها لأكبر القوم علما وعملاً.

وبارك لنا في صاعنا، وفي مدنا، اللهم إن إبراهيم عبدك و خليلك ونبيك، وإني عبدك و نبيك، وإنّه دعاك لمكّة، وإني أدعوك للمدينة بمثل ما دعاك به لمكّة، ومثله معه. قال: ثم يدعو أصغر وليد يراه فيعطيه ذلك التّمر. حدثنا محمد بن حميد الرازي، حدثنا إبراهيم بن المختار، عن محمد بن إسحاق، عن أبي عبيدة بن محمد بن عمّار بن ياسر، عن ألرُّبَيع بنت مُعَوِّذ بن عفراء قالت: بَعَثني مُعاذ بقناع من رُطب،

(۱) رُبِعِ فَالْحَمَّا کہتی ہیں کہ جھے میرے چیا معاذ بن عفرا نے تازہ کھجوروں کا ایک طبق جن پر چھوٹی چھوٹی روکیں دار کر میں ایک طبق ہیں جس وقت کاڑیاں کھی تھیں، لے کر حضور کی خدمت میں بھیجا۔ حضور اکر میں گاڑیا کو کلڑی مرغوب تھی۔ میں جس وقت کاڑیاں لے کر حاضر خدمت ہوئی ہوں حضور والا کے پاس بحرین کے پچھ زیورات آئے ہوئے رکھے تھے، حضور نے ان میں سے ایک ہاتھ بھر کر مجھے مرحمت فرمایا۔ فائکہ ہ: کلڑی تھجور کے ساتھ علاوہ ندکورہ فوائد کے بدن کو فربہ بھی کرتی ہے۔

صاعنا: المراد به الطعام الذي يكال بالصيعان والأمداد، فيكون دعاء لهم بالبركة في أقواقمم في عموم أوقاقم قاله القاري، وقال المناوي: في صاعنا ومدنا بحيث يكفي المكيال فيها من لا يكفيهم أضعافه في غيرها، ثم قالا: ويحتمل أن تكون البركة المذكورة في الحديث دينية، وهي ما يتعلق بهذه المقادير من حقوق الله تعالى في الزكوة والكفارات.

عبدك: توسّل بعبوديته ونبوّته، وقدم الأولى؛ لأنه لا شرف أعلى منه، ولم يقل: خليلك وإن كان خليلا كما ورد في عدة الأعبار، بل خص بمقام المحبّة الأرفع من مقام الخلة؛ لأنه في مقام التواضع؛ إذ هو اللائق بمقام الدعاء، وأدباً مع أبيه الخليل، كذا في المناوي بتغير. ومثله معه: يعني أدعوك ضعفي ما دعاك خليلك إبراهيم عليه الصلوة والسلام، ولا حجة في الحديث على المسئلة الخلافية في تحريم المدينة كما ترى.

وليد: في رواية: أصغر من يحضر، وفي أخرى: فيدعو أصغر وليد له. فحمل بعضهم الروايتين المتقدمتين على هذه الرواية، ومنهم من أول قوله "له" أي: للمؤمنين، وليس المراد من أهل بيته. والظاهر عندي في الجمع بينها أن ذلك بحسب ما اتفق له من حضور صغير أو دعاء أحد من أهل قرابته. ووجه ترجيح الصغير للباكورة شدة حرصهم وكثرة تطلبهم. عبيدة: بزيادة التاء في آخره، فما في بعض النسخ من حذفه تحريف. الرئبع: بضم الراء وفتح الموحدة بتشديد التحتانية المكسورة، بنت معوذ بتشديد الواو وفتحها على الأشهر، وجزم الوقشي أنه بالكسر.

وعليه أجر من قثاءٍ زُغْبٍ - وكان النبي ﷺ يحب القِثَّاء - فأتيتُه به، وعنده حِليةٌ قد قدِمَتْ عليه من البحرين، فملأ يده منها فأعطانيه. حدثنا علي بن حجر، أخبرنا شريك، عن عبد الله بن محمد بن عَقيل، عن الرُّبيع بنت مُعَوّذ قالت: أتيتُ النبي ﷺ بقِناعٍ من رُطب وأجرٍ زُغْبٍ، فأعطاني مِلْءَ كفّه حُلِيّاً، أو قالت: ذهباً.

چنانچہ حضرت عائشہ فرانی بیں کہ میری رخصتی کے وقت میری والدہ کو خیال ہوا کہ اس کا بدن کچھ فربہ ہو جائے تاکہ اٹھان کچھ اچھا ہو جائے تو مجھے کٹری تازہ کھجور کے ساتھ کھلائی، جس سے میر سے بدن میں اچھی فربہی آگئے۔ ایک ضعیف حدیث میں حضرت عائشہ فرانی کے بھی نقل کیا گیا کہ حضور اقدس فرانی کٹریاں نمک سے نوش فرمایا کرتے تھے۔ اس میں کوئی مانع نہیں کہ بھی نمک سے تناول فرماتے ہوں بھی کھجور کے ساتھ کہ رغبت کسی وقت میٹھے کی ہوتی ہے کسی وقت نمکین کی۔ نہیں کہ بھی نمک سے تناول فرماتے ہوں بھی کھجور کے ساتھ کہ رغبت کسی وقت میٹھے کی ہوتی ہے کسی وقت نمکین کی۔ (ک) رئیج ہی سے یہ بھی مروی ہے کہ میں حضور اقدس فرانی کی خدمت میں ایک طبق کھجوروں اور چھوٹی چھوٹی روئیں دار کٹریوں کا لے کر گئی، تو حضور نے بھے کو ایک ہاتھ بھر کر سونا یا زیور مرحمت فرمایا۔ فاکدہ: یہ وہی پہلا قصہ ہے، اس حدیث میں مخضر کر دیا۔ سونے اور زیور میں کسی راوی کو شک ہوا۔

### 

حدثنا ابن أبي عمر، حدثنا سفيان، عن معمر، عن الزهريّ، عن عروة، عن عائشة في قالت: كان أحب الشّراب إلى رسول الله على الحُلو البارد. حدثنا أحمد بن منبع، حدثنا إسماعيل بن مواله الله على عمر - هو ابن أبي حرملة - عن أبن عباس في قال: دخلت المراهيم، أخبرنا عليّ بن زيد، عن عمر - هو ابن أبي حرملة - عن أبن عباس في قال: دخلت مع رسول الله على ميمونة، فجاءتنا بإناء من لبن، فشرِبَ رسول الله على ميمونة، فجاءتنا بإناء من لبن، فشرِبَ رسول الله على ميمونة،

# باب۔ حضور اقدس للفُنائِم کے پینے کی چیزوں کے احوال

فأكده: اس باب مين مصنف والفيطيات ووحديثين ذكركي بين:

(۱) حضرت عائشہ فراقی بین کہ حضور اقدس النافی کو پینے کی سب چیزوں میں میٹھی اور ٹھنڈی چیز مرغوب تھی۔ فاکدہ: بظاہر تواس حدیث سے ٹھنڈااور بیٹھا پانی مراد ہے۔ چنانچہ ابو داؤد وغیرہ کی روایت میں بالضر سے وارد ہے اور یہ بھی محتل ہے کہ اس سے شہد کا شربت یا تھجوروں کی نبیز مراد ہو جسیا کہ بیالہ کے باب میں گزر چکا۔ حضور اقدس النافی کے در بار میں کھانے کا اہتمام تھا، جو حاضر ہوتا وہی تناول فرما لیتے لیکن میٹھے اور ٹھنڈ سے پانی کا خاص اہتمام تھا۔ سقیا جو مدین کے لایا جاتا تھا۔ حضور اقد س النافی نے حضرت واؤد ملینہ النافی کی میل پر ہے وہاں سے میٹھا پانی حضور کے لئے لایا جاتا تھا۔ حضور اقد س النافی نے حضرت واؤد ملینہ النافی کی دیا ہے بیٹی بیان و مال اور اہل و عیال سے وہا کے اللہ این ایس محبت مجھے عطا فرما جو میر سے لئے اپنی جان و مال اور اہل و عیال سے اور ٹھنڈ سے بھی نیان کی محبت سے بھی زیادہ ہو۔

(۱) ابن عباس بنائی فرماتے ہیں کہ میں اور خالد بن الولید دونوں حضور اقدس شکی کے ساتھ حضرت میمونہ فاضح آ کے گھر گئے (ام الموسنین حضرت میمونہ فی فیان دونوں حضرات کی خالہ تھیں) دہ ایک برتن میں دودھ لے کر آئیں۔ حضور شکی نے اس میں سے تناول فرمایا۔ میں دائیں جانب تھا اور خالد بن ولید بائیں جانب۔ مجھ سے ارشاد فرمایا کہ اب

أبي عمر: بضم العين وفتح الميم، هو محمد بن يجيي بن أبي عمر العدني أبوعبد الله الحافظ، قد ينسب إلى حدد.

وأنا على يمينه وخالد عن شماله، فقال لي: الشَّربة لك، فإن شئتَ آثرت بها خالدا، فقلت: ما كنت لأُوثر على سؤرك أحدا، ثم قال رسول الله ﷺ: من أطعمه الله طعاماً فليقل: اللَّهُمّ بَارِكُ لَنَا فِيْهِ وَزِدْنَا مِنْهُ، ومن سقاه الله لبناً فليقل: اللّهم بَارِكُ لَنَا فِيْهِ وَزِدْنَا مِنْهُ،

پینے کا حق تیرا ہے (کہ تو دائیں جانب ہے) اگر تو اپنی خوش سے جاہے تو خالد کو ترجیح دے دے۔ میں نے عرض کیا کہ آپ کے حصولے پر میں کسی کو بھی ترجیح نہیں دے سکتا۔ اس کے بعد حضور ملٹھ کے نے یہ ارشاد فرمایا کہ جب کسی شخص کو حق تعالی شانہ کوئی چیز کھلائیں تو یہ دعا پڑھنی چاہئے: اکلٹھُم آبادِ کے لئا فِیْهِ وَأَطْعِمْنَا حَیْراً مِیْدُ (اے اللہ! تو اس میں برکت عطافرما اور

الشربة لك: لأنك صاحب اليمين، ومن على اليمين أقدم لجحاورته ملك اليمين الحاكم على ملك الشمال، ولذا ورد: الأيمن فالأيمن، رواه مالك وأحمد وأصحاب الستة عن أنس. قال العراقي: وهل تقديم الأيمن في الشرب خاصة أو يعم كل مطعوم كفاكهة ولحم؟ نقل عن مالك: التخصيص، وأنكره بعضهم قاله المناوي، وقال أيضاً فيه: إن السنة البداة في الشرب ونحوه بمن عن يمين الكبير ولو صغيراً مفضولاً بالنسبة لمن على يساره، وهذا اتفاق لكنه على الاستحباب عند الجمهور، وذهب ابن حزم إلى وحوبه فقال: لا يجوز مناولة غير الأيمن إلا بإذنه، فإن قيل: يعارض هذا الحديث ما رواه أبو يعلى بإسناد صحيح: كان رسول الله على إذا سقى قال: ابدؤا بالأكبر أو قال بالأكابر، قلنا: ذلك محمول على ما إذا لم يكن عن يمينه أحد، بل كانوا أمامه أو وراءه. قلت: وقال الحافظ في الفتح لحديث أبي يعلى: إسناده قوي، وجمع بينهما بوجوه.

آثرت بها خالداً: لكونه أشرف منك مراعاةً للأكبر، وفي نسبة المشية إليه تطبيب لخاطره، وتنبيه نبيه على أن الإيثار أولى له. ثم الحديث مستدل الحنفية في جواز الإيثار بالقرب، وقالت الشافعية: الإيثار بالقرب مكروه؛ لما فيه من الإعراض بالقربة، وقيد الشامي جوازه بما إذا عارض تلك القربة ما هو أفضل منها، كاحترام أهل العلم والأشياخ، كما في هذا الحديث. ويتفرع على هذا الخلاف مسائل: منها ما لو سبق أحد إلى الصف الأول فدخل رجل أكبر منه سنا أو أهل علم ينبغي له أن يتأخر ويقدمه تعظيما له، ثم لا يشكل على الحديث بأنه على استأذن ابن عباس فيه و لم يستأذن الأعرابي كما جاء في المتفق عليه من حديث أنس أن عمر هم قال: أعطه أبا بكر يا رسول الله! فأعطى الأعرابي، ثم قال: الأيمن فالأبمن؛ لأن بين القصتين من الخصائص التي لا تخفى.

لنا: أي: معشر المسلمين أو جماعة الآكلين، والظاهر أن يأتي بمذا اللفظ وإن كان وحده؛ رعاية لللفظ الوارد وملاحظة لعموم الإخوان فإنه ورد: لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه. ثم قال: قال رسول الله ﷺ: ليس شيء يُحزئ مكان الطعام والشراب غسير اللّبن. قال أبو عيسى: هكذا روى سفيان بن عيينة هذا الحديث عن معمر، عن الزهريّ، عن عروة، عن عائشة هذا ورواه عبد الله بن المبارك وعبد الرزاق وغير واحد عن معمر، عن الزهريّ، عن النبي ﷺ مُرسلا، و لم يذكروا فيه: عن عروة، عن عائشة، وهكذا روى يونس وغير واحد عن النبي ﷺ مرسلا. قال أبو عيسى: وإنما أسنده ابن عيينة من بين الناس. قال أبو عيسى: وإنما أسنده ابن عيينة من بين الناس. قال أبو عيسى: وغيسى: وغير الوليد،

اس سے بہتر چیز عطا فرما) اور جب کسی کو حق تعالی شانہ دودھ عطا فرمائیں تو یہ دُعا پڑھنا چاہئے: الکھم بَادِك لَنَافِیْهِ وَزِدْنَامِیْهُ (اے اللہ!اس میں برکت عطا فرما اور زیادتی نصیب فرما)۔ ابن عباس بڑا تھی کہتے ہیں کہ حضور شیک نے ہر چیز کے بعد اُس سے بہتر کی دُعا اور دودھ کے بعد اُس میں زیادتی کی دعا اس لئے تعلیم فرمائی کہ حضور نے ارشاد فرمایا ہے کہ دودھ کے علاوہ اور کوئی چیز ایسی نہیں ہے جو کھانے اور پانی دونوں کا کام دیتی ہو۔

ثم قال: ثم قال ابن عباس: قال رسول الله: ليس شيء إلخ هذا بمنسزلة التعليل لما تقدم من دعائه عليه الصلوة والسلام في اللبن بالمزيد، وفي غير اللبن باستدعاء الخير منه. قال أبو عيسى: غرض المصنف بيان الكلام على الحديثين المتقدمين، وهذا ما يتعلق بالحديث الأول. وحاصله أن سفيان بن عيبنة جعل هذا الحديث موصولا متصلاً، والصواب إرساله، فإن عبد الله بن المبارك وعبد الرزاق وغير واحد من تلامذة معمر جعلوه عن الزهري مرسلا، وكذلك يونس وغير واحد من تلامذة المعمد في جامعه بعد تخريج الحديث: هكذا رواه غير واحد عن ابن عيبنة، والصحيح ماروى الزهرى عن النبي مرسلا، وهذا أصح من حديث ابن عيبنة، انتهى ملتقطاً. قال أبو عيسى: هذا بيان للحديث الثاني، بين أولا وجه دخولهما عليها بألها كانت محرما لهما وذكر كولها خالة يزيد بن الأصم استطراداً لتمام الفائدة، ثم ذكر الكلام على هذا الحديث بقوله: واختلف الناس إلخ، وحاصله أن تلامذة على بن زيد بن جدعان اختلفوا في بيان اسم شبخه فروى بعضهم عمر بن أبي حرملة بدون الواو، وروى بعضهم عمر بن أبي حرملة بدون الواو، وروى بعضهم عمر بن مديد بذكر الواو، وحذف لفظ "أبي" وهو غلط بوجهين، والصواب عمر بن أبي حرملة بدون الواو وبذكر لفظ التكني، قال القاري: الصحة في الموضعين كما ذكره البيهقى: الأول عمر بلا واو، والثاني أبي على الكنية. =

وخالة ابن عباس، وخالة يزيد بن الأصم ﷺ واختلف الناس في رواية هذا الحديث عن عليّ بن زيد بن جُدْعَان، فروى شُعبة عن عليّ بن زيد، عن عمر بن أبي حَرْمَلة، وروى شُعبة عن عليّ بن زيد فقال: عن عمرو بن حَرْملة، والصحيح: عن عمر بن أبي حَرْمَلة.

فائدہ: حضور سلطینی نے دودھ مرحمت فرمانے میں ابن عباس ٹیلنٹو کا حق اس لئے فرمایا کہ وہ وائیں جانب تشریف فرما تھ
اور خالد بائیں جانب اور بیالہ کا دُور جیسا کہ متعدد روایات میں آیا داہنی جانب چلنا چاہئے، اور خالد کی ترجیح کواس لئے ارشاد
فرمایا کہ وہ عمر میں بڑے تھے، نیز ابن عباس ٹیلنٹو کی تعلیم مقصود تھی کہ حق اگرچہ ان کا ہے مگر خود ان کو چاہئے کہ بڑے ک
ترجیح کی رعایت کریں، لیکن حضرت ابن عباس ٹیلنٹو کے لئے حضور کے جھوٹے کی اہمیت اور اس کا شغف غالب ہواجو حضور
کے ساتھ غایتِ عشق کا ثمرہ تھا۔

<sup>=</sup> قال المصنف في جامعه: وقد روى بعضهم هذا الحديث عن علي بن زيد فقال: عن عمر بن حرملة، وقال بعضهم: عمرو بن حرملة ولا يصح. أي: لا يصح أحد من القولين، بل الصواب عمر بن أبي حرملة.

## بابُ ما جاء في صفة شرب رسول الله ﷺ

حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا هشيم، أخبرنا عاصم الأحول ومغيرة، عن الشَّعبيّ، عن (1) ابن عباس فَيْما: أنّ النبي على شرب من زَمْزَم وهو قائمٌ. حدثنا قُتيبة بن سعيد، حدثنا محمد بن جعفر،

# باب۔ اُن احادیث کا ذکر جن میں حضور اقدس طلق کیا کے پینے کا طرز وارد ہواہے

فأكره: اس باب مين مصنف رالطيعليان وس حديثين ذكر فرمائي بين:

(۱) ابن عباس فیل فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س فیل فیک نے زمزم کا پانی کھڑے ہونے کی حالت میں نوش فرمایا۔

فاکدہ: حضور اقد س فیل نے سے کھڑے ہو کر پانی پینے کی ممانعت بھی آئی ہے، چنانچہ دوسری حدیث کے ذیل میں اس کا مفصل ذکر آئے گا۔ اس بنا پر بعض علماء نے زمزم پینے کو بھی اُس ممانعت میں داخل فرما کر حضور فلٹ فیل کے اس نوش فرمانے کو از دحام کے عذر، یا بیانِ جواز پر حمل فرمایا ہے۔ لیکن علماء کا مشہور قول سے ہے کہ زمزم اُس نہی میں داخل نہیں، اس کا کھڑے ہو کر بینا افضل ہے۔

شرب: بتثليث الشين مصدر بمعنى التشرب، وهو المراد ههنا لكن الكسر في معنى النصيب أشهر، وقد يأتي بمعنى المشروب أيضاً وليس بمراد هتاك؛ لئلا يتكرر مع الترجمة السابقة. وهو قائم: الظاهر في حجة الوداع، وفي رواية الشيخين: قال: أتيت النبي بي بدلو من ماء زمزم فشرب وهو قائم، وفي رواية ابن ماجة: قال عاصم: فذكرت ذلك لعكرمة فحلف أنه ما كان حينئذ إلا راكبا، وعند أبي داود من وجه آخر: عن عكرمة، عن ابن عباس أن النبي في طاف على بعيره، ثم أناحه فصلى ركعتين، فلعل شربه من زمزم، كان حينئذ قبل أن يعود إلى بعيره، ويخرج إلى الصفا، وهذا هو الذي يتعين المصير إليه؛ لأن عمدة عكرمة في ذلك إنما هو ما ثبت أنه في طاف على بعيره وسعى كذلك، لكن لابد من تخلل ركعتي الطواف بين ذلك، وقد ثبت أنه صلاهما على الأرض فما المانع من كونه في شرب من زمزم وهو قائم، كذا حققه القسطلاني، وهو جمع حيد لا غبار عليه، وما وقع في حديث حابر في سياق حج النبي في من أنه استقى بعد طواف الزيارة عند إتمام المناسك لا ينفي هذا التأويل، غاية مافيه يلزم منه كون الشرب من زمزم وقع في الحج مرتين، ولا بعد فيه. قاله القاري.

عن حُسين المعلم، عن ''عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جدّه قال: رأيت رسول الله ﷺ يشرب قائما وقاعداً.

(۲) عمرو بن شعیب اپ باپ سے اور وہ دادا سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س النا ان کو کھڑے اور بیٹے دونوں طرح پانی پینے دیکھا۔ فائدہ: حضور الن کی بین پینے کی ممانعت میں بہت کی روایتیں وار و ہوئی ہیں۔ چنانچہ مسلم شریف میں ابو ہر برہ ڈی گئے سے روایت آئی ہے کہ حضور اقد س النا گئی نے فرمایا کہ کھڑے ہو کر کوئی شخص پانی نہ پین نہ پین اور جول کر پی لے تو قے کر دے۔ علماء نے حضور کے اس فعل میں اور ممانعت میں چند وجوہ سے جمع کیا ہے: بعض علماء کی روایت ہیں کہ کھڑے ہو کر پینے کی ممانعت بعد میں وارو ہوئی اس لئے یہ ناتخ ہے، بعض علماء اس کا عکس فرماتے ہیں کہ کھڑے ہو کر پینے کی روایتیں ناتخ ہیں ممانعت کے لئے۔ لیکن مشہور تول سے ہے کہ ممانعت حکم شرعی اور تحریمی نہیں بلکہ آ داب کے طریقہ کی روایتیں بنائخ ہیں ممانعت کے لئے۔ لیکن مشہور تول سے ہے کہ ابن تیم راستھیلے وغیرہ نے کھڑے ہو کر پانی پینے کی چند معنوی بنا کہ معنوم ہو جائے کہ ممانعت کی معنوتیں بتلائی ہیں۔ الغرض حضور الن کی کھڑے ہو کر نوش فرمانا بیانِ جواز کے لئے ہے تاکہ معلوم ہو جائے کہ ممانعت کی وجہ سے کھڑے ہو کر پانی بینا حرام نہیں البتہ خلاف اولی اور مکروہ ہے۔

عن أبيه عن جده: اختلف النقاد كثيراً في هذا السند فقيل: لا يُحتج به؛ لأن ضمير "جده" إن يرجع إلى "عمرو" فالمراد به محمد، وهو ليس بصحابي فالحديث مرسل، وإن أرجع إلى "شعيب" فالمراد به عبد الله بن عمرو بن العاص، وهو صحابي مكثر، لكن لقاء شعيب عن حده خفي، وقيل: هو صحيفة، ولذا قال أبو داود لما سئل عنه عمرو بن شعيب عندك حجة؟ قال: لا ولا نصف حجة، وقال علي بن المديني عن يحيى بن سعيد: حديثه عندنا واه، وقال الآخرون: هذا سند محتج به، وضمير "جده" إلى "شعيب" لا غير، وسماعه من عبد الله بن عمرو صحيح ثابت صرح بسماعه عنه في أماكن، ووقع في سنن أبي داود والنسائي: عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عبد الله والسند لا مطعن فيه. قال البخاري: رأيت أحمد بن حنبل وعلي بن المديني وإسحاق وعامة أصحابنا يحتجون بحديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، ما تركه أحد من المسلمين. قلت: وحقق الاحتجاج به القاري والحلبي من الحنفية.

قائما: قال المناوي: ولا خلاف أن الأكثر من فعله المستقر المعروف من أحواله الشرب قاعداً ففعل غيره لبيان الجواز، فليس تقديم القيام لكثرته كما وهم، بل لأنه أحق بالاهتمام لما فيه من الرد على المنكر، وأخرج النسائي من عائشة هي: رأيت رسول الله ﷺ منسزه يشرب قائما وقاعداً، ويصلي حافيا ومتنعّلا الحديث، قال العراقي: وإسناده جيد، قال القاري: وما قيل من أن النبي ﷺ منسزه من فعل المكروه فكيف شرب قائما، فمردود؛ لأنه إذا كان لبيان الجواز فواجب عليه فكيف يكون مكروها.

حدثنا على بن حجر، حدثنا ابن المبارك، عن عاصم الأحول، عن الشعبيّ، عن ابن عباس في قال: سقيت النبي في من زَمْزَمَ، فشرب وهو قائم. حدثنا أبو كريب محمد بن العَلاء ومحمد بن طَرِيف الكوفي قالا: أنبأنا ابن الفضيل، عن الأعمش، عن عبد الملك بن ميسرة، عن ألنّ بن سَبْرة

(۳) ابن عباس خلینی فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س سی ایک ایک کو زمزم کا پانی پلایااور حضور نے کھڑے ہوئے نوش فرمایا۔ فاکدہ: باب کی پہلی حدیث میں اس کا ذکر گزر چکا۔

(٣) نزال بن سبرة كہتے ہيں كه حضرت على والله كي جب كه وہ معجدِ كوفه كے ميدان ميں (جو أن كا دار القصا تھا) تشريف فرما تھے، ايك كوزہ پانى لايا گيا۔ انھوں نے ايك چُلو پانى لے كر كلّى كى اور ناك ميں پانى ڈالا اور پھر اپنے منه پر اور ہاتھوں پر، سر پر مسح كيا، پھر كھڑے ہوكر پانى پيا اور فرمايا كه بيد أس شخص كا وضو ہے جو پہلے سے باوضو ہو۔ ايسے ہى ميں نے حضور اقد س سلن كيا كوكرتے ہوئے ديكھا۔

فاكدہ: يه حديث مختصر ہے مفضل مشكوة شريف ميں بروايتِ بخارى منقول ہے۔ اس حديث ميں يہ بھى احمال ہے كہ منہ باتھ وغيرہ پر حقيقاً مسح كيا ہو۔ اس صورت ميں اس كو وضو كہا مجاز ہے، لغوى معنى كے اعتبار ہے اس كو وضو كہه ديا، چنانچه ياؤں كاذكر اس ميں ہے ہى نہيں، يہ قرينه اى احمال كا ہے۔ دوسرى توجيه يہ بھى ہو سكتى ہے كہ اس حديث ميں ملكے سے دھونے كو مجازاً مسح سے تعبير كر ديا، اور ياؤں كاذكر اس قصه ميں بعض روايات ميں آتا ہے۔

ابن عباس: قال القاري: وقد تقدم فالمراد بتعدد الإسناد قوة الاعتماد، وفي سياق هذا الحديث إشارة إلى تعدد شربه ﷺ وإيماء إلى أن أحدهما كان بيد ابن عباس.

طريف: بفتح الطاء وكسر الراء المهملتين. ابن الفضيل: وفي نسخة: ابن الفضل قاله القاري، قلت: والمؤيد بكتب الرحال هو الأول، فإنه محمد بن فضيل بن غزوان. ميسوه: بفتح ميم وسكون ياء ففتحات. والنزال: بفتح نون وتشديد زاء معجمة. وسبرة: بفتح سين مهملة وسكون موحدة فراء فتاء تأنيث.

قال: أي علي هي بكُوْز من ماء - وهو في الرَّحْبَة - فأخذ منه كفّا فغسل يديه، ومضمض، واسْتَنْشَق، ومسح وجهه وذراعيه ورأسه، ثم شرب منه وهو قائم، ثم قال: هذا وضوء من لم يُحدِث، هكذا رأيت رسول الله في فعل. حدثنا قتيبة بن سعيد ويوسف ابن حماد قالا: حدثنا عبد الوارث بن سعيد، عن أبي عصام، عن أنس بن مالك هي:

اس توجید کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ مسح کی جگہ بعض روایات میں منہ ہاتھ دھونے کا ذکر ہے اس صورت میں اس حدیث میں تجدیدِ وضو مراد ہے اور یہی توجید بندہ ناچیز کے نزدیک اولی ہے۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ وضو کا بچا ہوا پانی کھڑے ہو کر پینا جائز ہے ، کتب فقہ میں اس کے اور آبِ زم زم کے کھڑے ہوکر پینے کے جواز کی تصریح ہے ، بلکہ علامہ شامی را الفیجیلیہ نے تو وضوء کا پانی کھڑے ہو کر پینے کو بعض بزرگوں سے شفاءِ امراض کے لئے علاج مجرب نقل کیا ہے ، اور ملا علی قاری را الفیجیلیہ نے شرح شاکل میں اس کا استحباب نقل کیا ہے ۔

(۵) حضرت انس فیلنگی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س منتی پنے میں نین مرتبہ سانس لیا کرتے سے اور یہ فرماتے سے کہ اس طریقہ سے بینازیادہ خوشگوار ہے اور خوب سیر اب کرنے والا ہے۔ فائدہ: پانی ایک سانس میں پینے کی ممانعت بھی آئی ہے

أيني إلخ: ولفظ النسائي في سننه: قال: رأيت عليًا صلى الظهر ثم قعد لحوائج الناس فلما حضرت العصرأتي بتور من ماء. الحديث. الموحبة: بفتح الراء والحاء المهملتين، المكان المتسع، قال في المغرب: أما في حديث علي فإنه دكان وسط مسجد الكوفة وكان على يقعد فيه ويعظ. قلت: وقد تقدم من رواية النسائي ما يوافقه. ومسح: قال القاري: أي غسلها غسلا خفيفا، فالمراد الوضوء الشرعي، ويؤيده ما وقع في بعض الروايات الصحيحة: أنه غسلها، ويحتمل أنه لم يغسلها، فالمراد الوضوء العرف، ويؤيده ترك ذكر الرجلين في الأصل فيحمل خلاف الروايتين على تعدّد الواقعة في الرحبة.

فعل: قال القاري: شربه قائما يحتمل أن يكون لبيان الجواز، وأن يكون للاستحباب بخصوص هذا الماء وهو مختار مشائحتا، ويؤيده عمل علي الله بعده ﷺ لأنه لو كان فعله ﷺ لبيان الجواز لكان تركه أفضل. أبي عصام: بكسر أوله، وفي نسخة: أبي عاصم وهو ضعيف قاله القاري. قلت: اختلف الرواة في ذكر هذا الراوي فذكره الجمهور بلفظ: أبي عصام، وقال بعضهم: أبو عاصم، وبسط الكلام عليه الحافظ في تحذيبه في ترجمة أبي عصام، فما قيل: لم توجد ترجمته، ليس بوجيه.

أن النبي الله كان يتنفّس في الإناء ثلاثا إذا شرب، ويقول: هو أَمْسرءُ وأرْوى. حدثنا عليّ بن خَشْره، أخبرنا عيسى بن يونس، عن رشدين بن كُريب، عن أبيه، المحرف علي بن عباس الله النبي الله كان إذا شرب تنفّس مرّتين. حدثنا ابن أبي عمر، حدثنا سفيان، عن يزيد بن يزيد بن حابر، عن عبد الرحمن بن أبي عَمْرَة،

علاء نے ایک دفعہ ہی پینے کی بہت سی مصرتیں بھی لکھی ہیں، بالخصوص ضعف ِاعصاب کا سبب بتایا ہے، نیز معدہ اور جگر ک لئے بھی مصرت کا سبب ہے۔

(۲) ابن عباس و النظافی فرماتے ہیں کہ حضور اقدس النظافی جب بانی نوش فرماتے تو دو دفعہ سانس لیتے تھے۔ فاکدہ: اس صدیث میں یا تو پانی دو سانس میں پینا مراد ہے اور یہی بظاہر قریب ہے، اس لئے کہ ابن عباس و ان کی قولی حدیث میں ہے کہ بانی ایک دفعہ ہی نہ پیا کرو بلکہ دویا تین سانس میں پیا کرو۔ اس صورت میں یہ حدیث بعض او قات پر محمول ہے کہ حضور اقدس النظافی بعض او قات اقل ورجہ کے بیان فرمانے کے لئے دو سانس میں بھی پیتے تھے۔ دوسر اصطلب یہ بھی ہو سانس کینا ہے کہ حدیث میں یانی کے در میان میں دو مرتبہ سانس لیا قراد ہے اور جب پانی کے در میان میں دو مرتبہ سانس لیا قوتمام پانی تین سانس میں ہوگیا۔ اس صورت میں اور روایات سے بچھ تعارض ہی نہیں رہا۔

في الإناء: في الصحيحين: عن أبي قتادة أنه الحديث لهي أن يتنفس في الإناء، فالمعنى أنه كان يشرب ثلاث مرات، وفي كل ذلك يبين الإناء عن فيه فيتنفس ثم يعود، والمنهي عنه هو التنفس في الإناء بدون الإبانة، ويدل عليه قوله: "هو أهنأ" وقال القرطبي: أما زعم بعضهم إجراء الحديث على ظاهره، وإنه فعله لبيان الجواز ولكونه لا يستقذر منه فغير صحيح؛ بدليل بقية الحديث وهو قوله: "أمرأ". أموء: بالهمز أفعل من مرة الطعام مثلثة الراء إذا وافق المعدة، قال المناوي: مرأ الطعام أو الشراب في حسده إذا لم يثقل على المعدة، وانحدر عنها طيبا بلذة ونفع، ومنه قوله تعالى: ﴿فَكُلُوهُ هَبِينًا مَرِينًا ﴾ [النساء: ٤] وقال القاري: أمرأ: أسوغ وأهضم، وقوله: أروى أي أكثر ربا لأنه أقمع للعطش.

خشرم: بفتح خاء وسكون شين معجمتين يصرف ولا يصرف. مرّتين: قال المناوي: هذا الحديث وإن كان ضعيفا، لكن له شواهد عند المصنف في جامعه وغيره، وأحاديث الثلاثة أقوى وأصح، وقال الشارح: لا ينافي ما سبق؛ لأنه في بعض الأحيان لبيان الجواز، أو أراد التنفس أثناء الشرب وأسقط الثالثة؛ لأنها بعد الشرب. عن "حدته كَبشة قالت: دخل عليّ رسول الله عليّ فشرب من في قِربَةٍ معلّقةٍ قائماً، فقمت إلى فيها فقطعته. حدثنا عزرَة بن ثابت الأنصاريّ،

(2) کبشہ فی میں کہ حضور اقدی میں گئی میرے گھر تشریف لائے وہاں ایک مشکیزہ لٹک رہاتھا، حضور سی آئی نے کے کھڑے ہوئے اس مشکیزہ کے منہ سے یانی نوش فرمایا، میں نے اُٹھ کر مشکیزہ کے منہ کو کتر لیا۔

فائدہ: امام نووی والسطیلہ نے امام ترفدی والسطیلہ سے اس کتر نے کی دو وجہ نقل کی ہیں: ایک تو تبرگا کہ اس حصہ کو جس بر بی کریم مسائل کا دبن مبارک لگا تھا تبرگ کے طور پر اپنے پاس رکھنے کے لئے کتر لیا۔ دوسر سے یہ کہ جس جگہ کو حضور اقد س سائل کا دبن مبارک لگا ہے دوسراک کا منہ اُس جگہ لگنا ہے ادبی تھی۔ اس حدیث میں دو گفتگو ہیں: ایک کھڑے ہو کر پانی پینے کی، وہ پہلے گزر پھی۔ دوسری یہ کہ بخاری شریف وغیرہ میں حضرت انس والسنی کے منہ سے پانی پینے کی ممانعت وارد ہوئی ہے اس حدیث کو بیانِ جواز پر حمل کریں گے بیائی ممانعت کی روایت کو خلاف اولی پر حمل کریں گے، نیز حضور اسٹی کے اس حدیث میں ایک قصہ آیا ہے کہ ایک مختص کے اس چین کو این پینے کو اُس بنی کی وجہ سے ضرورت پر بھی حمل کیا جا سائل ہے۔ ایک حدیث میں ایک قصہ آیا ہے کہ ایک مختص مشکیزہ کو منہ لگا کر پانی پی رہے تھے کہ اس میں سے ایک سانپ نکل آیا، اس پر حضور اقد س سائل نے اس طرح پانی پینے کو اس طرح پانی پینے کہ اس طرح پانی پینے کہ اس طرح پانی پینے کے واقعات بظاہر ابتدائی ہیں۔ ایک خصوصی بات اور بھی ہے کہ اس طرح پانی پینے میں منہ ایسے ضرور ہوتے ہیں جن کا العاب بیاروں کو گھڑے یا مشک وغیرہ کے گئے سے دوسروں کو گھن نہ آئے، لیکن بعض منہ ایسے ضرور ہوتے ہیں جن کا العاب بیاروں کو شفااور دُنیا کی ہر چیز سے زیادہ لذیذااور ہر فرحت کی چیز سے زیادہ مرور پیدا کرنے والا ہوتا ہے۔

عناب لب لعاب دہن شربت وصال سند عابئ ترے بیار کے لئے اس کئے حضور اقد س محبوب دوعالم کے مشکیزے سے پینے کو دوسروں کے پینے پر قیاس نہیں کیا جاسکتا۔

كبشة: بنت ثابت بن المنذر الأنصارية أخت حسان قاله القاري والبيجوري، وحزم المناوي بأنها بنت كعب بن مالك الأنصاري، وجعل الحافظ في تمذيبه هذه الرواية لكبشة بنت ثابت، ورواية أبي قتادة في الوضوء من سور الهرة لكبشة بنت كعب بن مالك الأنصارية زوجة ابنه عبد الله بن أبي قتادة. عزرة: بمهملة مفتوحة فزاي ساكنة فراء مفتوحة بعدها هاء، وثمامة بضم المثلثة. عن '' ثُمَامة بن عبد الله قال: كان أنس بن مالك في يَتَنفّس في الإناء ثلاثًا، وزعم أنس أن النبي في الإناء ثلاثًا. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، أخبرنا أبو عاصم، عن ابن جُريج، عن عبد الكريم، عن البراء بن زيد -ابن ابنة أنس بن مالك عن أنس بن مالك في أن النبي في دخل على أمّ سُليم وقر بة مُعلّقة، فشرب من فم القربة وهو قائم، فقامت أمّ سُليم إلى رأس القربة فقطعتها. حدثنا أحمد بن نصر النيسابوري، حدثنا إسحاق بن محمد الفروي،

(۹) حضرت انس و النظام فرماتے ہیں کہ حضور اقد سی النظافی میری والدہ ام سلیم کے گر تشریف لے گئے، وہاں ایک مشکیزہ لاکا ہوا تھا۔ حضور نے کھڑے ہی ہوئے اس میں سے پانی نوش فرمایا۔ ام سلیم کھڑی ہو کیں اور اس مشکیزہ کے منہ کو کتر کر رکھ لیا۔ فائدہ: حضرت کیشہ کی حدیث بھی ای نوع کی ابھی گزر چکی ہے۔ لئلے ہوئے مشکیزہ سے بیٹھ کر پانی بینا ویسے بھی مشکل ہے، اس لئے ضرورت کے درجہ میں بھی یہ واقعات داخل ہیں۔ ام سلیم فائل کیا کے قصہ میں بعض حدیثوں میں اس کی مصور کے بعد اب کوئی اس کو منہ لگا کر نہیں پی سکتا، جس سے معلوم ہوا کہ انھوں نے مشکیزہ کترتے ہوئے یہ کہا کہ حضور کے بعد اب کوئی اس کو منہ لگا کر نہیں پی سکتا، جس سے معلوم ہوا کہ انھوں نے ادبا کتر لیا۔

ثلاثا: قال المناوي: وهذا الحديث رواه الطبراني أيضاً بزيادة، فقال: كان يتنفس في الإناء ثلاثة أنفاس يسمي عند كل نفس، ويشكر عند آخرهن. ابن: بالألف مجرور على البدلية من "ابن زيد"، أو صفة ثان مضافا إلى "ابنة أنس"، فبين أن أباه زيد وأمه بنت أنس، فلابد من تحرير حرف الألف على لفظ ابن. أم سليم: [والدة أنس بن مالك]. فقطعتها: التأنيث باعتبار المضاف إليه أو لكونها قطعة، وفي نسخة: فقطعته، وهي القياس. والحديث أخرجه ابن حبان في "كتاب أخلاق النبي الله" وزاد فيه: وقالت: لا يشرب منها أحد بعد شرب النبي الله الفروي: بفتح فاء وسكون راء، منسوب إلى جده أبي فروة كذا، قاله القاري والبيحوري، فما في المناوي نسبة لأبي قروة جده بفتح القاف وسكون الراء ، وهم من الناسخ فإنه بالفاء وهو إسحاق بن محمد بن إسماعيل بن عبد الله بن أبي فروة الفروي المدني الأموي كما في تحديب الحافظ.

<sup>(</sup>٨) ثمامه كتب بين كه حضرت انس والنبخة بإنى تبن سانس مين پية تنے اور كتبے تنے كه حضور اقدس النبيائي بھى ايسا بى كيا كرتے تنے۔

حدثتنا عبيدة بنت نائل، عن عائشة بنت سعد بن أبي وقاص، عن أبيها: أن النبي كان يشرب قائما. وقال أبو عيسى: وقال بعضهم: عبيدة بنت نابل.

(۱۰) سعد بن ابی و قاص فیل فی کہتے ہیں کہ حضور اقدس طلح فی کھڑے ہوئے پانی نوش فرما لیتے تھے۔ فائکہ ہ: یہ عادت شریفہ نہیں بلکہ گاہے گاہے کسی ضرورت سے ایبا کرتے تھے۔ چنانچہ پہلے مفصل گزر چکا ہے۔

عبيدة: قال المناوي بالتصغير عند الجمهور، وبالتصغير ضبطها القاري. نائل: هكذا بالهمزة ههنا في النسخ الموجودة وكذا ضبطه القاري، وقال الحافظ في تقريبه وتهذيبه: عبيدة بنت نابل، ولم يضبط بشيء. قال أبو عيسى: الظاهر في غرضه أنه وقع الاختلاف في نسب عبيدة، فقيل: بنت نائل بالهمزة قبل اللام، وقيل: نابل بالموحدة بدل الهمزة، وجزم المناوي ألها بالباء الموحدة، وصححه الأمير أبو نصر بن ماكولا. قلت: واختلفوا في ضبط عبيدة أيضاً، فالجمهور على أنه عبيدة بالتصغير وصححه ابن ماكولا، وقال بعضهم: عبيدة بفتح العين وكسر الموحدة، قال القاري: هو خلاف تصحيح ابن ماكولا، وظاهر كلام المناوي أن المصنف أراد الإشارة إلى هذا الاختلاف أيضاً؛ لأنه جعل عبيدة في السند المذكور مصغراً وهناك ضبطه بفتح أوله، فقال: قال بعضهم مخالفا لما مر من أن عبيدة مصغراً عبيدة بفتح أوله بنت نابل بباء موحدة بعد الألف، وقال زين الحفاظ العراقي: المشهور ألها عبيدة مصغرة، ونابل أوله نون وبعد الألف موحدة. والحديث إسناده حسن.

### بابُ ما جاء في تعطّر رسول الله علين

حدثنا محمد بن رافع، وغير واحد قالوا: أخبرنا أبو أحمد الزبيريّ، حدثنا شيبان، عن عبد الله بن الله عن عبد الله بن الله عن موسى بن أنس بن مالك،

#### باب۔ حضور اقدس طلع کیا کے خوشبولگانے کا ذکر

فائدہ: حضور اقد س النائی کے بدن شریف سے خود خوشبو مہکتی تھی، گو حضور خوشبو کا استعال نہ فرمائیں، چنانچہ حضرت انس فیلٹی کی روایت ہے کہ میں نے کوئی خوشبو (عبر نہ منتک نہ کوئی اور خوشبو) حضور اکرم سی کی خوشبو سے خیارے استعال زیادہ عمدہ نہیں سو تکھی۔ ایسے ہی اور بہت ی روایات اس مضمون پر دال ہیں۔ حضور سی کی روایت مسلم شریف وغیرہ میں وارد کرنے کے بارے میں متعدد واقعات عدیث کی کتابوں میں نہ کور ہیں، چنانچہ الم سلیم کی روایت مسلم شریف وغیرہ میں وارد ہوئی ہوئی ہے، کہ ایک مرتبہ سونے کی حالت میں نبی اگرم سی کی ہے۔ جسد اطہر سے پسینہ نکل رہا تھا، انھوں نے اس کو ایک شیشی میں جع کرنا شروع کر دیا، حضور کی آنکھ کھل گئے۔ حضور نے دریافت فرمایا: یہ کیا کر رہی ہو؟ کہنے لگیں کہ اس کو ہم اپنی خوشبو میں ملائیں گے، یہ سب سے زیادہ معظر ہے۔ ایک مرتبہ حضور اقد سی سی کی کہ ان کے چار بیبیاں تھیں، ہر ایک بیحد حضرت عقبہ والی کی کمر اور پیٹ پر ہاتھ پھیرا جس سے اس قدر خوشبو ہوگئی تھی کہ ان کے چار بیبیاں تھیں، ہر ایک بیحد خوشبو ہوگئی تھی کہ ان کے چار بیبیاں تھیں، ہر ایک بیحد خوشبو ہوگئی تھی کہ ان کے چار بیبیاں تھیں، ہر ایک بیعد خوشبو ہو بائے گر ان کی خوشبو غالب رہتی۔

#### نگہت ِگل راچہ سم آرزواست بوئے آں پیر ہمم آرزواست

تعطر: [كان رسول الله ﷺ طيّب الرائحة وإن لم يمس طيبا، كما جاء في الأخبار الصحيحة، لكنه كان يستعمل الطيب زيادة في طيب الرائحة. يتأكد الطيب للرحال في نحو يوم الجمعة، والعيدين، وعند الإحرام، وحضور الجماعة، والمحافل، وقراءة القرآن، والعلم، والذكر] هو استعمال العطر، وهو بالكسر الطيب، ورجل معطر أي: كثير التعطر.

محمد بن رافع: حكى المناوي: بعث إليه أبو طاهر بخمسة آلاف فردها إليه مع فقره، زاد القاري: بعث إليه بعد العصر بخمسة آلاف درهم وهو يأكل الخبز مع الفحل فلم يقبل، وقال: بلغت الشمس رؤوس الحيطان أي: قربت أن تغرب. عن أبيه قال: كان لرسول الله على سُكّة يتطيّب منها. حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا عبد الله قال: كان أنس بن عبد الرحمن بن مَهدي، حدثنا عَزْرة بن ثابت، عن أثمَامة بن عبد الله قال: كان أنس بن مالك لا يرُدُّ الطّيب، وقال أنس: إن النبي على كان لا يردُّ الطّيب.

ابو یعلی وغیرہ نے روایت کیاہے کہ جس کو چہ سے حضور اکر م النگائی گزرتے تھے، بعد کے گزرنے والے اس کو چہ کو خوشبو سے مہکتا ہوا پاکر سمجھ لیتے تھے کہ حضور کا ابھی اس راہ سے گزر ہوا ہے دغیرہ وغیرہ۔ روایاتِ کثیرہ اس مضمون پر وال ہیں لیکن باوجود اس کے بھی حضور اقد س النگائیا خوشبو کا استعال اکثر فرماتے تھے۔

اس باب میں مصنف والشعط نے جھ حدیثیں ذکر کی ہیں:

(۱) انس فالنافذ كہتے ہيں كه حضور اقدس النافيكي كے پاس شكہ تھا، اس ميں سے خوشبو استعال فرماتے ہے۔ فاكدہ: شكہ ك معنى ميں علاء كے دو قول ہيں: بعض تواس كا ترجمہ عطر دان اور اس ڈبه كا بتلاتے ہيں جس ميں خوشبور كھى جاتى تھى۔ تب تو يہ معنى كه اس عطر دان ميں سے ذكال كر استعال فرماتے ہے۔ ميرے استاذر النافظیہ نے يہى ترجمہ ارشاد فرما يا تھا۔ اور بعض علاء فرماتے ہيں كه ايك مركب خوشبو ہے، چنانچہ قاموس وغيرہ نے اس كو ترجيح دى ہے اور صاحبِ قاموس نے اس كے بنانے كى تركيب بھى مفصل كھى ہے۔

(۲) ثمامہ کہتے ہیں کہ حضرت انس خلافظۂ خوشبو کو رد نہیں کرتے تھے اور یہ فرماتے تھے کہ حضور اقدس للنگافیا بھی خوشبو کو رد نہ فرمایا کرتے تھے۔

سكة: [نوع من الطيب لونه أسود، ويرجح أنه وعاء يوضع فيه الطيب] بضم سين مهملة وتشديد كاف، ضرب من الطيب، يتخذ من مسك وغيره، وقيل: عصارة الأملج، قال القاري: الظاهر أن المراد منه ظرف فيها طيب، قال ميرك: إن كان المراد بما نفس الطيب فالظاهر أن كلمة "من" للتبعيض ليشعر بأنه يستعمل بدفعات، بخلاف ما لو قال: بما، فإنه يوهم أن يستعملها بدفعة واحدة، وإن كان المراد بما الوعاء ف "من" للابتداء، وقال صاحب القاموس: السك طيب يتخذ من الرامك، مدقوقا متخولا، معجونا بالماء، ويعرك شديداً، ويمسح بدهن الخيري؛ لئلا يلتصق بالإناء، ويترك ليلة، ثم يسحق المسك، ويلقمه ويعرك شديداً، ويقرص، ويترك يومين، ثم يثقب بمسلة، وينتظم في خيط ويترك سنة، وكلما عتق طابت رائحته.

لا يرد: وقد ورد النهي عن رده مقرونا ببيان الحكمة في حديث رواه أبوداود والنسائي وغيرهما عن أبي هريرة مرفوعاً: من عرض عليه طيب فلا يرده، فإنه خفيف المحمل طيب الرائحة، والمراد بالمحمل الحمل أي: ليس بثقيل. حدثنا قُتيبَة بن سعيد، حدثنا ابن أبي فُدَيك، عن عبد الله بن [مسلم بن] جُنْدب، عن أبيه، عن أبيه، عن أبن عمر هم قال: قال رسول الله في ثلاث لا تُردّ: الوسائد، والله من والطيب، واللّبن. حدثنا أبوداود الحَفَريّ، عن سفيان، عن الجُريري، عن أبي نضرة، عن رجل عن أبي هريرة هم سنينيس

(٣) ابن عمر فالنفو کہتے ہیں کہ حضور اقد س النفایی نے ارشاد فرمایا کہ تین چزیں نہیں لوٹانی جا ہمیں: تکیہ اور تیل، خو شبو اور دودھ۔

فاکدہ: ان چیزوں کو اس لئے ذکر فرمایا کہ ہدیہ دینے والے پر بار نہیں ہوتا اور لوٹانے سے اس کو بعض او قات رنج ہوتا ہے۔
انھیں چیزوں کے تھم میں وہ سب چیزیں داخل ہیں جو نہایت مختر ہوں کہ جن سے ہدیہ دینے والے پر بار نہ ہو۔ تکیہ سے مراد بعض علاء نے ہدیہ کے طور پر تکیہ کا دینا بتایا ہے کہ اس میں بھی کچھ ایسا بار نہیں ہے اور بعض علاء نے ویسے ہی استعمال کے لئے کسی لیٹنے یا پیٹنے والے کے پاس عارضی طور پر تکیہ رکھ دینا اور اس پر سر رکھنا یا طیک لگا لینا مراد بتایا ہے۔

کے لئے کسی لیٹنے یا پیٹنے والے کے پاس عارضی طور پر تکیہ رکھ دینا اور اس پر سر رکھنا یا طیک لگا لینا مراد بتایا ہے۔

(۴) ابو ہر یرہ فالنہ کے جس کہ حضور اقد س النہ فیلی اور زنانہ خو شبو وہ ہے جس کا رنگ غالب ہو اور خو شبو مغلوب (جیسے حنا،

أبي فديك: بالفاء والدال المهملة، اسمه محمد بن إسماعيل بن مسلم بن أبي فديك. ثلاث: [أي: ثلاث من الهدايا لا يردها المهدى إليه إلى المهدى] اختلف النسخ في تفصيل هذه الثلاثة، ففي بعضها: الوسائد والطيب واللبن، وفي بعضها: الوسائد والدهن والطيب، فيحتمل أنه ذكر أولا الثلاث وزاد الرابع تفضلا، والأوجه أن يقال: إن لفظ "الطيب" على تسليم صحته وأمنه من تصرف النساخ تفسير لقوله: "والدهن" فإن الحديث أخرجه المصنف في جامعه بهذا السند والمتن وليس فيه لفظ "الطيب" بل فيها الوسائد والدهن واللبن، قال القاري: لعل المراد بالدهن هو الذي له طيب فعير تارة عنه بالطيب وأخرى بالدهن. فتأمل الوسائد: [جمع وسادة، وهي: ما تجعل تحت الرأس عند النوم، وسميت وسادة؛ لألها يتوسد بها أي: يعتمد بها بالجلوس والنوم، وتسمى مِخدة أيضا.] والدهن: [كل ما يدهن به من زيت أو غيره، لكن المراد هنا ما فيه طيب.] الحفرى: بحاء مهملة ثم فاء مفتوحتين، منسوب إلى حفر محلة بالكوفة، كان ينزلها، قاله القاري. قلت: وكان أبوداود هذا رجلا زاهدا ورعا. قال عثمان بن أبي شيبة: كنا عنده في غرفة وهو يملي، فلما فرغ قلت له: اترب الكتاب قال: لا الغرفة بالكراء. أبي نضرة: بفتح النون وسكون الضاد المعجمة، اسمه المنسذر بن مالك. رجل: ذاك هو الطفاوي الآتي في الرواية الآتية، وفي نسخة هناك أيضاً الطفاوي، و لم يدر اسمه، فهو بحهول في كل حال. والحديث حسنه المؤلف في جامعه، فلعله لأنه تابعي، والراوي عنه ثقة فجهالته تغتفر من هذا الوجه قاله القاري.

قال: قال رسول الله على طيب الرِّحال: ما ظهر ريحُه و حَفِي لونه، وطيب النساء: ما ظهر لونه وخفي ريحه. حدثنا علي بن حُجر، حدثنا إسماعيل بن إبراهيم، عن الجُريري، عن أبي نضرة، عن الطُّفَاويِّ، عن أبي هريرة هُمُه، عن النبي على مثله بمعناه. حدثنا محمد بن خليفة وعمرو بن علي قالا: حدثنا يزيد بن زُريع، حدثنا حجّاج الصوّاف، عن حَنَان، عن أبي عثمان النَّهدي علي قالا: حدثنا يزيد بن زُريع، حدثنا حجّاج الصوّاف، عن حَنَان، عن أبي عثمان النَّهدي

زعفران وغیرہ)۔ فائدہ: مطلب میہ ہے کہ مردوں کو مردانہ خوشبو استعال کرنا چاہے کہ رنگ اُن کی شان کے مناسب نہیں ہے اور عورتوں کو زنانہ خوشبو استعال کرنا چاہئے کہ دور اجنبیوں تک اس کی خوشبونہ پنچے۔

(۵) ابو عثان نہدی تابعی کہتے ہیں کہ حضور اقد س الفائلی نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص کو ریحان دیا جائے اس کو جائے کہ لوٹائے نہیں، اس لئے کہ (اس کی اصل) جنت سے نکلی ہے۔

فاكدہ: ريحان سے خاص يمي فتم مراد ہے يا ہر خوشبور يحان كہلاتى ہے، اہل لغت كے دونوں قول ہيں اور دونوں يہاں مراد ہو سكتے ہيں۔ حق تعالى جَلَ مِنْ خَصْرف مراد ہو سكتے ہيں۔ حق تعالى جَلَ مِنْ خَصْرف مرف ترغيب كا سبب ہے اور طبیعت كو ادھر كشش ہوتى ہے، كا سبب ہے اور زيادتى شوق كا ذريعہ ہو، كه خوشبوكى طرف طبعاً رغبت پيدا ہوتى ہے اور طبیعت كو ادھر كشش ہوتى ہے،

ظهر ريحه: [كماء الورد والمسك والعنبر والكافور.] خفي ريحه: [كالزعفران والصندل، فإن مرورهن على الرجال مع ظهور رائحة الطيب منهي عنه.] الطفاوي: بضم الطاء المهملة، منسوب لطفاوة، حي من قيس غيلان، وهو المعبر بالرجل في الرواية المتقدمة لم يدر اسمه أيضاً فهو مجهول، قال الحافظ في تهذيبه: لم يسم.

حنان: بفتح الحاء المهملة وتخفيف النون الأولى، وفي نسخة بفتح أوله فموحدة فمخففة أي: حبان، وفي أخرى: حباب بموحدتين وكتب الرجال يؤيد الأول. قال الحافظ في تهذيبه: حنان الأسدي روى عن أبي عثمان عن النبي مرسلا في الريحان، وعنه حجاج بن أبي عثمان، قال الترمذي: لا يعرف له غير هذا الحديث.

النهدي: بفتح نون وسكون هاء، منسوب إلى بني لهد قبيلة من اليمن، واسمه عبد الرحمن بن مل بتثليث ميم ولام مشددة، مشهور بكنيته مخضرم من كبار الثانية، أسلم في عهد النبي ﷺ ولم يلقه، فالحديث مرسل كما صرح به السيوطي في الجامع الصغير، وقال: رواه أبو داود في مراسيله، والترمذي عن أبي عثمان مرسلا قاله القاري. قال: قال رسول الله ﷺ: إذا أعطي أحَدُكم الرَّيجان فلا يردّه فإنّه خوج من الجنة. قال أبو عيسى: ولا نعرف لحنان غير هذا الحديث، وقال عبد الرحمن بن أبي حاتم في كتاب "الجرح والتعديل": حنان الأسديّ من بني أسد بن شُريك، وهو صاحب الرّقيق، عمّ والد مُسدّدٍ، وروى عن أبي عثمان النّهديّ، وروى عنه الحجاج بن أبي عثمان الصَّوَّاف. سمعت أبي يقول ذلك. حدثنا عمر بن إسماعيل بن مُحالد بن سعيد الهمداني، حدثنا أبي، عن بَيانٍ، عن يَعول قيس بن أبي حازم، عن جَرير بن عبد الله قال: عُرِضتُ بين يدي عمر بن الخطاب،

لیکن دُنیا کی خوشبووُں کو جنت کی خوشبووُں سے کیا نسبت! کہ ان کی مہک اتنی دور پینچی ہے کہ پاپنچ سو ہر س میں وہ راستہ طے ہو۔

#### (٢) جرير بن عبدالله بجلي حضرت عمر خلافي كي خدمت مين (معائنه كے لئے) پيش كيے گئے۔ انھوں نے جادر أتار كر صرف

الريحان: هو كل نبت طيب الريح من أنواع المشموم على مافي النهاية. قال ميرك: وأهل المغرب يخصونه بالأس، والظاهر أنه هو المراد في الحديث الصحيح: "ومثل المنافق الذي يقرأ القرآن كمثل الريحانة، ريحها طيب وطعمها مر" وأهل العراق والشام يخصونه بالحبق، والحبق قيل: الفوذج، وقيل: ورق الخلاف، وقيل: الشاهبرم قاله القاري: وقال المناوي: الريحان نبت طيب الريح، كذا في القاموس واختار ابن الأثير الثاني.

خوج من الجنة: [يحتمل أن بذره خرج من الجنة، وليس المراد أنه خرجت عينه من الجنة، وإنما خلق الله الطيب في الدنيا، ليذكر به العباد طيب الجنة.] الأسديّ: بفتحتين وقد يسكن ثانيه، ويقال: في هذه النسبة الأسدي بالسين، والأزدي بالزاء، والكل صحيح؛ فإنه من بني أسد بن شريك من أولاد الأزد بن يغوث، ويقال للأسد: الأزد.

شريك: بضم الشين المعجمة وفتح الراء ابن مالك بن عمرو بن مالك بن فهم. الوقيق: بفتح الراء وكسر القاف، اشتهر بهذه الصفة، ولعله لكونه كان يبيع الرقيق قاله البيجوري. عمّ: يعني حنان عم مسرهد. سمعت: مقولة عبد الرحمن. بيانٍ: بفتح الموحدة وتخفيف التحتية، الظاهر هو بيان بن بشر الأحمسي البجلي أبو بشر الكوفي المعلم، وهو غير بيان بن بشر الطائي المجهول. جوير: [جرير بن عبد الله البجلي صحابيٌّ مشهور، أسلم في السنة التي فارق فيها أي: الدنيا النبي على روى عنه خلق كثير.] عرضت: [أي: عرضني من تولى عرض الجيش على الأمير ليعرفهم ويتأملهم، هل فيهم جلادة وقوة على القتال أو ٢٧.]

فالقى جرير رِدَاءه ومشى في إزار فقال له: خُذْ رِدائك، فقال عمر للقوم: ما رأيت رجلا أحسن صورة من جرير،

فالقي: كان القياس: فالقيت ردائي ومشيت، فهذا التفات من التكلم إلى الغيبة، ويحتمل أن يكون من كلام قيس كمل به كلام حرير، أو نقله بالمعنى. والعرض هذا هو كعرض الجيش على الأمير ليعرفهم ويتأملهم حتى يرد من لا يرضيه. وكان حرير لا يثبت على الخيل حتى ضرب رسول الله ﷺ قبل وصاله بنحو أربعين يوماً صدره فعادله التثبت. وأشكل: بأنه لما تحقق تثبيته على الخيل بدعائه ﷺ لم يكن لامتحانه وجه، ورد: بأن العرض إنما كان بالمشي لا بالركوب.

فقال عمو: أي بعد ما خاطب جريراً، ومعنى ما رأيت إلخ أي: في ماعداه في فإنه كان كالمستثنى عقلا، قال المناوي: لما كان قد استقر في الأذهان أن صورة المصطفى في أجل من كل مخلوق حتى من صورة يوسف في أيضاً لم يبال عمر في بإفهام عبارته أن صورة جرير أحسن من صورته، ثم إنه لا يشكل أيضاً بما ورد في دحية أنه كان إذا دخل بلداً خرج لرؤيته حتى العذراء من خدرها؛ لأن دحية كان أجمل وجها وجريراً كان أجمل بدنا؛ بدليل أن عمر في لم يقل ذلك إلا عند بجرده. ثم لامناسبة للحديث بالباب إلا أن يقال: إنه من ملحقات النساخ، أو يقال: إن حسن الصورة يلزمه غالبا طيب الربح، أو يقال: إن في الترجمة حذفا، تقديره: وحسن صورة الأصحاب وعرضهم على ابن الخطاب، قيل: الأخير أقرب. قلت: بل هو الأ بعد لما فيه من طول الحذف، والأوجه عندي هو الثاني، قال امرؤ القيس:

إذا قامتا تضوع المسك منها نسيم الصباء جاءت بريا القرنفل

وقال المتنبي: قلق المليحة وهي مسك هتكها إلخ وقال عنترة:

سبقت عوارضها إليك من الفم

وكأن فارة تاجر بقسيمة

إلا ما بَلَغَنا من صورة يوسف علك.

کے جمال مبارک کا استثناء نہ کیا، مگر کھلی ہوئی بات ہے کہ جب حضور کا جمال و کمال حضرت یوسف سے بڑھا ہوا تھا تو اُن کے استثناء کرنے سے حضور کے جمال کا استثناء خود ہی ہوگیا، اس کے علاوہ حضور کا پورا جمال عام طور سے مستور ہی تھا، جیسا کہ حضرت شاہ ولی اللہ صاحب والشخطیانے نے تحریر فرمایا۔ دوسر ااشکال بیہ ہے کہ اس حدیث کو باب سے بھی پچھ مناسبت نہیں، اس کے جوابات میں ایک توجیہ بیہ بھی کی جاتی ہے کہ فریصورتی کو خوشبو لازم ہوتی ہے، جو شخص جس درجہ کا حسین ہوتا ہے ویسے ہی مستانہ خوشبواس کے بدن و لباس سے مہکا کرتی ہے۔ حضور اقد س سام کے اس کے اس کو طبعی خوشبولازم ہے۔

صورة يوسف: [أي: لبراعة حسنه وجمال صورته ١٠٠٠]

#### باب كيف كان كلام رسول الله علي الله

حدثنا حُميد بن مَسْعَدة البصري، حدثنا حُميد بن الأسود، عن أسامة بن زيد، عن الزُّهري، عن عُروة، عن أعائشة عَلَى الله عن أعائشة عَلَى الله عن أعائشة عن أعائشة على الله عن أعائشة عن أعائشة من جلس إليه. حدثنا محمد بن يجيى، حدثنا أبو قتيبة، سلم بن قتيبة، عن عبد الله بن المتنى، عن ثُمَامة، عن أنس بن مالكِ على قال: كان رسول الله على يعيد الكلمة ثلاثا،

# باب۔ حضور اقدس طلق کی گفتگو کیسی ہوتی تھی

فاكده: اس باب مين تين حديثين ذكر كي مَّي مين ـ

(۱) حضرت عائشہ فی بین کہ حضور اقدس میں کے حضور اقد سی گھیا کی گفتگو تم لوگوں کی طرح سے لگاتار جلدی جلدی نہیں ہوتی تھی، بلکہ صاف صاف، ہر مضمون دوسر ہے سے ممتاز ہوتا تھا، پاس بیٹے والے اچھی طرح سے ذہن نشین کر لیتے تھے۔ فاکدہ: یعنی حضور کی گفتگو مجمل یا جلدی جلدی نہیں ہوتی تھی کہ پچھ سمجھ میں آئے پچھ نہ آئے، بلکہ ایسی اطمینان کی واضح گفتگو ہوتی تھی کہ مخاطبین اچھی طرح سمجھ جاتے تھے۔

(٢) حضرت انس خلاف کتے ہیں کہ حضور اقد س کلنگائیا (بعض مرتبہ) کلام کو (حسب ضرورت) تین تین مرتبہ وہراتے،

باب كيف كان إلخ: هذا كما وقع في أول البحاري: باب كيف كان بدء الوحي، وأطال الشراح الكلام على إعرابه وتركيبه حتى كتب القاري فيه رسالة مستقلة، والإجمال أنه بإضافة باب إلى ما بعده لكنه على تقدير مضاف أي: باب حواب كيف كان إلخ وسبب التقدير أن لفظ "باب" لا يضاف إلى الجملة على الصواب، ولذا قيل: إن إضافته إلى الجملة كلا إضافة، وأيضاً بترك الإضافة يعني مع التنوين حبر مبتدأ محذوف، ويحتمل تسكينه أيضاً على التعداد، و"كيف" مبني على الفتح في محل نصب على أنه حبر كان إن كانت ناقصة، أو حال إن كانت تامة.

كلام: [بمعنى التكلم، أو بمعنى ما يتكلم به، بيان كيفية ما يتكلم به.] يسود: [يأتي بالكلام على الولاء، يتابعه ويستعجل فيه،] بضم الراء من السرد: وهو الإتيان بالكلام على الولاء، منصوب على أنه مفعول مطلق أو بنزع الخافض؛ لما في بعض النسخ: كسردكم. والمعنى: لم يصل بعضه ببعض بحيث لا يتبين بعض حروفه لسامعه. سردكم هذا: [أي: الذي تفعلونه، حيث يورث لَبْسا على السامعين.] فصل: [مفصول ممتاز بعضه من بعض.]

لِتُعقَل عنه. حدثنا سفيان بن وكيع، أنبأنا جُمَيع بن عمرو بن عبد الرحمن العِجلِيّ قال: حدثني رجل من بني تميم – من ولد أبي هالة زوج خديجة، يُكنى أبا عبد الله – عن ابن لأبي هالة، عن الحسن "بن علي الله قال: سألت خالي هند بن أبي هالة – وكان وصّافا – فقلت: صِف لي منطق رسول الله علي الله الله علي الله على الله على

تاکہ آپ کے سننے والے احیمی طرح سمجھ لیں۔

فائدہ: بعنی یہ کہ اگر مضمون مشکل ہوتا تو غور و تد بر کے لئے، یا مجمع زیادہ ہوتا تو تینوں جانب متوجہ ہو کر تین مرتبہ مضمون بیان فرماتے۔ تاکہ حاضرین اچھی طرح محفوظ کر لیں۔ تین مرتبہ غابت اکثر یہ ہے ورنہ دو مرتبہ کافی ہو جاتا تو دو مرتبہ فرماتے سے، ورنہ دو مرتبہ کافی ہو جاتا تو دو مرتبہ فرماتے سے، ورض کیا کہ حضور اقد س بھی فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے ماموں ہند بن ابی بالہ سے جو حضور کے اوصاف اکثر بیان فرماتے سے، مشغول رہتے تھے (زات و صفاتِ باری یا اُمت کی بہود کے متعلق) ہر وقت سوچ میں رہتے تھے، ان امور کی وجہ سے کی وقت آپ کو بے فکری اور راحت نہیں ہوتی تھی (یایہ کہ امور دنیویہ کے ساتھ آپ کو راحت نہ ملتی تھی بلکہ دبنی امور سے آپ کو راحت نہ ملتی تھی بلکہ دبنی امور سے آپ کو راحت نہ ملتی تھی بلا ضرورت آپ کو باتھ آپ کو راحت نہ ملتی تھی اور آپھی ہوئے جو کہ میر کر ہوتی تھی (یہ نہیں کہ نوک زبان سے کہا اور آپھی متعلم کے ذہن میں رہی، جیسا کہ موجودہ زمانہ کے متلبرین کا دستور ہے) جامح کے ساتھ آچہ کہ ایک ان الفاظ کے ساتھ آپ کی ادر آپھی خور میں، عربی ماشیہ پر نقل کر دیں، جو یاد کرنا چاہے اس کو دکھ کر یاد کر ایک کی خور کی کور کور کی کے ایک کیا الفاظ کے ساتھ آپ کی قاری دلئے جو کے ایک جو ایک کیا کہ حضور کیا ہوئی کور کے دائے کے متابی کو دکھ کر یاد کریں۔ جو یاد کرنا چاہے اس کو دکھ کر یاد کریا ہوئی خور کر یہ جو یاد کرنا چاہے اس کو دکھ کر یاد کریا ہوئی کے دین میں اپنی شرح میں جو کی بیں جو نہایت مختر ہیں، عربی حاشیہ پر نقل کر دیں، جو یاد کرنا چاہے اس کو دکھ کر یاد کریا دیا ہے۔

لتعقل عنه: [أي: لتفهم عنه وتثبت في ذهن السامعين] تعليل للإعادة تنبيهاً على أن الإعادة كانت في مقام الحاجة. جميع بن عمرو: تقدم أول الحديث بهذا السند في مبدء الكتاب، وتقدم هناك أن الصواب فيه "عمير" بالتصغير كما اختاره الحافظ في التقريب، وكذا أورده المزي وغيره. زوج: بالجر على أنه بدل من أبي هالة، وكان زوجها قبل النبي الله. أي: أخا أمي من الأم. وصافا: [كثير الوصف لرسول الله.]

فقلت: بيان لسألت وصف أمر من الوصف، والسؤال عن كيفية النطق وهيئة السكوت المقابل له كما يدل عليه الجواب.

قال: كان رسول الله ﷺ مُتَواصل الأحزان، دائم الفكرة، ليست له راحة طويل السّكت، المستالة تعالى وكبرياته المستالية عبر حاجة، يفتـــتح الكلام ويختمه بأشداقه، ويتكلّم بجوامع الكلم،

آپ کا کلام ایک دوسرے سے ممتاز ہوتا تھا، نہ اس میں فضولیات ہوتی تھیں نہ کوتاہیاں کہ مطلب بوری طرح واضح نہ ہو۔
آپ نہ سخت مزاج تھے نہ کسی کی تذلیل فرماتے تھے۔ اللہ کی انعمت خواہ کتنی ہی تھوڑی ہو اس کو بہت بڑا سمجھتے تھے، اس کی فدمت نہ فرماتے تھے۔ اللہ کی نہ فدمت فرماتے نہ زیادہ تعریف (فدمت نہ فرمانا تو ظاہر ہے کہ حق تعالی جُلُ اللہ اللہ کی نعمت ہے، زیادہ تعریف نہ فرمانا اس لئے تھا کہ اس سے حرص کا شبہ ہوتا ہے، البتہ اظہارِ رغبت یا کسی کی دلداری کی وجہ سے آپ کو بھی غصہ نہ آتا تھا وجہ سے بھی خاص خاص چیزوں کی تعریف بھی فرمائی ہے) دنیااور دنیاوی امور کی وجہ سے آپ کو بھی غصہ نہ آتا تھا

متواصل الأحزان: [يعني لا يمضي حزن إلا ويعقبه حزن، والتواصل يفيد معنى الديمومة.] الفكرة: [الفكر لغة: تردّد القلب بالنظر والتدبر لطلب المعاني، واصطلاحًا: ترتيب أمور معلومة ليتوصل بها إلى مطلوب علمي أو ظني.] بأشداقه: جمع شدق: وهو طرف الفم، والمراد بالجمع ما فوق الواحد، وذلك لأن البيان إنما يحصل برحب الشدقين، بخلاف ضده فإنه لا يفهم منه المقصود، وفي بعض النسخ بدله "باسم الله" وعلى هذا اعتماد القاري والمناوي والبيحوري في شروحهم، وليس المراد البسملة خاصة بل المراد مطلق ذكر الله عزوجل، ويحتمل أن يكون أحدهما محرفا من الآخر. والحديث أخرجه القاضي عياض في الشفا بطوله، وفيه: "ويختمه بأشداقه" وعليه بني القاري ثمه شرحه و لم يذكر "باسم الله".

بجواهع الكلم: أي: بكلمات قليلة الحروف، جامعة لمعان كثيرة، وقيل: المراد القواعد الكلية المحتوية على الفروع الكثيرة، وقيل: المراد به القرآن، فمآله آية ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى﴾ [النجم: ٢] قاله المناوي، قال القاري: وقد جمع جمع من الأئمة من كلامه المفرد الموجز البديع أحاديث كثيرة فاستخرت الله في جمع أربعين من هذا الباب، وهي هذه: (١) الأيمن الأيمن (٢) الإيمان يمان (٣) أخير تقله (٤) أرحامكم أرحامكم (٥) اشفعوا توجروا (٦) أعلنوا النكاح (٧) أكرموا الحبيز (٨) ألزم بيتك (٩) تحادوا تحاتُبوا (١٠) الحرب خدعة (١١) الحمى شهادة (٢١) الدين النصيحة (١٣) سدّدوا وقاربوا (١٤) شراركم عزابكم (٥٠) الصبر رضا (٦١) الصوم حنة (١٧) الطيرة شرك (٨١) العارية مؤداة (٩١) العين حق (٢١) الغنم بركة (٢٢) الفخذ عورة (٣٣) قفلة كغزوة (٤٢) قيد وتوكل (٢٥) الكبر الكبر (٢٦) موالينا منا (٢٧) المؤمن مكفر (٨٨) المحتكر ملعون (٢٩) المستشار مؤتمن (٣٠) لا تتمنوا الموت (٣٠) لا تغضب (٣٠) لا ضرر ولا ضرار (٣٩) لا وصية لوارث (٤٤) يد الله على الجماعة. وذكر القاري مسانيدها وتخريجها.

كلامه فصل، لا فضول ولا تقصير، ليس بالجافي ولا المُهِين، يعظّم النعمة وإن دقّت، لا يذمّ منها شيئا، غير أنه لم يكن يذمّ فواقا ولا يمدحه، ولا تُغضبه الدنيا ولا ما كان لها، فإذا تُعُدّي الحق، لم يقم لغضبه شيء حتى ينتصر له، ولا يغضب لنفسه، ولا ينتصر لها، إذا أشار أشار بكفّه كلها، وإذا تعجّب قَلَبُها، وإذا تحدث اتصل بها، وضرب براحة اليمني بطن إبحامه اليسرى، وإذا غضِب أعرض وأشاح، وإذا فرح غضَّ طَرْفه، جُلُّ ضحكِه التبسم،

(چونکہ آپ کوان کی پرواہ بھی نہ ہوتی تھی اس لئے بھی دنیوی نقصان پر آپ کو غصہ نہ آتا تھا)البتہ اگر کسی دین امر اور حق بات ہے کوئی شخص تجاوز کرتا تواس وقت آپ کے غصہ کی کوئی شخص تاب نہ لا سکتا تھا اور کوئی اس کو روک بھی نہ سکتا تھا یہاں تک کہ آپ اس کا انتقام لیتے تھے۔ جب کسی یہاں تک کہ آپ اس کا انتقام لیتے تھے۔ جب کسی وجہ سے کسی جانب اشارہ فرماتے تو پورے ہاتھ سے اشارہ فرماتے (اس کی وجہ بعض علانے یہ بتلائی ہے کہ انگلیوں سے اشارہ قرماتے تو پورے ہاتھ سے اشارہ فرماتے، اور بعض علانے یہ بتلائی کہ حضور سی گئی کی حضور سی گئی کے عادت میں بات کے خلاف ہے اس لئے حضور سی گئی کی میں۔ اس لئے غیر اللہ کی طرف انگلی ہے اشارہ فرماتے تھے) جب عادتِ شریفہ انگلی ہے توحید کی طرف اشارہ فرماتے کی تھی۔ اس لئے غیر اللہ کی طرف انگلی سے اشارہ نہ فرماتے تھے) جب کسی بات پر تعجب فرماتے تو ہاتھ لیٹ لیتے تھے اور جب بات کرتے تو (بھی گفتگو کے ساتھ ہاتھوں کو بھی حرکت فرماتے)

المهين: بضم الميم من الإهانة أي: لايهين ولا يحقر أحداً، فالميم زائدة، ويروى بالفتح من المهانة: وهو الحقارة، فالميم أصلية أي: لم يكن حقيراً ذميمًا بل كان كبيراً عظيماً يغشاه من أنوار الوقار والمهابة ما ترتعد منه فرائص الكفار، والأنسب الأول. غير أنه: رفع وهم نشأ من قوله: "يعظم النعمة". ذواقا: فعال بمعنى مفعول، أي: مذوقا مأكولا ومشروبا. تعدي: بصيغة المجهول من التعدي أي: إذ تجاوز أحد عن الحق. أعرض: أي: عما يقتضيه الغضب، وعدل عنه إلى الحلم والكرم، وعفا عنه ظاهراً وباطنا، وأشاح بشين معجمة وحاء مهملة: حد في الإعراض وبالغ فيه، كذا قاله القاري والمناوي، وقال القاضي في الشفا: أشاح: مال وانقض. جل: بضم الجيم وتشديد اللام أي: معظمه وأكثره، وحل كل شيء معظمه، وحوز شارح ههنا كسر الجيم أيضًا، كما في حديث: اللهم اغفرلي ذبي كله دقه وجله. والتبسم: بشاشة في الوجه من غير تأثر تام في هيئة الفم، وإنما قال: "جل"؛ لأنه ربما ضحك حتى بدت نواجذه.

#### يفتر عن مثل حَبّ الغمام.

اور بھی داہنی ہھیلی کوبائیں انگوٹھے کے اندرونی حصہ پر مارتے اور جب کسی پر ناراض ہوتے تو اُس سے منہ پھیر لیتے اور بے توجی فرماتے یا در گزر فرماتے اور جب خوش ہوتے تو حیا کی وجہ سے آئکھیں گویا بند فرما لیتے۔ آپ کی اکثر بنسی تبسم ہوتی تھی، اُس وقت آپ کے دندان مبارک اولے کی طرح چمکدار سفید ظاہر ہوتے تھے (صلی اللہ علیہ وآلہ بحسب جمالہ و کمالہ)۔ فاکدہ: یہ حدیث اُس عدیث کا بقیہ ہے جو سب سے پہلے باب میں ساتویں نمبر پر گزری ہے۔ اس کا ہر ہر کلوا نہایت غور سے بوشے اور اخلاق کا کمال لئے ہوئے ہے۔

يفتر: بسكون الفاء وتشديد الراء من افتر فلان: ضحك ضحكا حسنا حتى بدت أسنانه من غير قهقهة، فقوله "عن مثل حب الغمام" متعلق به، والغمام: السحاب، وحبه: البرد بفتحتين، الذي يشبه اللؤلؤ، شبه ما يظهر من أسنانه حين التبسم بذلك في البياض والصفاء واللمعان والبريق، ومن قال كالدلجي: حبه قطرة الماء، شبه ما يطفو على الثنايا من الريق فقد وهم، لأن الثنايا ليس عليه عادة إلا البلل، ولو احتمع فلا حسن فيه، وقيل: حب الغمام: اللؤلؤ؛ لأنه يحصل من ماء المطر النازل من الغمام، قال القاري: هو أنسب في باب التشبيه؛ لما فيه من زيادة تشبيه الفم بالصدف والريق بماء الرحمة، ورده المناوي لمخالفته اللغة بغير حاجة، وليس صفاء البرد دون صفاء اللؤلؤ.

### بابُ ما جاء في ضِحْك رسول الله ﷺ

حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا عَبَاد بن الْعَوَّام، أخبرنا الحجاج -وهو ابن أرطَاة - عن سِماك ابن حرب، عن '' جابر بن سَمُرة ﴿ قَالَ: كَانَ فِي سَاقَي رَسُولَ اللهِ ﷺ حُمُوشة، وكان لا يضحك إلا تبسمًا، فكنت إذا نظرت إليه قلت: أكحلُ العينين، وليس بأكحل.

### باب۔ حضور اقد س للنجائی کے بننے کا ذکر

فائده:اس باب میں نو حدیثیں ذکر کی گئی ہیں۔

(۱) حضرت جابر فطان کہتے ہیں کہ حضور اقد س سی پندلیاں کسی قدر باریک تھیں اور آپ کا ہنسنا صرف تمبسم ہوتا تھا۔ میں جب حضور اقد س ملی بی زیارت کرتا تو دل میں سوچتا کہ آپ سر مد لگائے ہوئے ہیں، حالا نکہ اُس وقت سر مہ لگائے ہوئے نہیں ہوتے تھے۔ فائدہ: بلکہ طبعًا آپ کی آنکھیں سُرگیں تھیں۔

ضحك: [أي: انبساط الوجه، وهو ينشأ من سرور يعرض للقلب، والضحك: تعبير عن السرور بواسطة حركة الشفتين الساقي: بصيغة التثنية في أكثر النسخ الموجودة، وفي بعضها بالإفراد، وبه ضبط القاري، إذ قال بالإفراد للتعميم، وفي نسحة صحيحة بصيغة التثنية كما في المشكوة برواية الترمذي. هموشة: [أي: دقة، وهي: ما يمتدح به الإنسان] قال القاري: بضم الحاء المهملة والميم أي: دقة، ودقتها مما يتمدح به، وقد أكثر أهل القيافة من ذكر محاسن ذلك، وضبط المناوي وابن حجر والعصام بضم أوله المعجم، وقال المناوي: أي: دقة، وأصل الخمش الأثر، ورده القاري بأنه مخالف للأصول ومعارض للغة على ما يشهد به القاموس والنهاية، ومغير للمعنى؛ فإن الحمش بالمعجمة: هو خدش الوجه ولطمه. قلت: وبالمهملة في المشكوة برواية الترمذي.

لايضحك: قال المناوي: جعله من الضحك بحاز؛ إذ هو مبدؤه، فهو بمنسزلة السنة من النوم، قال القاري: ومنه قوله تعالى: ﴿
فتبسّم ضاحكا ﴿ النمل: ١٩ ﴾ أي: شارعاً في الضحك، وهذا الحصر يحمل على غالب أحواله ﷺ لما سبق من أن حل ضحكه النبسم، ولما سيأتي من أنه ضحك حتى بدت نواجذه، وقيل: ما كان يضحك إلا في أمر الآخرة، وأما في أمر الدنيا فلم يزد على التبسم وهو تفصيل حسن. أكحل: [أي: يعلو حفونه سواد ناشئ من استعمال الكحل، وهذا بحسب بادئ الرأي. ] وليس بأكحل: [أي: كحلا جَعُليا، وهو الناشئ من التكحل، فلا ينافي أنه كان أكحل كحلا خِلْقيا.]

حدثنا قُتيبة بن سعيد، أخبرنا ابن لَهِيْعة، عن عُبيد الله بن المغيرة، عن "عبد الله بن الحارث بن جَزْء هِ مَنْ أنه قال: ما رأيت أحداً أكثر تبسمًا من رسول الله في حدثنا أحمد بن الخالد المخلال، حدثنا يحيى بن إسحاق السَّيلَحَاني، حدثنا ليث بن سعد، عن يزيد بن أبي حبيب، عن "عبد الله بن الحارث في قال: ما كان ضحك رسول الله في إلا تبسمًا. قال أبو عيسى: هذا حديث غريب من حديث ليث بن سعد.

(۲) عبدالله بن حارث كہتے ہيں كه ميں نے حضور اقد سي النائيا ہے زيادہ تبسم كرنے والا نہيں ديكھا۔

فائکہ ہ: اس حدیث میں یہ اشکال ہے کہ اس سے پہلے باب کی اخیر حدیث میں یہ گذر چکا ہے کہ حضور اقد سی اللہ وائم الفکر اور بے در بے غوم میں جتال رہتے تھے، یہ بظاہر اس کے منافی ہے اس لئے اس حدیث کی دو توجیبیں کی گئیں: ایک تو یہ حدیث کا مطلب یہ ہے کہ آپ کا عبہم آپ کے جننے سے زیادہ ہوتا تھا، ایبا کوئی اور شخص نہیں دیکھا جس کا عبہم اُس کے جننے سے زیادہ ہوتا تھا، ایبا کوئی اور شخص نہیں دیکھا جس کا عبہم اُس کے جننے سے زیادہ ہو۔ چنانچہ آئندہ حدیث جو انہی صحابی فائس کے حاربی ہے اُس میں یہی مطلب متعین ہے۔ دوسری توجیہ یہ کی جاتی ہے کہ: حضور اقد س الفریق اور طبعی غموم کے صحابہ کی دلداری اور انساط کے خیال سے خندال پیثال اور عبہم فرماتے ہوئے پیش آتے تھے اور یہ کمال درجہ اظافی و تواضع ہے۔ اس باب کے نمبر ۵ و الا پر حضرت جریر ڈائٹو فرماتے ہیں کہ جب بھی حضور اقد س الفریق مجھے دیکھتے عبہم فرماتے یعنی خندہ بیٹانی سے مسکراتے ہوئے ملتے تھے۔ اب بہلی حدیث سے کوئی تعارض نہیں ہے۔ اکثر ایبا ہوتا ہے کہ آ دمی کسی رنج و فکر میں جتلا ہوتا ہے لیکن دوسروں کی ولداری یا حدیث سے اُس کو خندہ بیٹانی سے ملک کی نوبت آتی ہے، جو لوگ دل میں عشق کی چوٹ کھائے ہوئے ہیں ان کو اس کا تجربہ بہت ہوتا ہے۔

جزء: بفتح الجيم وسكون الزاي بعدهما همزة. الخلال: بفتح خاء معجمة فتشديد لام، يحتمل أن يكون بائع الخل أو صانعه. السيلحانيّ: بفتح السيلحانيّ: بفتح السيلحون قرية بقرب بغداد. قال أبو عيسى: قال المعتنون بحل الشمائل: غرابته ناشئة من تفرد الليث، وهو بحمع على إمامته وحلالته، فهي غرابة في السند لاتنافى صحة الحديث.

حدثنا أبو عمَّار الحسين بن حُريث، أنبأنا وكيع، حدثنا الأعمش، عن المعرور بن سُويد، عن أبي ذر هُمَّه قال: قال رسول الله ﷺ: إني لأعلم أول رجل يدخل الجنة،

(۳) عبد الله ابن حارث ہی کی یہ بھی روایت ہے کہ حضور اقد س سنگی کیا بنسنا تبسم سے زیادہ نہیں ہوتا تھا۔ فاکدہ: یعنی اکثر او قات تبسم اور مُسکر انا ہی ہوتا تھا، بننے کی نوبت بہت کم آتی تھی۔

(م) ابو ذر رفائ کے تیج ہیں کہ حضور اقد س سی کھی نے ارشاد فرمایا کہ میں اُس شخص کو خوب جانتا ہوں جو سب سے اوّل جنت میں واضل ہوگا اور اُس سے بھی واقف ہوں جو سب سے آخر میں جہنم سے نکالا جائے گا۔ قیامت کے دن ایک آدمی در بار اللی میں حاضر کیا جائے گا، اُس کے لئے یہ حکم ہوگا کہ اس کے چھوٹے چھوٹے گناہ اس پر چیش کیے جائیں اور بڑے بڑے گاہ مخفی رکھے جائیں۔ جب اُس پر چھوٹے چھوٹے گناہ چیش کے جائیں گے کہ تونے فلال دن فلال گناہ کیے ہیں تو وہ اقرار کرے گااس لئے کہ انکار کی گنجائش نہیں ہوگی اور اپنے دل میں نہایت خوف زدہ ہوگا کہ اہمی تو صغائر ہی کا نمبر ہوگا کہ اس شخص کو ہر ہر گناہ کے بدلے ایک ایک نیکی دی جائے تو وہ شخص یہ ہوگا کہ اس شخص کو ہر ہر گناہ کے بدلے ایک ایک نیکی دی جائے تو وہ شخص یہ تھی کہ بین جو یہاں نظر نہیں آتے۔ ابو ذر رفائش کہتے ہیں کہ شخص یہ تھی کہ جن حضور اقد س سی کی مقولہ نقل فرما کر بنے یہاں تک کہ آپ کے دانت ظاہر ہوگئے۔ بنی اس بات پر تھی کہ جن گناہوں کے اظہار سے ڈر رہا تھااُن کے اظہار کا خود طالب بن گیا۔

المعرور: بفتح ميم وسكون عين مهملة وضم راء، أبو أمية الكوفي عاش مائة وعشرين سنة. أول رجل: قال القاري: وفي بعض النسخ المصححة المكتوب عليه "صوابه آخر رجل". ففي رواية الترمذي ههنا وهم، والصواب "آخر رجل" فإنه هكذا رواه مسلم وغيره من حديث أبي ذر قاله القاري أيضاً. قلت: والحديث أخرجه الخطيب في المشكوة برواية مسلم، ولفظه: إني لأعلم آخر أهل الجنة دخولا الجنة وآخر أهل النار خروجاً منها، الحديث. وعلى هذا فالرجلان متحدان يعني مصداقهما واحد، وأما على النسخة التي بأيدينا فهما مختلفان، ومصداق أول رجل يدخل الجنة على الإطلاق هو النبي رجل ويحتمل أن يراد: أول رجل يدخل الجنة من عصاة المؤمنين فهو رجل آخر مذنب يخرج من النار ولم يسم، والمقصود بذكر العلم بحولاء الرجال زيادة الوثوق فيما أخبر به، وعلى هذا فقوله: يؤتى بالرجل إلخ استيناف، لا تعلق له بما سبق كما جزم به المناوي، وذكره القاري احتمالاً، وأما على رواية مسلم وغيره فيحتمل أن يكون استينافا أيضاً، ويحتمل أن يكون بيانا فذا الرجل الذي هو آخرهم خروجاً من النار ودخولا الجنة.

وآخر رجل يخرج من النار: يؤتى بالرّجل يوم القيامة فيقال: اِعرِضوا عليه صِغار ذنوبه -وتُخبأ عنه كبارها- فيقال له: عَمِلْتَ يوم كذا، كذا وكذا، وهو مُقِرّ لا ينكر، وهو مُشْفِق من كبارها، فيقال: أعطوه مكان كل سَيّئةٍ عَمِلها حسنةً، فيقول: إن لي ذنوبا ما أراها ههنا! قال أبو ذر: فلقد رأيت رسول الله علي ضَحِك حتى بدتْ نَواجِذه. حدثنا أحمد بن منيع،

فائدہ: یہ شخص جس کا مفضل حال بیان فرمایا وہی شخص ہے جس کو اول مجملاً جنت میں آخری داخل ہونے والا ارشاد فرمایا تھا یا کوئی اور شخص ہے، شرّاح کی شخقیق ہے کہ یہ کوئی اور شخص ہے اور جنت میں آخری داخل ہونے والا شخص وہ ہے جس کا قصّہ اسی باب کے نمبر کے پر آرہاہے۔

يؤتى بالوجل: قال القاري بيان للرجل الأوّل فيخصّ بالمذنبين، إذ أوّل داخل على الإطلاق هو النبي ﷺ، ويحتمل أن يكون بيانا للرحل الثاني، لكن الأصح أن آخر رجل يخرج من النار هو الذي ذكر في حديث ابن مسعود الآتي، وهذا استيناف وبيان لحال رجل ثالث غير المذكورين. قال البيحوري في تأييده: وفي بعض الروايات بواو الاستيناف، فحينتذ لا وهم في رواية الترمذي هذه أيضاً، وبالاستيناف حزم المناوي؛ إذ قال: ليس قوله: "يؤتى بالرجل" تفصيل لـــ"أول رجل يدخل الجنة" كما وهم، بل هو استيناف لا تعلق له بما قبله، إذ أول داخل هو المصطفى ﷺ ولا ذنب له.

فيقال: أي: يقول الله عز وحل لملائكته، و"اعرضوا" بهمزة وصل وكسر راء أمر من العرض. وتخبأ: بصيغة الواحد المؤنث في المتون، والمذكر في الشروح، وعلى كل فهو ببناء المجهول من الخبأ بالهمز. قال المناوي: عطف على "اعرضوا" إذ هو خبر بمعنى الأمر مبالغة فيه كما قرره العصام، ودفع به ما قيل: فيه عطف على خبر على إنشاء، ولذا اختاره الشارح عطفه على يقال. مختصراً، وقال القاري: الظاهر أنه جملة حالية، وأغرب ابن حجر إذ قال: عطف جملة على جملة "اعرضوا". ومعنى الخبأ: پنهال كردن. أعطوه: قال المناوي: لتوبة النصوح، أو لغلبة طاعاته، أو لكونما عزمات و لم تفعل، أو لغير ذلك مما يعلمه الله. زاد القاري: أو لكونه مظلوماً. قلت: أو لمجرد فضله بلا استحقاق.

ههنا: [أي: في مقام العرض أو في صحيفة الأعمال، وإنما يقول ذلك مع كونه مشفقا منها؛ لأنه لما قوبلت صغائرها بالحسنات، طمع أن تقابل كبائرها بما أيضًا، وزال خوفه منها فسأل عنها لتقابل بالحسنات أيضًا.] ضحك: [أي: تعجبا من الرجل حيث كان مشفقا من كبار ذنوبه ثم صار طالبا لرؤيتها.] بدت نواجذه: [أي: بالغ في الضحك حتى ظهرت نواجذه، وهي: أقصى أضراسه.]

حدثنا معاوية بن عمرو، حدثنا زائدة، عن بيان، عن قَيس بن أبي حازم، عن "جرير بن عبد الله فيه قال: ما حَجَبَني رسول الله في منذ أسلمت، ولا رآني إلا ضحك. حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا معاوية بن عمرو، حدثنا زائدة، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن قيس، عن "جرير قال: ما حَجَبني رسول الله في منذ أسلمت، ولا رآني إلا تبسم. حدثنا هَنّاد بن السَّرِي، حدثنا أبو معاوية، عن الأعمش، عن إبراهيم، عن عُبيدة السَّلماني، عن "عبد الله بن مسعود في

(۱،۵) جریر بن عبد اللہ واللہ واللہ واللہ عبر کہ حضور اقدس اللہ اللہ عبرے مسلمان ہونے کے بعد سے کسی وقت مجھے حاضری سے نہیں روکا اور جب مجھے دیکھتے تھے تو بہتے تھے اور دوسری روایت میں ہے کہ تبسم فرماتے تھے۔

فاکدہ: یہ دوسری روایت اس لئے ذکر کی گئ تاکہ یہ معلوم ہو جائے کہ پہلی حدیث میں بنتی سے تبسم فرمانا ہی مراد ہے، اور یہ تبسم اظہارِ مسرت کے لئے ہوتا تھا کہ خندہ پیٹانی سے ملنا دوسرے کے لئے انساط کا سبب ہوتا ہے۔ میں نے اپنے اکا برکو دیکھا ہے کہ بسااو قات آنے والوں کے ساتھ الیی بشاشت اور خندہ پیٹانی سے ملنے تھے جس سے ان کو محسوس ہوتا تھا کہ ہمارے آنے کی بردی خوشی ہوئی۔

(2) عبد الله بن مسعود والله عن كم حضور الله سل الفرائي في ارشاد فرمايا كه مين أس شخص كو جانتا مول جو سب سے اخير آگ سے نظے گا، وہ ایک ایساآ دمی موگا كه زمين پر گيسٹتا موا دوزخ سے نظے گا (كه جنم كے عذاب كى سخق كى وجه سيد هے چلنے پر بھى قادر نه موگا) اس كو حكم موگا كه جا جنت ميں داخل مو جا۔ وہ وہاں جاكر د كيھے گا كه لوگوں نے تمام سيد هے چلنے پر بھى قادر نه موگا) اس كو حكم موگا كه جا جنت ميں داخل مو جا۔ وہ وہاں جاكر د كيھے گا كه لوگوں نے تمام

ما حجبني: [أي: ما منعني من الدخول عليه في بيته.] منذ أسلمت: وكان إسلامه في السنة التي توفي فيها لحرّ قبل وفاته بأربعين يوماً، هذا هو المشهور. وتعقبه الحافظ في الفتح وقال: الصحيح أنه أسلم في سنة الوفود سنة تسع، ووهم من قال: أنه أسلم قبل وفاته الله بأربعين يوماً. وحرير هذا هو الذي قال فيه عمر بن الخطاب: إنه يوسف هذه الأمة. إسماعيل: هذا اختلاف بين السندين، فزائدة يروي عن بيان في السند المتقدم وعن إسماعيل في هذا السند، وقد أخرج البحاري في الجهاد برواية ابن إدريس عن إسماعيل، وفي المناقب برواية خالد عن بيان، فلعل زائدة سمع عنهما معاً. عيدة: بفتح مهملة وكسر موحدة. السلماني بفتح السين وسكون اللام ويفتح، منسوب إلى بني سلمان قبيلة من مراد. جگہوں پر قبضہ کر رکھا ہے، سب جگہیں پُر ہو چک ہیں، لوٹ کر بارگاہ اللی میں اس کی اطلاع کرے گا۔ وہاں سے ارشاد ہوگا:

کیا دنیوی منازل کی حالت بھی یاد ہے؟ (کہ جب جگہ پُر ہوجائے تو آنے والوں کی گنجائش نہ ہو اور پہلے جانے والے جتنی
جگہ پر چاہیں قبضہ کر لیں اور بعد میں آنے والوں کے لئے جگہ نہ رہے۔ اس عبارت کا ترجمہ اکا بر علماہ نے یہ ہی تحریر
فرمایا۔ گر بندہ ناچیز کے نزدیک اگر اس کا مطلب یہ کہا جائے تو زیادہ اچھا معلوم ہوتا ہے کہ کیا دنیا کی وسعت اور فراخی
بھی یاد ہے کہ تمام دنیا کتنی بڑی تھی؟ اور یہ اس لئے یاد دلایا کہ آئندہ تمام دنیا سے دس گنازائد اس کو عطافرمانے کا اعلان ہونے
والا ہے، تو ساری دنیا کا ایک مرتبہ تصور کرنے کے بعد اُس عطیہ کی کثرت کا اندازہ ہو)وہ عرض کرے گا کہ رب العزت!
خوب یاد ہے۔ اس پر ارشاد ہوگا کہ اچھا بچھ تمنا کیں کرو۔ جس نوع سے دل چاہے وہ اپنی تمنائیں بیان کرے گا کہ وہاں سے
ارشاد ہوگا کہ اچھا تم کو تمہاری تمنائیں اور خواہشات بھی دیں اور تمام دنیا سے دس گنازائد عطاکیا۔ وہ عرض کرے گا کہ یا اللہ!

رجل: قيل: اسمه جهينة أو هناد الجهيني قاله الشراح. زحفًا: مفعول مطلق بغير لفظه أو حال أي: زاحفا، والزحف: المشي على اليدين المست مع إشراف الصدر، وفي رواية: حبواً بفتح الحاء وسكون الموحدة، وهو: المشي على اليدين والرجلين، أو الركبتين، أو المقعد، ولا تنافي بين الروايتين؛ لأن أحدهما قد يراد به الآخر، أو أنه يزحف تارة ويحبو أخرى، قيل: يمشى هكذا لضعفه بعذاب النار أو لتواريه من ملائكة العذاب.

أخد الناس المنازل. [كأنه ظنّ أنّ الجنّة إذا امتلأت بساكنيها لم يكن للقادم فيها منسؤل فيحتاج أن يأخذ منسزلا منهم.] تمن: [أي: اطلب ما تقدره في نفسك وتصوره فيها.] أتسخربي: قوله: "بي" بالموحدة، وفي نسخة: بالنون بدل الموحدة وهما روايتان، لكن الأصول المعتمدة والنسخ المصححة على الأولى، قاله القاري، قال المناوي: يقول ذلك دهشا لما قاله من السرور ببلوغ ما لم يخطر بباله، و لم يكن ضابطا لما قاله، ولا عالما بما يترتب عليه، بل حرى على عادته في مخاطبة المخلوق، فهو كمن قال على وأنا ربك.

وأنت الملك؟ قال: فلقد رأيت رسول الله ﷺ ضحك حتى بدت نواجذه. حدثنا قتيبة بن المعيد، أنبأنا أبو الأحوص، عن أبي إسحاق، عن (^) عليّ بن ربيعة قال: شهدت عليّا هيه أبي بدابّة ليركبها، فلما وضع رِحْله في الرِّكاب قال: بسم الله،

آپ بادشاہوں کے بادشاہ ہو کر جھے سے متسنح فرماتے ہیں کہ وہاں ذرای بھی جگہ نہیں ہے اور آپ تمام دنیا ہے دس گنا ذائد جھے عطا فرمارہ ہیں۔ ابن مسعود نوائٹ کے کہتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س النوائی کو دیکھا کہ جب اُس شخص کا بیہ مقولہ نقل فرمارہ ہے تھے تو آپ کو ہنی آگئ حتی کہ آپ کے دندان مبارک بھی ظاہر ہوگئے۔ فائدہ: حضور اقد س النوائی کا ہنستا یا تو اللہ بارش کے اس اکرام وانعام پر خوشی اور مسرت کی وجہ ہے ہے کہ جب ایسے شخص کو جو جہنم ہے سب سے اخیر میں نکالا گیا جس سے اُس کا سب سے زیادہ گناہگار ہونا بدیہی ہے، اس قدر زیادہ عطا وانعام ہوا تو سارے مسلمانوں پر بالخصوص متی اور پر ہیز گاروں پر کیا بچھ الطاف کی بارش نہ ہوگی۔ اور امتیوں پر جس قدر انعام ہوا تا ہی حضور کے لئے مسرت کا سبب اور ممکن ہے کہ یہ بنی اس شخص کی عالت پر ہو کہ کس قدر عذاب اور مصائب برداشت کر کے تو نکلا ہے اور پھر بی جرائیں کہ تمنائیں اور اللہ سے یہ کہ کہ آپ تمسخ کر رہے ہیں۔

(۸) ابن ربیعہ کہتے ہیں کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے پاس (اُن کے زمانۂ خلافت میں)ایک مرتبہ (گھوڑا وغیرہ)کوئی سواری لائی گئی۔ آپ نے رکاب میں پاؤں رکھتے ہوئے ہم اللہ کہا اور جب سوار ہو چکے تو الحمد اللہ کہا، پھر یہ وعا پڑھی: مشبخانَ اللّٰہ یُ سنجَّرَ لَنَا هٰذَا وَمَا کُنَاً لَهُ مُقُونِیْنَ وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَالِبُون نے پاک ہے وہ ذات جس نے اس کو ہمارے لئے مسخر فرما دیا ورنہ ہم کو اس کو مطبح بنانے کی طاقت نہ تھی اور واقعی ہم سب لوگ اللہ ہی کی طرف لوٹ کر جانے والے ہیں

الملك: بكسر اللام، وليست السخرية من دأب الملوك، وأنا أحقر من أن يسخري ملك الملوك. وهذا نهاية الخضوع وتبعيد نفسه عن أن يكون محل هذا الإنعام. بدت: تعجبا من دهش الرجل، أو من عظيم رتبة التواضع، أو من غلبة رحمته على عذابه قاله المناوي. أتي: بالبناء للمجهول أي: حضرته حال كونه جيء بدابة أتاه بعض خدمه. بدابة: أصلها: كل ما يدبّ على الأرض، كما في قوله تعالى: ﴿وما من دابّةٍ فِي الْأَرْضِ إِلّا على الله رزّقُها﴾ [هود: ٦] ثم خصها العرف العام بذوات الأربع، وأكثر ما يطلق على فرس أو بغل أو حمار.

الحمد لله: شكراً على نعمة الركوب، وتذليل هذا الوحش النافر، وإطاعته لنا على ركوبه. يعلم: حال من ضمير "قال" أي قال ذلك حال كونه يعلم، وهذا على نسخة "غيره" بالغائب، وأما على نسخة "غيري" بالياء المتكلم فيجعل مقولا لقول محذوف أي قائلاً ذلك، فيجعل حالاً من فاعل "يعجب" أي يعجب الرب عزوجل قائلاً يعلم إنه لا يغفر الذنوب غيري.

حدثنا محمد بن بشار، أنبأنا محمد بن عبد الله الأنصاري، حدثنا ابن عون، عن محمد بن محمد بن محمد بن الأسود، عن عمد بن سعد قال: قال سعد: لقد رأيت رسول الله على ضحك يوم الخندق حتى الأسود، عن عامر بن سعد قال: قال سعد: لقد رأيت رسول الله على ضحك يوم الخندق حتى بدت نواجده، قال: قلت كيف كان ضحكه؟ قال: كان رجل معه تُرْس، وكان سعد راميا، المعد إلى المعد الم

(۹) عامر بن سعد کہتے ہیں کہ میرے والد سعد نے فرمایا کہ حضور اقد س سی خزوہ خندق کے دن بینے حتی کہ آپ کے دندان مبارک ظاہر ہوگئے۔ عامر کہتے ہیں کہ میں نے پوچھا کہ کس بات پر بینے تھے؟ انھوں نے کہا کہ ایک کافر ڈھال لئے ہوئے تھا اور سعد گو بڑے تیر انداز تھے لیکن وہ اپنی ڈھال کو ادھر اُدھر کر لیتا تھا جس کی وجہ ہے اپنی پیٹانی کا بچاؤ کر رہا تھا (گویا مقابلہ میں سعد کا تیر لگنے نہ دیتا تھا حالا لکہ یہ مشہور تیر انداز تھے) سعد کا تیر لگنے نہ دیتا تھا حالا لکہ یہ مشہور تیر انداز تھے) سعد کا تیر لگنے نہ دیتا تھا حالا لکہ یہ مشہور تیر انداز تھے) سعد کے ایک مرتبہ تیر نکالا (اور اُس کو کمان میں تھینچ کر انتظار میں رہے)

الخندق: قال المناوي: معرب؛ لأن الحناء والدال والقاف لا تجتمع في كلمة عربية، وقال القاري: كجعفر، حفير حول أسوار المدينة، معرب كندة على ما في القاموس. سعد: الظاهر أنه من كلام سعد، ففيه التفات من التكلم إلى الغيبة، أو رواية بالمعنى، وهذا إذا كان الضمير في "قال" الثاني إلى سعد، وإن كان الضمير فيه إلى عامر فهذا أيضاً من كلامه، غاية ما فيه أنه عبر أباه باسمه، و لم يقل: وكان أبي، وهذا معروف في الأسانيد.

وكان: قالوا: هذا من كلام سعد على كل تقدير أي، وكان الرجل المذكور يفعل كذا وكذا، والعرب تجعل القول عبارة عن جميع الأفعال فتقول: قال بيده أي أخذ، وقال برجله أي مشى، وقال بالماء على يده أي قلبه، وقال بثوبه أي رفعه وقال بالترس أي أشار، وغفل الحنفي عن هذا المعنى، وقال في قوله: "يقول كذا وكذا" أي ما لا يناسب لجناب رسول الله في ولا لأصحابه قاله القاري. قلت: واحتار هذا المعنى المناوي أيضاً، إذ قال: يقول كذا وكذا، أي ما لا يليق بجناب المصطفى وصحبه، كنى به استقباحا لذكره. و"بالترس" متعلق بقوله: "يغطي" جملة حالية من فاعل يقول، ذكره العصام وغيره، وتفسير الشارح يقول بيفعل ليس على ما ينبغي. قلت: والظاهر عندي ما قال القاري. كذا وكذا: أشار بالترس يمينا وشمالاً، هذا على رأي القاري، وأما على رأي المناوي وغيره المراد به: الكلمات التي كان يقولها. يالتوس: [ما يستر به حال الحرب] متعلق بقوله: "يقول" على رأي القاري، وعلى هذا قوله: "يغطي جيهته" استيناف بيان الإشارة، ومتعلق بـ"يغطى" على رأي المناوي كما تقدم.

فلمّا رفع رأسه رماه فلم يخطئ هذه منه – يعني: حبهته – وانقلب وشَال برجله، فضحك الرسو أن الربية من الرحل أو العدو الرمية من الرحل أو العدو رسول الله ﷺ حتى بَدَتُ نواجذه، قال: قلت: من أيّ شيء ضحك؟ قال: من فعله بالرَّجُل.

جس وقت اُس نے ڈھال سے سر اُٹھایا فوراً ایبالگایا کہ پیٹانی سے چوکا نہیں اور فوراً گر گیا، ٹانگ بھی اوپر کو اُٹھ گئی، پس حضور اقد س شکنی اُس قصہ پر ہنے۔ میں نے پوچھا کہ اس میں کونی بات پر؟ انھوں نے فرمایا کہ سعد کے اس فعل پر۔
فاکدہ: چونکہ اس قصہ میں اس کا شبہ ہو گیا تھا کہ اُس کے پاؤں اٹھنے اور ستر کھل جانے پر تہم فرمایا ہو اس لئے کر رّ دریافت کرنے کی ضرورت ہوئی۔ انھوں نے فرمادیا کہ یہ نہیں بلکہ میرے حسن نشانہ اور اُس کے باوجودا تی احتیاط کے تیر لگ جانے پر کہ وہ تو ہو شیاری کر ہی رہا تھا کہ ڈھال کو فوراً اوھر اُدھر کر لیتا تھا گر سعد نے بھی تد بیر سے ایسا جڑا کہ فوراً ہی گرااور مہلت بھی نہ ملی۔

وانقلب: [أي: صار أعلاه أسفل وسقط على إسته.] فعله: قال ميرك: أي: ضحك من قتله عدوه لا من الانكشاف كذا قيل، وفيه تأمل، قال القاري: من الواضح الجلي أنه ﷺ لم يضحك من كشف عورته؛ لأنه ليس من مكارم أخلاقه، بل إنما ضحك فرحا بما فعله سعد بعدوه ﷺ. قال المناوي: أي: ضحك من رمية سعد وغرابة إصابته فرحا بذلك وسرورا لا من رفعه رجله حتى بدت عورته. وفيه أنه يمتنع السخرية والهزء بالكفار ولو حربياً بكشف سوءته إلا أن قياس مذهب الشافعي الجواز زيادة في النكال وإغاظة لأهل الضلال.

# 

حدثنا محمود بن غيلان، أنبأنا أبو أسامة، عن شريك،

# باب۔ حضور اقدیں صفحافیا کے مزاح اور دل لگی کے بیان میں

فاكده: حضور اقدس الفي عني عند من اح عابت به اور ممانعت بهي وارد موئي - چنانيد ترندي شريف مين ابن عباس والفني كي روایت سے اس کی ممانعت وارد ہوئی ہے۔ امام نووی والنعظیہ نے دونوں میں اس طرح تطیق فرمائی ہے کہ کثرتِ مزاح جو باعث قساوت قلب کا بن جائے یااللہ کے ذکر و فکر ہے روک دے یاایذائے مسلم کا سبب بن جائے یا و قار وہیت گرا وے یہ سب ممانعت میں داخل ہے اور جو اِن سب سے خالی ہو، محض دوسرے کی دلداری اور اس کے انساط کا سبب ہو وہ مستحب ہے۔ چنانچہ عبد اللہ بن حارث کہتے ہیں کہ میں نے حضور اقدس سی کھیا سے زیادہ خوش طبعی کرنے والا کسی کو نہیں دیکھا،اس کی وجہ بہ ہے کہ حضور النگائی کوشی طبعی بجائے گرانی کے مایہ وفخر و ناز تھی۔

گر طمع خوامد زمن سلطانِ دیں خاک بر فرقِ قناعت بعد ازیں

نیز نبی کریم سی کی کے لئے مزاح کی ایک خاص ضرورت بھی تھی وہ یہ کہ حضور اقد س سی کی کا ذاتی و قار اتنا بڑھا ہوا تھا کہ ا یک مہینہ کے سفر کی دوری تک آپ کا رعب پہنچتا تھا، اس لئے اگر حضور تبسم اور مزاح کا اہتمام نہ فرماتے تو حاضرین کو رعب کی وجہ ہے پاس رہنا مشکل بن جاتااور انتفاع کے اسباب مسدود ہوجاتے، نیز قیامت تک آنے والے مشائخ و اکابر جو حضور کی اتباع میں جان توڑ کو شش کرتے ہیں وہ قصداً تبسم و مزاح ہے گریز کرتے اور ان کے جملہ خدام کے لئے

مزاح: المزاح بضم الميم على أنه اسم، وبكسرها على أنه مصدر مازحه، ومعناه: الانبساط مع الغير من غير إيذاء، وبه فارق الهزو والسخرية، ويشكل على أحاديث الباب ما روي أنه ﷺ قال: لاتمار أخاك ولا تمازحه، أخرجه المصنف في الجامع من حديث ابن عباس وقال: هذا غريب، لا نعرفه إلامن هذا الوجه، وقال الشيخ الجزري: إسناده حيد، فقد رواه زياد بن أيوب، عن عبد الرحمن بن محمد، عن ليث بن أبي سليم، عن عبد الملك بن أبي بشر، عن عكرمة، عن ابن عباس، وهذا إسناد مستقيم. وليث وإن كان فيه ضعف من قبل حفظه لكن روى له مسلم مقرونا قاله القاري.

عن عاصم الأحول، عن أنس بن مالك في: أنّ النبي في قال له: يا ذا الأذنين. قال محمود: قال محمود: قال محمود: قال محمود: قال أبو أسامة: يعني: يُمَازِحُه. حدثنا والسّري، حدثنا وكيع، عن شعبة، عن أبي التيّاح،

مجھی مشائخ کا بیہ طرز مشکلات کا سبب بنتا۔ حق تعالی شانہ بے انتہا ورود و سلام اُس پاک ہستی پر نازل فرمائے جو اُمت کی ہر سہولت کا دروازہ کھول گئے۔ سفیان بن عیدنہ سے جو بڑے محدث ہیں کسی نے کہا کہ مذاق بھی ایک آ فت ہے۔ انھوں نے کہا بلکہ سنت ہے مگر اُس شخص کے حق میں جو اس کے مواقع جانتا ہو اور اچھا نداق کر سکتا ہو۔

(۱) حضرت انس بطالی فی فرماتے ہیں کہ حضور اقدس الفی فیا نے اُن کو ایک مرتبہ مزاحاً یا ذاالا دنین فرمایا (او دو کانول والے)۔ فائدہ: کان توسب بی کے دو ہوتے ہیں، ان کو جو دو کانوں والا فرمایا تو کوئی مقامی خصوصیت ہوگی، مثلاً: ان کے کان بڑے ہول گے یا تیز ہوں گے کہ بات دُور سے مُن کیتے ہوں گے، یہی اقرب ہے۔

(۲) حفرت انس پی فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س فی فی ہمارے ساتھ میل جول مزاح فرماتے تھے، چنانچہ میراایک چھوٹا ہمائی تھا، حضور اُس سے فرماتے یابا عمیر! مافعل النغیر؟ ارے ابو عمیر! وہ نغیر کہاں جاتی رہی؟۔ فاکدہ: نغیر ایک جانور ہے جس کا ترجمہ علا، ''لال '' ہے کرتے ہیں۔ صاحب حیوۃ الحیوان نے ''بلبُل'' لکھا ہے۔ امام ترفدی مافعیل کہتے ہیں کہ اس حدیث کا حاصل یہ ہے کہ حضور اقد س فی فی نے اُس بچہ کو کنیت سے تعبیر فرمایا۔ اُس نے ایک جانور پال رکھا تھا، وہ مرگیا تھا، جس کی وجہ سے یہ رنجیدہ بیٹیا تھا، حضور اقد س فی فی نے اس کو چھیڑنے کے لئے پوچھا کہ وہ نغیر کیا ہوا؟ حالانکہ حضور اقد س فی تعبیر فی تائید بھی ہے، وہ مسئلہ یو اللائکہ حضور اقد س فی تعبیر فی تائید بھی ہے، وہ مسئلہ یو کہ حرم مدینہ کا شکار شافعیہ کے نزدیک دونوں میں فرق ہے، ہو کہ حرم مدینہ کے شکار کے تھم میں ہے اور حفیہ کے نزدیک دونوں میں فرق ہے،

يا ذا الأذنين: قال القاري: وجه المزاح أنه سماه بغير اسمه مما قد يوهم أنه ليس له من الحواس إلا الأذنان، أو هو مختص بهما لا غير مع احتمال كون أذنيه طويلتين أو قصيرتين أو معيوبتين. والله أعلم.

قال محمود: نقل المصنف عن شيخه: أن قوله عليمًا هذا كان محمولا على المزاح، فهذا بمنــزلة تفسير الحديث عن شيخه. أبي التياح: بفتح المثناة الفوقانية وتشديد الياء وبالحاء المهملة، اسمه يزيد بن حميد.

عن أنس بن مالك فيه قال: إن كان رسول الله في لَيُخَالطُنَا حتى يقول لأخ لي صغير: يابا عُمَير! ما فعل النغير؟ قال أبو عيسى: وفقه هذا الحديث: أن النبي في كان يمازح، وفيه: أنه بنه بالالله ولا يكب بن منه النفار احمر الراس كنى غلاما صغيراً فقال له: يابا عمير، وفيه: أنه لا بأس أن يعطى الصّبي الطّبر لِيَلعبَ به، وإنما قال له النبي في يابا عمير! ما فعل النغير؛ لأنه كان له نُغير يلعب به فمات، فحزن الغلام عليه،

حرم مکہ میں شکار جائز نہیں بخلاف حرم مدینہ کے کہ وہاں جائز ہے، چنانچہ حضور اقد س سنگانیا کا اس پر انکار نہ فرمانا منجملہ دلائل کے ایک دلیل ہے، اور تفصیل کتب نقہ و حدیث میں موجود ہے۔ اس میں اختلاف ہے کہ ابو عمیر ان کی پہلے ہی ہے کنیت تھی یا حضور اقد س سنگانیا نے ہی ابتداء گئیت سے تعمیر فرمایا۔ بعض علاء نے اس حدیث میں سوسے زائد مسائل اور فوائد بتائے ہیں۔ اُس ذات کے قربان جس کے ایک غذاقی فقرہ میں سوسو مسائل حل ہوتے ہوں اور ان علاء ک قبروں کو حق تعالیٰ شانہ سرایا نور بنائے جضوں نے اپنے رسول کے کلام کی اس قدر خدمت کی کہ ایک ایک حدیث سے کتنے کتنے مسائل استنباط کیے، ان کو محفوظ رکھا اور پھیلایا۔ اس حدیث میں ایک اشکال یہ بھی کیا گیا ہے کہ اس میں جانور کا پنجرہ وغیرہ میں بند کرنا اور بچنے کا اُس سے کھینا وارد ہے۔

ليخالطنا: [أي: يمازحنا مع أنس هه وأهل بيته.] حتى: قال: النووي: غاية لقوله: "يخالطنا" أي: انتهى مخالطته بأهلنا كلها حتى الصبي. لأخ لي: [أي: أخ من الأمّ، اسمه حفص، وقيل: كبشة بن أبو طلحة زيد بن سهل الأنصاري، وأمّه أمّ سليم.] النغير: [طائر كالعصفور أحمر المنقار.] أنه كتّى: هذا إذا كان ابتداء التكنية على لسانه هي، وفي الصحيحين عن أنس قال: كان رسول الله في أحسن الناس خلقا، وكان لي أخ يقال له: أبو عمير، وكان له نغير يلعب به. الحديث. وظاهره أنه كان يكني به من أول الأمر، إلا أن في خطابه هي إياه بالكنية تقريراً له وحجة للجواز، وأنه لا يدخل في الكذب؟ لأن القصد من التكنية التعظيم والتفاول لا حقيقة اللفظ من إثبات الأبوة والبنوة.

لا بأس إلخ: قال القاري: محله إذا علم أنه لا يعذبه يعني: فلا يشكل عليه أنه تعذيب للحيوان، وقد صحح النهي عنه. قال المناوي: إن قامت قرينة قوية على أن الصبي لا يفعل به ما فيه تعذيب بل يلعب لعبا مباحا ويقوم بمؤنته جاز، وإلا لا. قال القاري: وفيه حواز استمالة الصغير وإدخال السرور عليه والتقييد بالصغير يفيد أن الكبير ممنوع من اللعب بالطير؛ لما ورد: من اتبع الصيد فقد غفل.

فمازحه النبي على فقال: يابا عمير! ما فعل النغير؟. حدثنا عباس بن محمد الدُّوريّ، أخبرنا عليّ بن الحَسَن بن شقيق، أخبرنا عبد الله بن المبارك، عن أسامة بن زيد، عن سعيد المقبريّ، عن أبي "هريرة ﴿ فَهُلَّهُ قَالُ: قَالُوا: يَا رَسُولُ اللَّهُ! إنك تَدَاعَبِنا؟ فَقَالَ: نَعْم، غَيْرُ أَنِي لا أقول إلا حقا، تداعبنا يعني تمازحنا. حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا خالد بن عبد الله، عن حُميدٍ، عن أنس أبن مالك ﴿ مَالِكَ هُمِهِ: أَنْ رَجَلًا استحمل رَسُولَ الله ﷺ، فقال: إني حاملُكُ على ولد ناقَّة،

یہ جانور کو عذاب دینااور ستاناہے،اور جانور کو عذاب دینے کی حدیث میں ممانعت آئی ہے۔اس کا جواب یہ ہے کہ محض بند کرنا یا اُس سے دل بہلانااور کھیلنا عذاب دینا نہیں ہے، ستانااور عذاب دینا دوسری چیز ہے۔اسی وجہ سے علاء نے لکھاہے کہ جانور کار کھنا اُسی کیلئے جائز ہے جو اُس کو ستائے نہیں، اُس کی خیر خبر رکھے اور جو بچہ ناسمجھ ہویا سخت دل ہو کہ جانور کو تکلیف پہنچاتا ہو اُس کے لئے جائز نہیں ہے۔

حضور النَّيْ الله عند الله الله عند عند عند عند عند عند عند عند الله عند الله عند الله عند عند عند الله عند الل خداق سے منع بھی فرما رکھا ہے اور ویسے بھی برائی کی شان کے خلاف ہے کہ بد وقار کو گراتا ہے۔ حضور النافی نے فرما دیا کہ میری خوش طبعی اس میں داخل نہیں ہے، چنانچہ شروع باب میں اس کی پچھ تفصیل گزر چکی ہے۔

(٣) حفرت انس بنالنفی کہتے ہیں کہ کسی شخص نے حضور اقدس سنتی کیا ہے در خواست کی کہ کوئی سواری کا جانور مجھے عطافرما دیا جائے۔ حضور سن کی نے فرمایا ایک اونٹن کا بچہ تم کو دیں گے۔ سائل نے عرض کیا کہ حضور! میں بچہ کو کیا کروں گا؟

فمازحه: وذلك لأنه رآه حزينا فقال: ما لك؟ فقيل: مات نغير. على بن الحسن: كذا صوبه المناوي، قال: وفي نسخة ضعيفة: الحسين بالتصغير، قال ميرك: وهو غلط. قلت: وليس في الرواة أحد اسمه على بن الحسين بن شقيق. تداعبنا: مدرج من كلام المصنف أو أحد مشايخه، وكرره ليفسره، وهو بالدال والعين المهملتين والباء الموحدة. قال الزمخشري: الدعابة كالفكاهة والمزاحة مصدر، وفي المصباح: دعب يدعب كمزح يمزح وزنا ومعنى. استحمل: [طلب من الرسول ﷺ أن يحمله أي يعطيه حمولة يركبها] أي: سأله أن يحمله على دابة، والمراد أن يعطيه حمولة يركبها. فقال: يا رسول الله! ما أصنع بولد الناقة؟ فقال: وهل تَلِد الإبل إلا النُّوق؟!. حدثنا إسحاق بن منصور، حدثنا عبد الرزاق، حدثنا معمر، عن ثابت، عن أنس بن مالك الله الله أن رجلا من أهل البادية، كان اسمه: زاهرا وكان يُهدي إلى النبي ﷺ هديّة من البادية، فيُجَهَّزه النبي ﷺ إذا أراد أن يخرج، فقال النبي ﷺ: إن زاهرًا باديتنا، ونحن حاضروه، وكان رسول الله عبه، وكان رَجُلًا دميْمًا،

( مجھے تو سواری کے لئے جا بے)۔ حضور الن کی فرمایا کہ ہر اونٹ کسی اونٹن کا بچہ ہوتا ہے۔ فاکدہ: ساکل کا گمان یہ ہوا کہ وہ چھوٹانا قابل سواری ہوگا۔ اس حدیث میں علاوہ مزاح کے اس طرف بھی اشارہ ہے کہ آ دمی کو گفتگو میں دوسرے کی بات کمال غور و فکر ہے سنی اور مسجھنی جاہئے۔

(۵) حضرت انس خلاف کہتے ہیں کہ ایک شخص جنگل کے رہنے والے، جن کا نام زاہر بن حرام تھا، وہ جب حاضر خدمت ہوتے تو جنگل کے ہدایاسبزی، ترکاری وغیرہ حضور اقدس شکھیا کی خدمت میں پیش کیا کرتے تھے اور وہ جب مدینہ منورہ سے واپس جانے کا ارادہ کرتے تھے تو حضور اقد س سنگی شہری سامان خور دونوش کا ان کو عطا فرماتے تھے۔ ایک مرتبہ حضور لنگالیکم نے ارشاد فرمایا کہ زاہر ہمارا جنگل ہے اور ہم اُس کے شہر ہیں۔

بولد الناقة: توهم أن المراد بولدها هو الصغير من أولادها كما هو المتبادر إلى الفهم. الإبل: أي: صغرت أو كبرت، والمعنى: ما تلدها جميعاً. النوق: بضم النون جمع الناقة، وهي أنثى لإبل. وحاصله: أن جميع الإبل ولد الناقة صغيرًا كان أو كبيرًا. زاهرا: هو ابن حرام الأشبعي شهد بدراً. من البادية: أي: حاصلة منها مما يوجد فيها من الأزهار والأثمار والنبات. فيُجهَزه: [أي: يعطيه ما يتجهز به إلى أهله مما يعينه على كفايتهم.]

باديتنا: أي نستفيد منه ما يستفيد الرجل من باديته من أنواع النبات، فصار كأنه بادية. وقيل: من إطلاق اسم المحل على الحال أو على حذف المضاف أي: ساكن باديتنا كما حقق في ﴿وَاسْأَلِ الْقَرُيَّةَ﴾ [يوسف: ٨٢]، وقيل: تاؤه للمبالغة، ويؤيده ما في بعض النسخ: بادينا. والبادي: هو المقيم بالبادية. دميمًا: [أي: أنَّه غير حسن الصورة والشكل مع كونه مليح السيرة } بالدال المهملة أي: قبيح الوجه كريه المنظر.

فأتاه النبي ﷺ يوما وهو يَبِيع متاعه واحتضنه من حلفه ولا يُبْصِره، فقال: من هذا؟ أَرْسِلني! فالتَفَتَ فعرف النَّبِيَّ ﷺ، فجعل لا يألُو ما ألصق ظهرَه بصدر النبي ﷺ حين عَرَفه، [لابنس]

حضور اقدس من کی کیا کو ان سے خصوصی تعلق تھا، زاہر مجھ بدشکل بھی تھے۔ ایک مرتبہ کسی جگہ کھڑے ہوئے وہ اپنا کوئی سامان فروخت کر رہے تھے کہ حضور اقد س منتی تشریف لائے اور پیچھے ہے اُن کی کولی ایسی طرح بھری کہ وہ حضور منتی کی کو دیکھ نہ سکیں، انھوں نے کہاارے کون ہے؟ مجھے جھوڑ دے! لیکن جب کن انکھیوں وغیرہ سے دیکھے کر حضور کو بہجیان لیا تواپی کمر کو بہت اہتمام ہے بیچھے کو کر کے حضور اقد س ملن کیا کے سینہ مبارک ہے ملنے لگے (کہ جتنی دیر بھی تلبّس رہے ہزار نعمتوں اور لذَّتوں سے بڑھ کرہے) حضور کھنے گئے نے ارشاد فرمایا کہ کون شخص ہے جواس غلام کو خریدے؟ زاہر نے عرض کیا کہ حضور!اگر آپ مجھے فروخت فرما دیں گے تو کھوٹااور کم قیت یائیں گے۔ حضور نے فرمایا کہ نہیں، اللہ کے نزدیک تو تم کھوٹے نہیں ہو بلکہ بیش قیت ہو۔ فائدہ: حضور اقدی سُلُّ کَیْ کا چھیے ہے تشریف لا کر کولی مجر لینااور آئکھوں پر ہاتھ رکھ لینا تو مزاح تھا ہی یہ ارشاد بھی مزاح ہی تھا کہ اس غلام کا کوئی خریدارہے، اس لئے کہ حضرت زاہر غلام نہ تھے، آزاد تھے مگر حضور کا یہ ارشاد بطور فرض اور تشبیہ کے تھا۔ بعض شرّاح نے لکھا ہے کہ یہ حدیث صورتِ مزاح میں ہے لیکن حقیقت کے اعتبار سے بڑی تحکمتیں اور اسرار اس میں ہیں، اس لئے کہ جب حضور نے ان کو اپنے سامان کی فرو نختگی میں نہایت مشغول پایا تو حضور کو اس میں انہاک اور ان کی توجہ الی اللہ کی کمی کا بظاہر خوف ہوا اس لئے اول کولی تھری کہ حضور کے ساتھ تلبّس رجوع الی اللہ کا ذر بعیہ ظاہر ہے اور پھر تنبیہ کے طور پر ارشاد فرمایا کہ اس غلام کا کوئی خریدار ہے، اس لئے کہ جو شخص غیر الله میں اس قدر مشغول ہو وہ گویا اپنی خواہشات کا بندہ ہے، لیکن حضور کے ساتھ اس ملبس سے إنابت الى اللہ ليعنى الله كى طرف توجه تام حاصل ہو چکی تھی اس لئے حضور نے پھر ان کو مشر دہ سُنایا کہ اللہ کے نزدیک تم کم قیمت نہیں ہو بلکہ بیش قیمت ہو۔

متاعه: [وكان متاعه قربة لبن وقربة سمن.] فاحتضه: عطف على "أتاه" وفي المشكوة بالفاء، كما في بعض النسخ ههنا أيضاً، وهو الأنسب أي: أدخله في حضنه قاله القاري. والحضن: ما دون الإبط إلى الكشح، والمعني: أدخل يديه تحت إبط زاهر فاعتنقه، "ولا يبصره" جملة حالية. ما ألصق: لفظ "ما" مصدرية أي: لا يقصر في لزق ظهره بصدر مصدر الفيوض تبركاً وتلذذاً. فجعل النبي الله يقول: من يشتري هذا العبد؟ فقال الرجل: يا رسول الله! إذا والله تجدي كاسداً، فقال النبي الله عند الله غال. حدثنا المبارك بن فقال النبي الله غال. حدثنا المبارك بن فضالة، عن الحسن قال: أتت عبد بن حميد، حدثنا مُصْعَب أن بن المقدام، حدثنا المبارك بن فضالة، عن الحسن قال: أتت عجوز النبي الله فقال: يا أم فلان! عجوز النبي الجنة، فقال: يا أم فلان! إن الجنة لا يدخلها عجوز، قال: فَولّت تبكي، فقال: أخبروها ألها لا تدخلها وهي عجوز،

(۱) حسن بھری بلطیعیلے کہتے ہیں کہ حضور اقد س سلطی کیا کہ خدمت میں ایک بوڑھی عورت حاضر ہوئی اور عرض کیا کہ یا رسول اللہ! وعا فرما دیجے کہ حق تعالیٰ جَلَالًا مجھے جنّت میں داخل فرما دے۔ حضور کی گئی نے ارشاد فرمایا کہ جنت میں بوڑھی عورت واخل نہیں ہو گئی۔ وہ عورت روتی ہوئی لوٹے گئی۔ حضور نے فرمایا:اُس سے کہہ دو کہ جنت میں بڑھا ہے کی حالت میں داخل نہیں ہوگی، بلکہ حق تعالیٰ جَلَالًا سب اہل جنت عور توں کو نُو عمر کنواریاں بنا دیں گے۔ اور حق تعالیٰ جَالًا سب اہل جنت عور توں کو نُو عمر کنواریاں بنا دیں گے۔ اور حق تعالیٰ کے اس قول اللہ اَنْشَانُناهُنَّ إِنْشَاءُ فَحَعَلْنَاهُنَّ أَنْكَاراً ﴾ [الواقعة: ٢٥ - ٣٦] میں اس کا بیان ہے،

هذا العبد: قيل: معناه: من يشتري مثل هذا العبد في الدمامة، أو من يستبدله مني بأن يأتي بمثله، أو من يقابل هذا العبد الذي هو عبد الله بالإكرام والتعظيم، والكلّ متكلف قاله المناوي، قال القاري: فالوجه أن الاشتراء على حقيقة، وإن العبد فيه تورية، ولا يلزم من هذا القول - لا سيما والمقام مقام المزاح - إرادة تحقق بيعه ليشكل على الفقيه بأن بيع الحر غير حائز اه.. تجدين كاسدًا: [الرحيص الذي لا يرغب فيه أحد] أي: إذا عرضتني على البيع إذا تحدين متاعاً رحيصاً أو غير مرغوب فيه، وفي بعض النسخ: "تحدوني" بلفظ الجمع لتعظيمه أو الضمير له ولاصحابه، قال المناوي: والأوفق بقواعد العربية الإفراد. مصعب: بصيغة المفعول من الأصعاب بالصاد المهملة، وفي نسخة بدله منصور، قال ميرك: وهو خطأ. والمقدام بكسر الميم وسكون القاف. وفضالة بفتح الفاء. والحسن البصري التابعي المعروف، فالحديث مرسل. عجوز: أي: امرأة كبيرة السن، ولا تقل: عجوزة إذ هي لغة: رديئة على ما في القاموس. قيل: اسمها صفية بنت عبد المطلب أم الزبير بن العوام وعمة النبي من قاله الشراح. فلان: قال الراوي: نسي الاسم الذي جرى على لسانه من قاقام المطلب أم الزبير بن العوام وعمة النبي من قاله الشراح. فلان: قال الراوي: نسي الاسم الذي حرى على لسانه في فاقام المطلب أم الزبير بن العوام وعمة النبي من قاله الشراح. فلان: قال الراوي: نسي الاسم الذي حرى على لسانه في فاقام المطلب أم الزبير بن العوام وعمة النبي قاله قال قال: يا أم الزبير؛ لأن صفية هذه أمه كما تقدم.

إِن الله تعالى يقول: ﴿ إِنَّا أَنْشَأْنَاهُنَّ إِنْشَاءً فَجَعَلْنَاهُنَّ أَبُّكَاراً ﴾ [الواقعة: ٣٥-٣٧]

جس کا ترجمہ اور مطلب سے ہے کہ ہم نے ان عور تول کو خاص طور پر بنایا ہے بعنی ہم نے ان کو ایسا بنایا کہ وہ کنواریاں ہیں (بیان القرآن) یعنی ہمیشہ کنواریاں ہی رہتی ہیں، صحبت کے بعد پھر کنواریاں بن جاتی ہیں۔

يقول: اختلفوا في تفسير الآية كما بسط في محله، ومما يناسب المقام ما في جمع الوسائل، إذ قال: وفي الحديث: هن اللواتي قبضن في دار الدنيا عجائز خلقهن الله بعد الكبر فجعلهن عذارى متعشقات إلى آخر ما بسطه. إنشاء: [أي: إنّا خلقنا النسوة خلقًا جديدًا من غير توسط الولادة.] أبكارًا: [أي: عذارى وإن وطئن كثيرا، فكلما أتاها الرجل وجدها بكرا.]

# بابُ ما جاء في صفة كلام رسول الله على في الشّعر حدثنا على بن حُجر، حدثنا شريك، عن المقدام بن شُرَيح، عن أبيه،

## باب۔ حضور اقد س لٹنگائیا کے ارشادات در باب اشعار

الشعر: قيل: أصله الشعر بفتحتين، وسمي الشاعر شاعراً، لفطنته ودقة معرفته، فالشعر في الأصل علم للعلم الدقيق، وصار في المتعارف اسماً للموزون المقفّى من الكلام، والشاعر المختص بصناعته كما قاله الراغب، وقيل: الشعر: هو كلام موزون مقفّى قصداً، فخرج بهذا القيد ما صدر منه شخ من الكلام الموزون، أما ما وقع في الكتاب المكنون فلا شك أنه مقرون بالإرادة والمشية التي هي معنى القصد؛ لأنه لا يقع في الكون شيء دون المشية. ولعل الجواب: أنه ليس مقصوداً بالذات وأنه وقع تبعاً كما حقق في بحث الخير والشر قاله القاري. أبيه: [أي: شريح الكوفي من أصحاب علي المنه، أدرك زمن النبي الله المقال مع أبي بكرة بسجستان.]

کھے بھلائی یا بُرائی نہیں ہے، مضمون صحیح اور مفید ہے تو شعر انجھی چیز ہے اور مضمون جھوٹ یا غیر مفید ہے تو جو تھم اُس مضمون کا ہے وہی تھم شعر کا بھی ہے، یعنی جس درجہ میں وہ مضمون نا جائز ہے یا حرام یا مکر وہ ہے یا خلاف اولی ہے اُسی درجہ میں شعر بھی ہے، لیکن بہتر ہونے کی صورت میں بھی اس میں انہاک اور کثرت سے مشغولی ممنوع ہے۔ اس باب میں مصنف والنے پیلے نے نو حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) حضرت عائشہ فی ایسے کسی نے پوچھا: کیا حضور اقد سی الی گئی کبھی شعر بھی پر ہے تھے؟ انھوں نے فرمایا کہ ہاں! مثال کے طو پر کبھی عبد اللہ بن رواحہ کا کوئی شعر بھی پڑھ لیتے تھے (اور بھی بھی کسی اور شاعر کا بھی) چنانچہ بھی (طرفہ کا) یہ مصرعہ بھی پڑھ دیا کر تھے تھے: ویاتیك بالا خبار من لم تزود. یعنی تیرے پاس خبریں بھی وہ شخص بھی لے آتا ہے جس کو تو نے کسی قتم کا معاوضہ نہیں دیا۔ یعنی واقعات کی شخین کے لئے کسی جگہ کے حالات معلوم کرنے کے لئے تنخواہ دینا پڑتا ہے، مگر بھی گھر بیٹے بٹھائے کوئی آکر خود بی پڑتی ہے، سفر خرچ دے کر آدمی کو حالات معلوم کرنے کے لئے کرنا نہیں پڑتا۔ بعض علماء نے لکھا ہے کہ یہ حضور سی گئی نے اپنی سارے حالات سنا جاتا ہے، کسی قتم کا خرچ بھی اُس کے لئے کرنا نہیں پڑتا۔ بعض علماء نے لکھا ہے کہ یہ حضور سی گئی نے اپنی

قالت: أي عائشة، وفي عدة النسخ: قال، فالضمير لشريح. يتمثّل: أي يستشهد، يقال: تمثل أي أنشد شعرا، وتمثل بشيء: ضربه مثلاً. ويتمثّل: يشكل عليه: أن الظاهر المتبادر من الحديث أن هذا البيت من كلام ابن رواحة، ويزيد الإشكال ما في نسخة أخرى بلفظ: "ويتمثل بقوله" وقد اتفقوا على أن هذا البيت من كلام طرفة. والجواب أن قوله: "ويتمثل" كلام مستأنف، والضمير المجرور في قوله: "بقوله" راجع إلى القائل أو الشاعر، فهو معاد إلى غير المذكور لشهرة قائله بينهم، فيكون معنى الحديث: قالت: كان أحيانا يتمثل بشعر ابن رواحة وأحيانا يتمثل بقول الشاعر هذا. ويأتيك: وهو من قصيدة طرفة بن عبد، المعلقة على الكعبة من جملة المعلقات السبع، وصدر البيت: ستبدي لك الأيام ما كنت جاهلاً. قال القاري: الظاهر أنه عليه الصلوة والسلام تمثل بالمصراع الأحير، أراد بإتيان الأحبار من غير التزويد نفسه الشريفة كما يشير إليه قوله عزاسمه: ﴿قُلُ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ﴾ [الفرقان: ٥٧].

حدثنا عبد الرحمن بن مهديّ، حدثنا سفيان، عن عبد الملك بن عُمير، حدثنا أبو سلمة، عن أبي هريرة هي قال: قال رسول الله الله إن أصدق كلمة قالها الشاعر كلمة لبيد: ألا كل شيء ما خلا الله باطل. وكاد أميّة بن أبي الصّلْت أن يُسلم.

مثال ارشاد فرمائی کہ بلا کسی اجرت اور معاوضہ کے گھر بیٹے جنت، دوز خ، آخرت، قیامت، پچھلے انبیاء کے حالات اور آئندہ آن واحہ تو والے واقعات سناتا ہوں پھر بھی یہ کافر قدر نہیں کرتے۔ اس حدیث میں ودشاعروں کا ذکر ہے: حضرت عبد اللہ بن رواحہ تو مشہور صحابی ہیں، حضور کی بجرت سے پہلے ہی مسلمان ہوگئے تھے اور حضور کے سامنے ہی غزوہ موتہ میں شہید ہوگئے تھے۔ طرفہ عرب کا مشہور شاعر ہے، ادب کی مشہور کتاب ''سبعہ معلقہ'' میں دوسر امعلقہ اس کا ہے، اس نے اسلام کا زمانہ نہیں پایا۔ (۳) ابو ہریرہ والی کہ حضور اقد سی شہور کتاب 'اسبعہ معلقہ'' میں دوسر امعلقہ اس کا ہے، اس نے اسلام کا زمانہ نہیں پایا۔ ربیعہ کا یہ کلمہ ہے: الاکل شیء ماخلا اللہ باطل، آگاہ ہو جاؤا اللہ بُلُ فَا کے سوا دنیا کی ہر چیز فائی ہے اور امیہ بن ابی الصلت قریب تھاکہ اسلام لے آئے۔ فائدہ: لبید ایک مشہور شاعر سے لیکن مسلمان ہونے کے بعد سے شعر کہنا چھوڑ دیا تھا، یہ کہتے تھے قریب تھاکہ اسلام لے آئے۔ فائدہ: لبید ایک مشہور شاعر سے لیکن مسلمان ہونے کے بعد سے شعر کہنا چھوڑ دیا تھا، یہ کہتے تھے کہ یہ تھاکہ اسلام لے آئے۔ فائدہ: لبید ایک مشہور شاعر سے لیکن مسلمان ہونے کے بعد سے شعر کہنا چھوڑ دیا تھا، یہ کہتے تھے دوسر امصرعہ یہ ہے: وکل نعیم لا محاللہ ذائل۔ یہ مکرم صحابہ میں ہیں، ایک سوچالیس یاس سے پچھ زیادہ عمر ہوئی۔ اس کا دوسر امصرعہ یہ ہے: وکل نعیم لا محاللہ ذائل۔ جس کا ترجہ یہ ہے کہ دنیا کی ہر نعت کسی نہ کسی وقت میں زائل ہونیوالی ہے۔

لبيد: بن أبي ربيعة العامري، وفد على النبي الله وحسن إسلامه، نــزل الكوفة، ومات سنة إحدى وأربعين، وله من العمر مائة وأربعون سنة، وقيل: مائة وسبع وحمسون سنة، وقيل غير ذلك، مشهور من فصحاء العرب وشعرائهم، ولما أسلم لم يقل شعراً، وقال: يكفيني القرآن. باطل: المراد به الفاني، وإنما كان كلامه أصدق؛ لأنه وافق أصدق الكلام، وهو قوله تعالى: ﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهَهُ ﴾ [القصص: ٨٨] وتمام البيت: وكل نعيم لا محالة زائل. والمراد بالنعيم نعيم الدنيا؛ لقوله بعد ذلك: نعيمك في الدنيا غرور وحسرة. وأنت قريباً عن مقيلك راحل.

أبي الصّلت: أمية بالتصغير، ابن أبي الصلت بفتح فسكون أي: ابن ربيعة الثقفي، كان ينطق بالحقائق، وقد كان متعبداً في الجاهلية ويتدين، ويؤمن بالبعث لكنه أدركه الإسلام و لم يسلم قاله القاري، رثا من قتل ببدر من الكفار، ثم مات أيام حصار الطائف كافراً سنة ثمان، وقيل: تسع. حدثنا محمد بن المثنى، أنبأنا محمد بن جعفر، حدثنا شُعبة، عن الأسود بن قيس، عن "جُندب بن سُفيان البَجَلِيّ قال: أصاب حجرً إصبع رسول الله ﷺ

امیتہ بن ابی الصلت بھی ایک مشہور شاعر تھاجو اپنے اشعار میں حقائق باند ھتاتھا، قیامت کا قائل تھالیکن توفیق ایزدی شاملِ حال نہ ہوئی اس لئے مسلمان نہیں ہوسکا۔ آٹھویں حدیث کے ذیل میں اس کی کسی قدر تفصیل بھی آرہی ہے۔

(٣) جندب بن عبد الله كہتے ہيں كہ ايك مرتبه ايك پھر حضور اقد س النظائياً كى أنگل مين لگ گياتھا جس كى وجہ سے وہ خون آلودہ ہو گئ بھى تو حضور نے بيہ شعر پڑھا جس كا حاصل ترجمہ بيہ ہے: توايك اُنگلى ہے جس كواس كے سواكوئى مصرت نہيں كپنچى كہ خون آلودہ ہو گئى اور بيہ بھى رائيگال نہيں بلكہ الله كى راہ ميں بيہ تكليف پېنچى جس كا ثواب ہوگا۔

فائدہ: اس حدیث میں بھی وہ اشکال کیا جاتا ہے کہ حضور اقد س النے گئے نے شعر کیسے فرمایا؟ اس کا مختفر جواب گرز بھی چکا ہے، اس خاص جگہ پر بیہ بھی ایک جواب دیا جاتا ہے کہ بیر رجز کہلاتا ہے، شعر نہیں ہے۔ بعض لوگوں نے یہ کہا کہ ایک آ دھ شعر کہنے ہے آ دمی شاعر نہیں ہوتا، لبذا بیہ آ یت: ﴿وَمَاعَلَّمَنَاهُ الشَّعْرِ﴾ [بس: ٦٦] کے خلاف نہیں۔ بعض نے کہا ہے کہ دمیت اور لقیت کی تاء ساکنہ ہے مکسورہ نہیں، اس صورت میں موزونیت سے بھی نکل گیا۔ بندہ ناچیز کے نزویک اگر اس کو جیہ بی کی توجید بید کی جائے کہ بیہ شعر حضور اقد س الن آگا کا نہیں بلکہ منقول تھا کی دوسر سے شاعر کے کلام سے تو اس صورت میں کی توجید بید کی جائے کہ بیہ شعر حضور اقد س الن آگا کا نہیں بلکہ منقول تھا کی دوسر سے شاعر کے کلام سے تو اس صورت میں کسی اور توجید کی ضرورت نہیں رہے گی، چنانچہ واقدی نے اس شعر کو ولید بن ولید کا بتایا ہے اور ابن ابی الدنیا نے اپنی کتاب "کاسبتہ النف" میں ابن رواحہ کی طرف نسبت کیا ہے۔ وو شاعروں سے کی ایک شعر کا ورود ممنوع نہیں اس لئے ممکن ہے کہ دونوں نے یہ شعر کہا ہو۔ اس میں اختلاف ہے کہ بیہ قضر کہا گا ہے؟ جمہور علاء کی رائے یہ ہے کہ جنگ اُحد کا ہے وار بعض لوگ اس کو بھر قسے قبل بتاتے ہیں۔

جندب بن سفيان: هوجد حندب بضم حيم ودال ويفتح، ابن عبد الله، فهو منسوب إلى حده. والبحلي بفتحتين: نسبة إلى بحيلة. أصاب: اختلفوا في أنه كان في بعض غزواته كما هو المشهور أو كان قبل الهجرة، وقيل: كان لحيد بمشي إلى الصلاة، وقيل: كان في الغار؛ لما في رواية مسلم: كان لله في غار فدميت إصبعه، قال الباجي: لعله غازيا، فتصحف؛ لما في الرواية الأحرى: "في بعض المشاهد". وتعقب بأن القول بالتصحيف لايصح لفظا ولا معنى، ومثل هذا الطعن لا يجوز في حديث مسلم. قال القاري: فالتحقيق أنه كان في غار من حبل أحد، ولا مانع من الحمل على تعدد الواقعة.

فَدَمِيتُ فَقَالَ: هَلَ أَنتِ إِلا إصبع دميتِ - وفي سبيل الله مالقِيْتِ. حدثنا ابن أبي عمر، حدثنا سفيان بن عيينة، عن الأسود بن قيس، عن جُندب بن عبد الله البَجَليّ نحوه. حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا يجيى بن سعيد، حدثنا سفيان الثوريّ، حدثنا أبو إسحاق، عن البراء "بن عازب على قال: قال له رجل: أفررتم عن رسول الله ﷺ يا أبا عُمَارة؟ فقال: لا،

(۴) براہ بن عازب کی نے سے کی نے پوچھا: کیا تم سب لوگ حضور اقد کی کھوٹو کر جنگ حنین ہیں بھاگ گے تھ؟ انھوں نے فرمایا کہ نہیں، حضور اقد کی کھیٹے نہیں کھیری بلکہ فوج میں سے بعض جلد بازوں نے (جن میں اکثر قبیلہ بن سلیم اور کمہ کے نو مسلم نوجوان تھے) قبیلہ ہوازن کے سامنے کے تیروں کی وجہ سے منہ پھیر لیا تھا۔ حضور اقد کی کھیٹی اور جن کے ساتھ اکا بر صحاب کا ہونا ظاہر ہے، اپنی نچرہ پر سوار تھے اور ابو سفیان بن الحارث اُس کی لگام کو پکڑے ہوئے تھے۔ حضور اُس وقت بید فرما رہے تھے: آناالمبی لا کذب اُنااہن عبدالمطلب میں بلا شک و شبہ نبی ہوں اور عبد المطلب کی اولاد (پوتا) ہوں۔ فاکدہ: حضور اقد کی تھی اور یہ وقت گویا سی تھید ہوا عبد المطلب کی طرف اس لئے نسبت کی ایس کے اپنے داوا عبد المطلب کی طرف اس لئے نسبت کی اور یہ وقت گویا سی تھید ہوں کا تھا۔ بعض نے یہ وجہ بتائی ہے کہ چونکہ آپ کے والد کا انتقال زمانہ حمل ہی میں ہوگیا تھا اس لئے آپ ابن عبد المطلب ہی کے ساتھ مشہور تھے۔ نیز یہ بھی کہا گیا کہ چونکہ عبد المطلب مشہور سر دار تھے اس لئے شہرت کی وجہ سے اُس طرف نسبت فرمائی۔ حافظ ابن حجر رہا ہے والوں کو یہ مشہور تھی کہ عبد المطلب کی اولاد میں ایک مختص پیدا ہوگا جس سے لوگوں کو بہ بھی لکھی ہے کہ کفار میں یہ بات مشہور تھی کہ عبد المطلب کی اولاد میں ایک مشہور چیز یاد دلائی۔ ایک دونے سے اس اور ان کوں کو یہ مشہور چیز یاد دلائی۔

فدميت: بفتح الدال وكسر الميم يقال: دميت إصبعه وأدميتها ودميتها. مالقيت: "ما" موصولة مبتدأ و"في سبيل الله" خبره، يعني: فلا تبالي بل افرحي، وقضية كسر ليلى قدح المجنون شهيرة، وأمثالها في سير المحب والمحبوب كثيرة. سفيان: عن سفيان، أعاد الحديث بسند آخر؛ ليدل على أن جندب بن سفيان المذكور في السند السابق هو ابن عبد الله هذا. رجل: جاء في رواية أنه من قيس لكن لا يعرف اسمه. أفررتم: [أي: أهربتم من العدو يوم حنين.] عن رسول الله: متعلق بمحذوف أي: معرضين عنه وتاركين له، أو منكشفين عنه بوضوح أن فرارهم كان عن الكفار لا عنه على عمارة: بضم العين المهملة وتخفيف الميم كنية البراء. لا: [أي: لم نفر كلنا بل بعضنا، لأن أكابر الصحب لم يفروا.]

والله ما ولّى رسول الله ﷺ، ولكن سَرَعان الناس، تلقَّتهم هوازن بالنّبل، ورسول الله ﷺ على بَعْلته، وأبو سفيان بن الحارث بن عبد المطّلب آخذ بلجامها، ورسول الله ﷺ يقول: أنا النبي لا كذب – أنا ابن عبد المطّلب.

غودہ حنین سنہ ۸ ہجری میں ہوا ہے۔ قبائل عرب ایک زمانہ سے اپنے اسلام لانے میں فتح مکہ کے منتظر تھے کہ اگر حضور التحقیق نے اس پر قبضہ کر لیا تب تو سمجھو کہ آپ غالب ہیں اور بے چوں و چرااطاعت کرواور اگر مکہ مکرمہ فتح نہ ہو تو سمجھ لو کہ بیہ لوگ غالب نہیں ہو سکتے۔ بالآخر جب مکہ مکرمہ فتح ہوگیا تو قبیلہ ہوازن وغیرہ نے بھی جو مواضع حنین وغیرہ کے رہنے والے تھے، اپنی قسمت آزمائی کا فیصلہ چاہااور چند قبائل نے مل کر کیجائی لڑائی کے خیال سے حنین پر جو مکہ مکر مہ سے طائف و عرفات کی جانب میں تقریباً دس میل کے فاصلہ پر واقع ہے، وہاں مجتمع ہوئے۔ ہر چند کہ بعض تج بہ کار بوڑھوں نے ان کو اس ارادہ سے روکا مگر بعض جو شلے نوجوانوں نے نہ مانا اور ہد کہہ کر کہ مسلمانوں کو اب تک تج بہ کار لڑنے والوں سے سابقہ نہیں پڑا سے روکا مگر بعض جو شارے وارپ سے بیں مہادا ہم پر بھی حملہ کریں اس لئے خود ہی ابتدا کرنی چاہئے، ہیں ہزار سے زیادہ شااس لئے غالب ہوتے جارہے ہیں مبادا ہم پر بھی حملہ کریں اس لئے خود ہی ابتدا کرنی چاہئے، ہیں ہزار سے زیادہ

رسول الله: سئل عن فرارهم فأجاب بعدم فراره على إما لأنه يلزم من ثبات الرسول عدم فرار أكابر الصحابة، وإما لأن فرارهم يوهم تولية الرسول لله ليعد ثباته منفردًا، ولم ينقل أنه على الهزم في موطن قط، ومن ثم أجمعوا على أنه لا يجوز الالهزام عليه قط، فمن زعم أنه الهزم وقصد التنقيص كفر، وإن لم يقصد أدّب تأديباً عظيماً عند الشافعي، وقتل عند مالك قاله المناوي. قلت: والأوجه عندي في الجواب أن مدار فرار الخميس على القلب، والنبي لله كان في القلب، وعلى هذا يطابق الجواب السؤال، ويصح الاستدراك أيضاً. والمعنى: أن القلب يعني النبي الله ومن معه لم يتولوا بل تولى سرعان الناس الذين كانوا في المقدمة. سرعان: بفتح السين والراء ويسكن: أوائلهم، وأطال الكلام في ضبطه المناوي.

هوازن: [قبيلة مشهورة بالرمي لا تخطئ سهامهم.] بغلته: [أي: البيضاء التي أهداها له المقوقس، وهي دلدل ماتت في زمن معاوية في أبو سفيان: [ابن عم رسول الله وأخوه من الرضاعة، كان يألفه قبل البعثة، كان شاعرا فارسًا، فلما بعث على آذاه، ثم أسلم وحسن إسلامه.] يقول: قال الحافظ ابن حجر: أجيب عن مقالته على هذه بأجوبة: منها أنه نظم غيره وأنه كان فيه: أنت النبي لا كذب أنت ابن عبد المطلب. فذكره بلفظ: أنا في الموضعين، ومنها أنه رجز ليس بشعر، وهذا مردود، ومنها أنه لا يسمى شعراً حتى يتم قطعة، وهذه كلمات يسيرة ولا تسمى شعراً، ومنها أنه خرج موزونا ولم يقصدبه الشعر، وهذا أعدل الأجوبة.

مجتمع لڑائی کے لئے جمع کر لیا۔ حضور لٹھ کیا کو جب اس کا علم ہوا تو دس بارہ ہزار کا مجتمع جس میں مہاجرین وانصار اور فتح مکہ کے نو مسلم شریک تھے، نیز ایک جماعت کفار مکہ کی بھی شریک تھی جو ابھی تک مسلمان نہیں ہوئی تھی، ان میں ہے بعض لوگ ننیمت کے لا کچ سے شریک ہوئے تھے اور بعض لوگ محض لڑائی کا نظارہ دیکھنے گئے تھے۔ حضور اس لشکر کے ساتھ ۲ شوال سنہ ۸ ججری کو حنین کی جانب روانہ ہوئے۔ مسلمانوں کو حنین تک چنچنے کے لئے ایک نہایت تنگ گھاٹی ہے گزر نا بیتا تھا۔ د شمنول نے اپنے لشکر کو اُن پہاڑوں میں چھیار کھا تھا، جیسے ہی مسلمان وہاں کو گزرے انھوں نے د فعیۃ تیروں کا نشانہ بنایا۔ مسلمان اس بے خبری کے حملہ ہے سخت گھبرائے اور پریثان ہو کر ادھر اُدھر متفرق ہوگئے۔

بخاری کی روایت میں ہے کہ مسلمانوں کے ابتدائی حملہ میں کفار کو ہزیمیت ہوئی اور وہ پیچھے بھاگے۔ یہ لوگ غنیمت جمع کرنے میں لگ گئے کہ دفعتہ ان لوگوں نے جو پہاڑیوں کے درمیان جھیے ہوئے تھے حاروں طرف سے حملہ کر دیا، یہ مجمع نہایت پریشانی کی حالت میں او هر اُو هر منتشر مو گیا۔ حضور اقد س فینگیا کے ساتھ بجز چند اکابر صحابہ حضرت ابو بمر فیلنٹون، حضرت عمر خلافئی، حضرت علی خلافئی، حضرت عباس خلافئی، وغیرہ وغیرہ چند حضرات کے کوئی بھی نہیں رہا تھا، اس پریشانی کی حالت میں بعض ضعیف الاسلام لوگوں کا عقیدہ بھی متز لزل ہوااور بعض نے آ وازیں اور فقرے کسنا شروع کئے۔

بعض لوگ بھاگ کر مکہ واپس آگئے اور مسلمانوں کے مغلوب ہو جانے کا مشر دہ ان لوگوں کو سُنایا جو مسلمان نہ ہوئے تھے یا ظاہری طور پر اسلام قبول کر لیا تھا۔ حضور کا ہاشمی خون اس وقت جوش پر تھا، آپ نے اس خوف ناک منظر میں اپنی سواری ہے أتركريا پياده أناالنّبي لا كذب كهت موئ وشمنول كى فوج كا رُخ كيا اور حضرت عباس وللنفخ نے مهاجرين انصار اور اصحاب شجرہ کو علیحدہ علیحدہ ایک آیک آواز دی کہ کہاں جارہے ہو؟ ادھر آؤ۔ آواز کا سُننا تھا کہ پریشان حال متفکر جماعت لبیک کہتی ہوئی ایس جوش محبت میں لوٹی جیسے اونٹنی این بیٹ کی طرف لوٹتی ہے۔ مسلمانوں کا لوٹنا تھا کہ طرفین میں ایک گھسان کی لڑائی ہوئی۔ حضور اقدس سی نے نین سے کچھ مٹی کنگریاں وغیرہ اٹھاکر شاهت الو جُوہ کہتے ہوئے مقابل پر سیکی۔ تھوڑی دیر لڑائی کا بیر منظر رہائی کے بعد لڑائی کارُخ ایبا پھراکہ جس میدان میں مسلمان پریشان نظر آرہے تھے اب کافر بدحواس بھاگتے ہوئے نظرآنے لگے اور اپنامال ومتاع ،اہل وعیال مسلمانوں کے لئے مال غنیمت بناکر ایسے بھاگے کہ ادھر کارُخ بھی نہ کیا۔ قصہ حسب ضرورت مخضر طور سے لکھا گیا جو صاحب مفصّل دیکھنا جا ہیں کسی اُر دواسلامی تاریخ میں دیکھ لیں۔ متنعیبیہ: یہاں پر ایک امر پر تنبیہ اشد ضروری ہے اور وہ یہ ہے کہ کی واقعہ کے متعلق صرف ایک دو روایت دیکھنے ہے کہ سے کسی فتم کا اشکال پیدا کر لینا یہ علم کی کوتاہی ہے، کسی ایک دو حدیث میں اکثر واقعہ کی پوری تفصیل نہ آ سکتی ہے نہ مقصود ہوتی ہے، ہر واقعہ کے متعلق اگر کوئی رائے قائم کرنا ہو تو جب تک اُس واقعہ کے بورے حالات سامنے نہ ہوں رائے زنی ہے محل ہے۔ اسی جنگ حنین کے متعلق کسی مخضر تاریخ کو دکھے کر یا ایک دو حدیثوں کا ترجمہ دکھے کر یہ خیال کرنا کہ حضرات صحابہ کرام شاک خنین کی ساری جماعت یا یہ پورا لشکر دس ہزار کا بھاگ گیا تھا اور بجز دو چار نفر کے حضور کے ساتھ کوئی بھی نہیں رہا تھا، واقعہ کے خلاف ہونے کے علاوہ عقل سے بھی دور ہے۔ کفار کی جماعت جو ہیں ہزار سے زیادہ تھی اُس کو کیا مشکل تھا کہ دو چار نفر کا محاصرہ کر لیتے جب کہ سب بھاگ چکے تھے، چہ جائیکہ ایک روایت میں یہ آیا ہے کہ حضور تہا تھے، کوئی بھی ساتھ نہ تھا۔ زیادہ تعجب ان لوگوں پر ہے جو لڑائیوں کے حالات سے واقف ہوتے ہیں، لشکروں کی ترتیب اور حملہ کے حالات یہ واقف ہوتے ہیں، لشکروں کی ترتیب اور حملہ کے حالات یہ واقت ہوتے ہیں، لشکروں کی ترتیب اور حملہ کے حالات یہ واقت ہوتے ہیں، لشکروں کی ترتیب اور حملہ کے حالات یہ بھی ساتھ نہ تھا۔ زیادہ تھی وہ کی آئی روایت سے متعجب یا متاثر ہوں۔

لشکر کی عام ترتیب کے موافق پانچوں حصوں پر حضور اقد س سی نے اس لشکر کی بھی ترتیب فرمائی تھی، مقدمہ الجیش (لشکر کی عام ترتیب کے موافق پانچوں حصوں پر حضور اقد س سی قلب یعنی در میانی حصہ جس میں امیر لشکر کی حیثیت سے نبی کریم سی کی الم المیت کا اگلا حصہ ) مینہ میسرہ (دایاں بایاں حصہ ) قلب یعنی در میانی حصہ جس میں امیر لشکر کی بچھلا حضہ، اس کے علاوہ ہر ہر جماعت کا مستقل حصہ تھا جس کا ایک امیر مستقل حصہ تھا، اس کی جماعت اُس کے ساتھ تھی۔ مہاجرین کا جھنڈہ حضرت عمر فیا تھے میں تھا اور حضرت عمر فیا تھے میں منذر فیا تھے میں منذر فیا تھے میں منذر فیا تھے میں مقررہ جگہ پر مامور تھے۔

مقدمہ الجیش میں قبیلہ بنی سلیم کی جماعت تھی جس کا جھنڈہ حضرت خالد بن ولید کے ہاتھ میں تھا، یہ جماعت لشکر کا اگلا حصہ تھا، اسی جماعت کے ساتھ یہ قطئہ بیش آیا کہ جب یہ گھاٹیوں کے در میان سے نکلے تو دشمنوں نے اول پسپائی اختیار کی جس کی وجہ سے ان کو آگے بڑھنے اور اپنے کو غالب سمجھ کر مالِ غنیمت کی طرف متوجہ ہونے کا موقعہ ملا اور چھپے ہوئے دشمنوں نے چاروں طرف تیر برسانا شروع کر دیے۔ الیمی صورت میں اس جماعت کی پسپائی بھی فطری چیز تھی اور ان کی پسپائی سے تمام لشکر میں تثویش انتظار ادھر اُدھر دوڑنا ضروری تھا، لیکن اس کا مطلب یہ لینا کہ سارا ہی لشکر بھاگ گیا تھا، پورے حالات پر نظرنہ ہونے کی وجہ سے ہے۔

چنانچہ عبد الرحمن ایک شخص کا بیان نقل کرتے ہیں جو اُس وقت کافر تھا کہ ہم نے جب مسلمانوں پر حنین میں حملہ کیا اور ان کو پیچھے ہٹتے رہے، ہم لوگ ان کا تعاقب کرتے رہے اور ان کو پیچھے ہٹانا شروع کیا تو وہ ہمارے مقابلہ کی تاب نہ لا سکے اور پیچھے ہٹتے رہے، ہم لوگ ان کا تعاقب کرتے رہے اور آگے بڑھتے ہڑھتے ہڑھتے ہم ایک ایسے شخص تک پہنچ جو سفید نچر پر سوار تھے اور نہایت حسین چرہ والے، لوگ ان کے گرد جمع تھے۔ انھوں نے ہم کو دکھے کر شاھئب الوُ جُو واڑ حعُوا کہا، یہ کہنا تھا کہ ہم مغلوب ہونا شروع ہوگئے اور وہ جماعت ہم پر چڑھ گئی۔

اسی بنا پر حضرت براء نے شائل کی روایت میں جو اوپر گزری ہے کہا کہ حضور نے منہ نہیں پھیرا بلکہ کچھ تیزرولوگ جو تیروں کو بر داشت نہ کر سکے بھاگے تھے۔اس کے ساتھ ہی یہ قصّہ بھی پیش آیا کہ حضور اقدس منتخ کیا نے جس راتے ہے بڑھ رہے تھے اُس کو ترک فرما کر دائیں جانب کو بڑھنا شروع کیا۔ غور کرنے کی بات ہے کہ اس انتثار کی حالت میں لشکر کے اکثر حصہ کو کیسے بیہ معلوم ہو سکتا تھا کہ حضور نے اس وقت کس جانب کو بڑھنے کا ارادہ کیا، ایس حالت میں حضور کے قریب ایک وقت میں سوآ دمیوں کا رہ جانا جیہا کہ ایک روایت میں دارد ہے اور ایک موقعہ پر اتنی کا رہ جانا جیہا کہ دوسری روایت میں دارد ہے، حتی کہ جب حضور نے خچر کو تیزیٰ سے برمھایا تو سامنے سے لوگ ملتے رہے اور صرف بارہ آ دمی رہ گئے ، اور اس کے بعد صرف وہ حار شخص رہ گئے جو خچر کی باگ اور رکاب تھامے ہوئے تھے یار کاب وغیرہ پکڑے ہوئے تھے، حتی کہ جب خچر بھی حضور کی منشاء کے موافق نہ بڑھ سکا تو حضور اُس پر سے اتر کر تن تنہا کنکریوں کی ایک مٹھی لے کران کی طرف بڑھ گئے، یہی وقت ہے جس کو بخاری شریف کی روایت میں اس سے تعبیر کیا کہ حضور تنہا تھے کوئی بھی ساتھ نہ تھا۔ اس کے ساتھ ایک اجمالی مضمون اینے ذہن میں یہ ہونے سے کہ اس جنگ میں لوگ بھاگ گئے تھے یہ تجویز کر لینا کہ سارے ہی صحابہ حضور کے علاوہ بھاگ گئے تھے، پورے واقعات پر نظرنہ ہونے کا ثمرہ ہے۔ چونکہ بورے لشکر میں انتثار تھااور یقیناً بہت ہے لوگ بھاگ بھی رہے تھے بلکہ بعض لوگ اس ہزیمت ہے خوش بھی ہو رہے تھے، جبیا کہ مفصل واقعات میں ندکورہے، ایک کو دوسرے کی خبر نہ تھی، جبیا کہ انتثار کے وقت کا لازمی نتیجہ ہے، اس لئے حضور نے حضرت عباس فیل فیل ہے جو نہایت بلند آواز تھے، لوگوں کو آوازیں دلوائیں اور مہاجرین، انصار اصحاب شجرہ وغیرہ جماعتوں کو علیحدہ علیحدہ آ واز دلوائی جس کے شننے پر وہ سب پھر حضور کے گر د جمع ہو گئے،اور دوسرے حملہ میں میدان مسلمانوں کے ہاتھ تھا۔

حدثنا إسحاق بن منصور، حدثنا عبد الرزاق، حدثنا جعفر بن سُليمان، أنبأنا ثابت، عن أنس الله أن النبي الله وحو أنس الله أن النبي الله وحل مكّة في عمرة القضاء، وابنُ رَوَاحة يمشي بين يديه وهو

بہر حال اس مضمون میں کہ حضور اقد س سی کے ساتھ اُس وقت کتنے آ دمی تھے، مخلف رواییس ہیں اور ہر روایت اپنے اپنے موقع پر چیپاں ہے، حتی کہ صحیح بخاری کی روایت کہ حضور تن تنہا تھے کوئی ساتھ نہ تھا، بھی اپنی جگہ پر صحیح ہے کہ جب حضور نے فیچر سے اثر کر آ گے بڑھ کر ان پر کنگریاں یا مٹی بھیکی تو سب ہی اُس وقت بیچے رہ گئے تھے اور حضور تنہا بر سے چلے جارہے تھے، لیکن کسی روایت میں بھی یہ نہیں ہے کہ جینے کسی وقت حضور کے قریب تھے ان کے علاوہ باتی سب ہی بھاگ گئے تھے۔

(۵) انس والحد اپنی الک الله بین که جب حضور اقد س الفائل عمرة القصنا کے لئے مکہ مکر مد تشریف لے گئے تو عبد الله بن رواحہ اپنی گردن میں تکوار ڈالے ہوئے حضور اقد س الفائل کی اونٹنی کی مہار پکڑے ہوئے آگے آگے چل رہے سے اور یہ اشعار پڑھ رہے سے خلو ابنی الکُفاً والمخ کافر زادو! ہو، آپ کا راستہ جھوڑو، آج حضور اقد س کے مکہ مکر مہ آنے ہے روک دینے پر جیسا کہ تم گزشتہ سال کر چکے ہو، ہم تم لوگوں کی ایسی خبر لیس گے کہ کھو پڑیوں کو تن سے جدا کر دیں گے اور دوست کو دوست سے بھلا دیں گے۔ حضرت عمر بڑا لئے نے ابن رواحہ کو روکا کہ اللہ کے حرم میں اور حضور اقد س الفائل کے سامنے شعر پڑھتے جارہے ہو! حضور نے ارشاد فرمایا کہ عمر! روکو مت، یہ اشعار اُن پر اثر کرنے میں تیر برسانے سے زیادہ سے زیادہ سے تیاں۔

القضاء: أي قضاء عمرة الحديبية، وهو صريح لما قاله علماؤنا من أن المحصر يجب عليه القضاء، سواء كان حجه فرضاً أو نفلاً، أو كان إحرامه لعمرة قاله القاري. قلت: يعني أن تسميته بعمرة القضاء مؤيد لنا، وما أوله الشافعية من أن المراد به القضية بمعنى المقاضاة لايساعده اللفظ.

وابن رواحة: أي: عبد الله بن رواحة، وكان من أحد شعرائه على والحديث أخرجه المصنف في حامعه، ثم قال: وروي في غير هذا الحديث أن النبي الله دخل مكة في عمرة القضاء، وكعب بن مالك بين يديه، وهذا أصح عند بعض أهل الحديث؛ لأن ابن رواحة قتل يوم موتة وإنما كانت عمرة القضاء بعد ذلك. وتعقبه الحافظ في الفتح كما ذكر في هامش الكوكب الدري؛ إذ قال: ما حكي قول الترمذي هذا ذهول شديد وغلط مردود، وما أدري كيف وقع الترمذي في ذلك مع وقور معرفته إلى آخر ما ذكره. وحاصله: أن عمرة القضاء قبل سرية موتة التي استشهد فيها ابن رواحة.

يقول: خَلُوا بِنِي الكفّار عن سبيله - اليوم نضربكم على تنزيله - ضَرَّباً يُزيل الْهام عن المعلمة: ومن بازوانين العلمة: ومن بازوانين مَقِيله - ويُدهِل الخَلِيل عن خليله. فقال له عمر: يا ابن رَوَاحة! بين يدي رسول الله على وفي حرم الله تعالى تقول الشعر! فقال النبي على خل عنه يا عمر! فلهي اَسْرَع فيهم من نضح النبل. حدثنا علي بن حُجر، أنبأنا شريك، عن سِماك بن حَرب،

فاکدہ: سنہ ۲ ہجری میں حضور اقد س النظائی نے عمرہ کا ارادہ فرمایا تھا لیکن کفار مکہ نے حضور کو موضع حدید میں روک دیا تھا۔ اُس وقت جو شرائط فریقین میں تھہری تھیں اُن میں ہے بھی تھا کہ سال آئندہ آکر اپنا عمرہ پورا کر لیں۔ اس محاہدہ کی بنا پر ذیقعدہ سنہ کے ہجری میں حضور اقد س النظائی نے عمرہ کا ارادہ فرمایا۔ یہ عمرہ حفیہ کے نزدیک پہلے عمرہ کی قضاء ہے اور اس عمرہ کا نام عمرۃ القعناء ہونا بھی حفیہ ہی کی تائید کرتا ہے۔ بعض ائمہ شافعیہ وغیرہ کا اس میں خلاف ہے، اس کی بحث شروح حدیث میں مفضل نہ کور ہے۔ ای سفر میں حضور اقد س النظائی نے حضرت میونہ فاللے باور باعزت و شوکت عمرہ سے فراغت فرما کر حسبِ قرار داد تین دن مکہ مکرمہ میں قیام فرمایا اور پھر مدینہ منورہ کو واپی ہوگئی۔ حضرت عرف کے خصور کے اجرام کی رعایت ہے ابن رواحہ کو منع فرمایا لیکن حضور اقد س النظائی نے مقامی اور وقتی مصلحت سے کے اوب اور حرم کے احرام کی رعایت ہے ابن رواحہ کو منع فرمایا لیکن حضور اقد س النظائی نے مقامی اور وقتی مصلحت سے کہ اشعار بھی لسانی جہاد ہے، اس کو باتی رکھا۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ حضرت کعب فرایا کہ مؤمن تکوار سے بھی جہاد کرتا ہے کہ حق تعالی شانہ نے قرآن پاک میں شعر کی خدمت نازل فرمائی، تو حضور نے ارشاد فرمایا کہ مؤمن تکوار سے بھی جہاد کرتا ہے کہ حق تعالی شانہ نے قرآن پاک میں شعر کی خدمت نازل فرمائی، تو حضور نے ارشاد فرمایا کہ مؤمن تکوار سے بھی جہاد کرتا ہے

يقول: اختلفت الروايات في ألفاظ هذه الأبيات وترتيب مصاريعها كما بسطه الحافظ في الفتح. محلّوا: [حلّوا له مكّة؛ لأن المشركين خرجوا من مكّة يومئذ إلى رؤوس الحبال.] تنسزيله: قال القاري: أي: بناءً على كونه على رسولاً منسزلاً عليه الوحي، أو بناء على تنسزيلكم إياه وإعطاء العهد والأمان، وعلى كل فالضمير في كلا المصراعين إلى رسول الله وهو الظاهر، وأبعد ابن حجر حيث جعل الضمير إلى القرآن. قلت: وهذا هو المعروف عند شراح الحديث، وقال المناوي: قوله: "على تنسزيله" أي: على تنسزيل النبي على في مكة، ولا نرجع كما رجعنا في عام الحديبية، أو على تنسزيل القرآن وإن لم يتقدم له ذكر. عن مقبله: [عن محله الذي هو الأعناق.] ويذهل: [أي: ويشغل ويبعد المحب عن حبيبه لشدته.] فقال له عمر: [على سبيل اللوم والتوبيخ.] سماك: بكسر السين وتخفيف الميم.

اور زبان ہے بھی،اور یہ زبانی جہاد بھی ایسا ہی ہے گویا کہ تم تیر برسارہے ہو۔ان احادیث ہے معلوم ہوا کہ اشعار بھی جہاد کے تھم میں ہیں مگر شرائط اور قواعد کی رعایت حبیبا کہ اُس جہاد میں ضروری ہے اس میں بھی ہے۔

(۱) جابر بن سرة ولی کی بین که میں حضور اقد س الله کی خدمت میں سو مجلسوں سے زیادہ بیٹھا ہوں جن میں صحابہ اشعار پڑھتے تھے اور جاہلیت کے زمانہ کے قصے قصالکس نقل فرماتے تھے، حضور اقد س الله کی کی کوروکتے نہیں تھے)خاموشی سے سُنتے تھے، بلکہ بھی بھی اُن کے ساتھ بینے میں شرکت فرماتے تھے۔

فاکدہ: بعنی ان تذکروں میں کوئی بنتی کی بات ہوتی تو حضور بھی تبہم فرماتے، جس سے معلوم ہوا کہ وہ سکوت اور خاموشی ناراضی یا گرائی سے نہ تھی بلکہ توجہ باطنی کی وجہ سے ہوتی تھی، اس لئے کوئی بات الی ہوتی تو حضور بھی تبہم فرماتے۔ حضرت زید بن ثابت وظاف گئت کاتب وحی فرماتے ہیں کہ میں حضور کے براوس میں رہتا تھا، جب وحی نازل ہوتی تو مجھے طلب فرما کر اُس کو تکھوا دیا کرتے تھے۔ ہم لوگ جب و نیا کے تذکرے کرتے تو حضور بھی دنیا کا تذکرہ فرماتے تھے اور جب ہم آخرت کے متعلق تذکرہ کرتے تو حضور اُسی نوع کا تذکرہ فرماتے مطلب بی ہے کہ جس نوع کا تذکرہ صحابہ کرام کرتے تھے حضور اقد س سل کے کا گؤی تذکرہ کرتے تو حضور اُسی نوع کا تذکرہ ہو اور کوئی فرماتے۔ مطلب بی ہے کہ جس نوع کا تذکرہ صحابہ کرام کرتے تھے حضور اقد س سل حرف دین ہی دین کا تذکرہ ہو اور کوئی تذکرہ حضور کی مجلس میں صرف دین ہی دین کا تذکرہ ہو اور کوئی تذکرہ حضور کی مجلس میں ضرف دین ہی دین کا تذکرہ ہو اور کوئی تذکرہ حضور کی مجلس میں ضرف دین ہی دین کا تذکرہ ہو اور کوئی تذکرہ حضور کی مجلس میں نوع کا ذکر ہر وقت رہے تو بسااو قات تو خش کا سبب بن جاتا ہے، بالخصوص اجنبی کے لئے کہ اجانب عموماً دنیادی اغراض لے کر آتے ہیں اور یہی تذکرے ان کے تعلقات اور موانست کا سبب بنے ہیں۔

يتناشدون: أي: يطلب بعضهم بعضا أن ينشد الشعر المحمود، والإنشاد: هو أن يقرأ شعر الغير. وفي بعض النسخ: يناشدون من باب المفاعلة قاله القاري، وقال المناوي: التناشد والمناشدة: قراءة البعض على بعض شعراً.

الجاهلية: [زمن ما قبل الإسلام.] ساكت: أي على عادته الشريفة، كما تقدم في باب كلامه ﷺ من حديث ابن أبي هالة من أنه كان طويل السكت، لا يتكلم في غير حاجة، أو المعنى ساكت عنهم لا يمنعهم من إنشاد الشعر.

حدثنا عليّ بن حُجر، أنبأنا شريك، عن عبد الملك بن عُمير، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة هيه عن النبي هي قال: أشعر كلمة تكلّمت بها العرب: كلمة لبيد: ألاكل شيء ما خلا الله باطل. حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا مروان بن معاوية، عن عبد الله بن عبد الرحمن الطّائِفي، عن عمرو بن الشّريد عن أبيه (أقال: كنتُ رِدْف رسول الله في فأنشدته مائة قافية من قول أميّة بن أبي الصّلت الثقفيّ، كلّما أنشدته بيتاً قال لي النبي في هيه حتى أنشدته مائة، يعني: بيتاً، فقال النبي في النبي في النبي في النبي في النبي في النبي المسلم.

(2) ابو ہریرہ و اللہ عنور اقدس لیٹھ ایک سے نقل کرتے ہیں کہ شاعرانِ عرب کے کلام میں بہترین کلمہ لبید کا یہ مقولہ ہے: اَلا کُلَ شَيءِ مَا حَلَا اللهُ بَاطِل. فَالْكِرہ: ابو ہریرہ وَاللّٰؤن كی یہ حدیث ای باب کے نمبر ۲ پر گزر چکی ہے۔

(۸) حضرت شرید کہتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ حضور کے ساتھ سواری پر آپ کے پیچھے بیٹھا ہوا تھا، اُس وقت میں نے حضور کو امیتہ کے سوشعر سُنائے، ہر شعر پر حضور ارشاد فرمائے تھے کہ ادر سُناؤ۔ اخیر میں حضور نے ارشاد فرمایا کہ اُس کا اسلام لے آنا بہت ہی قریب تھا۔ فائدہ: اس کی وجہ پہلے گزر چکی ہے کہ اُس کے اشعار میں توحید، اعترافِ قیامت وغیرہ امورِ حقہ ونصاکے زیادہ ہوتے تھے، یہی وجہ حضور اقدس سُلُولِیا کے سُنے کی تھی اور یہی وجہ اس کے قریب عن الاسلام ہونے کی تھی۔

أشعر: أي: أحسنها وأدقها وأجودها. العرب: [العرب العاربة والعرب العرباء، وهم خلاف العجم، وهم أولاد إسماعيل عمرو: بالواو على الصواب، وفي نسخة بدون الواو ولا يصح؛ إذ ليس في الرواة أحد اسمه عمر بن الشريد وهو عمرو بن سويد الثقفي. قال عصام: لم أحد ترجمته وتعقبه المناوي. ردف: [أي: راكبا خلف رسول الله على الدابة.] فأنشدته: هكذا في المتون الموجودة عندي، وزاد في بعض الشروح بعد قوله: كنت ردف النبي فقال: هل معك من شعرأمية بن أبي الصلت شيء؟ فقلت: نعم، فقال: هيه، فأنشدته بيتا فقال: هيه، ثم أنشدته بيتا فقال: هيه، حتى أنشدته مائة بيت فأنشدته مائة قافية، الحديث. والظاهر أن هذه ليست بنسخة بل وقع التخليط في المتن والشرح واختلط رواية بالأخرى. قافية: المراد بما البيت، أطلق الجزء وأراد الكل مجازاً. هيه: بكسر الهاء وإسكان الياء وكسر الهاء الثانية، قالوا: والهاء الأولى مبدلة من الهمزة، والأصل: "إيه" للاستزادة من الحديث المعهود، وتستعمل للاستزادة من غير معهود اسم فعل بمعني حدث، وهي بسكون الهاء كلمة زحر بمعنى: "حسبك" فما في بعض الأحوال من ضبطها ههنا بالسكون مشكل قاله المناوي.

بعض علاء نے نقل کیا ہے کہ حضور کا یہ ارشاد اس شعر پر تھا:

فلا شيء أعلى منك حمداً ولا مجداً

لك الحمد والنعماء والفضل ربنا

اے ہمارے رب!آپ ہی کے لئے سب تعریفیں ہیں اور آپ ہی کے لئے ملک کی تمام نعمیں ہیں اور آپ ہی کے لئے سب فضیلتیں ہیں، نہ آپ سے زیادہ کوئی تعریف کے قابل ہے نہ آپ سے زیادہ کوئی بڑائی والا ہے۔

(۹) حضرت عائشہ فیل خیا آفرماتی ہیں کہ حضور اقد س ملک فیل حسان بن ثابت رفی گئی کے لئے معجد میں منبر رکھایا کرتے تھے تاکہ اُس پر کھڑے ہو کر حضور کی طرف سے مدافعت پر کھڑے ہو کر حضور کی طرف سے مدافعت کریں بعنی حضور کی تعریف میں فخریہ اشعار پڑھیں یا حضور کی طرف سے مدافعت کریں بعنی کفار کے الزامات کا جواب دیں (یہ شک ِ رادی ہے) اور حضور یہ بھی فرماتے تھے کہ حق تعالی شانہ روح القدس سے حسان کی امداد فرماتے ہیں جب تک وہ دین کی امداد کرتے ہیں۔ فاکدہ: جہاد ہر وقت اور ہر زمانہ میں مختلف انواع سے ہوتا ہے۔ حضور اقدس سلن کی امداد فرماتے ہیں جہاد سیفی تھا کہ تلوار سے باہم فیصلہ ہو جائے، دوسر اجہاد لسانی تھا کہ وقت یہ اشعار و قصائد کر سے جائیں اور ان اشعار میں مقالج ہوتے تھے اپ فخر کے واقعات ذکر کئے جاتے تھے جیسا کہ آج کل مناظروں کا طرز ہے۔

لحسان: ضبط منصرفًا وغير منصرف بناء على أنه فَعّال أو فَعْلَان، والثاني هو الأظهر قاله القاري، وقال أيضاً: هو حسان ابن ثابت بن المنذر بن عمرو بن حرام الأنصاري، عاش مائة وعشرين سنة، نصفها في الإسلام، وكذا عاش أبوه وجده وجد أبيه المذكورون. وفي الحديث دليل على حواز الإنشاد في المسجد للضرورة.

هنبراً: أي آلة النبر وهو الارتفاع، وكل شيء رفع فقد نبر. يفاخر: أي: يذكر مفاخر رسول الله ﷺ ينافح: أي: يخافهم ويدافع من نفحت الدابة: ضربت برجلها. بروح القدس: أي: حبرئيل، وقد جاء في حديث مصرحاً. وسمي به؛ لأنه يأتي الأنبياء بما فيه الحياة الأبدية، وإضافته إلى القدس وهو الطّهارة؛ لأنه خلق منهما. والمراد بتأييده: إمداده بأبلغ جواب، أو أنه يحفظه عن الأعداء. أو يفاخر عن رسول الله على حدثنا إسماعيل بن موسى، وعليّ بن حُجْر قالا: حدثنا ابن أبي الزّناد، عن أبيه، عن عروة، عن عائشة عن النبي الله مثله.

ایک مرتبہ بنو تمیم کا وفد آیا، ان کے ساتھ ان کا شاعر اقرع بھی تھا، انھوں نے آکر حضور کو مناظرانہ وعوت اشعار اور فخریہ مضامین بیان کرنے کی دی۔ حضور نے ارشاد فرمایا کہ میری بعثت نہ تو اشعار کے لئے ہے نہ فخر کے لئے، تاہم یہ مناظرہ بھی کر لو، اول ان کا مقرر کھڑا ہوا تو حضور نے حضرت ثابت بن قیس بڑھنے کو حکم فرمایا، دونوں مناظر وں میں مسلمانوں کو کا شاعر کھڑا ہوا جس کے جواب کے لئے حضور اقدس شین کے حضرت حسان کو حکم فرمایا، دونوں مناظر وں میں مسلمانوں کو غلبہ رہا اور سب سے اول ان کا شاعر مسلمان ہوا۔ غرض اشعار کا مقابلہ اُس وقت کا عام دستور تھا اور یہ اشعار کڑت سے نقل کئے جاتے تھے اور یہ اشعار اُن پر موئر بھی ہوتے تھے، چنانچہ ای باب کی پانچویں صدیث میں یہ صفحون گزر چکا ہے۔ مسلم شریف میں بروایت حضرت عاکثہ فرائی کے ان یہ ارشاد وارد ہے کہ جو (فدمت بیان کرنا) قریش کے لئے تیر برسانے سے زیادہ نافع ہے۔ مشکوۃ شریف میں استیعاب سے نقل کیا ہے کہ حضرت کعب فرائن کے اور زبان سے بھی۔ ای قصہ برسانے سے زیادہ نافع ہے۔ مشکوۃ شریف میں استیعاب سے نقل کیا ہے کہ حضرت کعب فرائن کے اور زبان سے بھی۔ ای قصہ کی ایک روایت میں ہے کہ واللہ! یہ اشعار اُن پر ایسے جاکر نگتے ہیں جسے تیر۔

يفاخر: شك من الراوي على طبق الشك السابق، إلا أنه نشر لا على طريق اللف. هثله: أي: مثل الحديث المتقدم، والفرق بين الإسنادين: أن في الأول رواية عبد الرحمن عن هشام عن عروة، وهذا رواية عبد الرحمن عن أبيه عن عروة، بدل هشام عن عروة، والسندان متصلان، وذكرهما للتقوية قاله القاري.

## بابُ ما جاء في كلام رسول الله على في السَّمر

حدثنا الحسن بن صبّاح البزّار، حدثنا أبو النضر، حدثنا أبو عَقيل الثقفيّ: عبد الله بن عَقيل، عن مُجالد، عن الشعبيّ، عن مسروق، عن عائشة الله عن مُجالد، عن الشعبيّ، عن مسروق، عن عائشة الله عليه الله عليه الله عنهن: نساءه حديثا فقالت امرأة منهن:

# باب۔ حضور اقد س طنی کیا کا کلام رات کو قصہ گوئی میں

فائدہ: یعنی حضور نے جو قصے کہانی نقل فرمائے ہیں اُن کا نمونہ۔ دو حدیثیں مصنف رالنیجیا نے اس میں ذکر فرمائی ہیں:

(۱) حضرت عائشہ فرائی ہیں کہ ایک مرتبہ حضور اقد س النیکی نے اپنے گھر والوں کو ایک قصہ سُنایا۔ ایک عورت نے کہا: یہ قصہ جیرت اور تعجب میں بالکل فرافہ کے قصوں جیسا ہے (عرب میں فرافہ کے قصے ضرب المثل تھے) حضور نے دریافت فرمایا کہ جانتی بھی ہو فرافہ کا اصل قصہ کیا تھا؟ فرافہ ہو عذرہ کا ایک شخص تھا جس کو جنّات پکڑے لے گئے تھے، ایک عرصہ تک اُنھوں نے اُس کو اپنے پاس رکھا پھر لوگوں میں چھوڑ گئے، وہاں کے زمانۂ قیام کے عجائبات وہ لوگوں سے نقل کرتا تھا تو وہ متحیر ہوتے تھے، اُس کو اپنے پاس رکھا پھر لوگوں میں چھوڑ گئے، وہاں کے زمانۂ قیام کے عجائبات وہ لوگوں سے نقل کرتا تھا تو وہ متحیر ہوتے تھے، اُس کے بعد سے لوگ ہر جبرت انگیز قصہ کو حدیثِ فرافہ کہنے گئے۔ فائدہ: ممکن ہے کہ اس شخص کا نام پچھ اور ہو۔اُس کے قصوں کو لوگ جھوٹ اور من گھڑت سیجھتے تھے اس لئے وہ شخص فرافہ سے مشہور ہوگیا۔

السمو: [هو الحديث بالليل، والمقصود من هذا الباب أنه على حوّز السمر] بفتح السين المهملة وسكون الميم، حديث الليل، من المسامرة وهي المحادثة، وفي النهاية: الرواية بفتح الميم، ورواه بعضهم بسكون الميم. وأصل السمر ضوء لون القمر، سمي به؛ لأنهم كانوا يتحدثون فيه قاله القاري، وقال البيحوري: هو بفتح الميم أي حديث الليل، وجوز بعضهم تسكينه على أنه مصدر بمعني المسامرة وهي المحادثة. وقال المناوي: السمر بفتح الميم حديث الليل. وأصله الليل وحديثه وظل القمر كما في القاموس. مقصود الباب أنه على جوز السمر وسمعه وفعله.

البزار: بتشديد الزاي آخره راء مهملة، قال المناوي: البزاز كلمة بمعجمتين إلا ثلثة: هذا وخلف بن هشام وأبو بكر بن عمر صاحب المسند. أبو النضر: بفتح النون وسكون الضاد المعجمة سالم بن أبي أمية، أو هو هاشم بن قاسم التيمي قاله المناوي وتبعه البيجوري. **ذات ليلة**: [في ساعات ذات ليلة.] كأنّ الحديث حديثُ خرافة؟ فقال: أتدرون ما خرافة؟ إن خرافة كان رجلاً من عُذرة أسَرَتُهُ الجن في الجاهليّة فمكث فيهم دهراً ثم ردُّوه إلى الإنس، فكان يحدّث الناس بما رأى فيهم من الاعاجيب، فقال الناس: حديث خُرافة. حديث أمّ زرع: حدثنا عليّ بن حُجر، الماعاجيب، فقال الناس: حديث خُرافة. حديث ساكة بغربة من قرى مكة وقبل من قرى عن

زمانہ جاہلیت میں جنات کا نہایت غلبہ اور زور تھا، وہ نہایت کثرت سے لوگوں کو ستاتے تھے، لے جاتے تھے، ان سے باتیں کرتے تھے، عور تول سے صحبت کرتے تھے، جن کے واقعات مشہور ہیں۔ اسلام کے بعد ان کا زور گھٹ گیا حتی کہ بعض لوگ تواس کے قائل ہوگئے کہ جنات کا وجود پہلے تھا اب ہے ہی نہیں، لیکن یہ صحیح نہیں، البتہ یہ صحیح ہے کہ ان کا وہ زور نہیں رہا۔ چنانچہ حضور اکرم فلٹ آئے کے اس عالم ہیں تشریف آوری کے وقت کے واقعات اور جنات کی جرانی پریشانی اور گریہ ونوحہ کے واقعات اس کے شاہد ہیں، بخاری شریف میں حضرت عمر خلائے نے ایک کائن کی محبوبہ جنتیہ کے حسرت مجرے اشعار اور جنات کی ذات و عبت کا حال ذکر کیا ہے، سیوطی نے خصائص کبری ہیں بہت سے واقعات اس کے ذکر کئے ہیں۔ جنات کی ذات و عبت کا حال ذکر کیا ہے، سیوطی نے خصائص کبری ہیں بہت سے واقعات اس کے ذکر کئے ہیں۔

خوافة: بضم الخاء المعجمة وتخفيف الراء المهملة، ولا تدخله "أل" كما في الصحاح؛ لأنه معرفة إلا أن تريد به الخرافات الموضوعة من حديث الليل. قال ابن حجر وتبعه المناوي: لم ترد المرأة ما يراد من هذا اللفظ، وهو الكناية عن ذلك الحديث بأنه كذب مستملح؛ لأنحا عالمة بأنه لا يجري على لسانه الله إلا الحق، وإنحا أرادت أنه حديث يستملح فحسب، وذلك لأن حديث خرافة يشتمل على وصفين: الكذب والاستملاح، فالتشبيه في أحدهما لا في كليهما، وقال القاري: الأظهر أن يقال: إن حديث خرافة يطلق على كل ما يكذبونه من الأحاديث، وعلى كل ما يستملح ويتعجب منه على ما في النهاية، فاستعمل ههنا على المعنى الثانى فلا إشكال.

أتدرون: تذكير الضمير باعتبار كمال عقولهن، ويحتمل أن يكون هناك بعض المحارم من الرحال، وفي بعض النسخ: أتدرين، ولما كانت العرب يكذبون أحاديثه كلها حتى ضرب المثل بأحاديثه في الكذب خبر النبي الله على حقيقة أمره. عذرة: بضم عين مهملة وسكون ذال معجمة، قبيلة مشهورة من اليمن، وهي قبل بعثته الله القاري. أسرته الجن: [اختطفته الجن في أيام الجاهلية، وهي ما قبل البعثة، وكان اختطاف الجن للإنس كثيرًا إذ ذاك.] الأعاجيب: [جمع أعجوبة: الأشياء التي يتعجب منها.] حديث خوافة: [قال الناس ذلك فيما سمعوه من الأحاديث العجيبة والحكايات الغريبة مع أن الرحل كان صادقا لا كاذبا.] أم زرع: [هي إحدى النساء الإحدى عشرة، والزرع الولد أضيفت إليه في كنيتها، واسمها عاتكه.] بزاي مفتوحة وراء =

أخبرنا عيسى بن يونس، عن هشام بن عُروة، عن أخيه عبد الله بن عُروة، عن عروة، عن عائشة هُما قالت: جلست إحدى عشرة امرأة، فتعاهدن وتعاقدن ألّا يكتُمن من أخبار أزواجهن شيئًا. فقالت الأولى: (() زوجي لحم جَمل غثّ، على رأس جبل وعرٍ،

چنانچہ اس پر متعقل تصانیف بھی کی گئی ہیں، اس لئے امام ترفدی را النظیفیانے بھی اس کو ذرا ممتاز کر دیا۔ اس حدیث کے نام بھی مختلف ہیں مگر مشہور نام یہی ہے۔ چونکہ قصر طویل ہے اس لئے ہر ہر عورت کا قصہ علیحدہ علیحدہ مع اُس کے فاکدے ک بیان کیا جاتا ہے۔

(۳) حضرت عائشہ فی جہائیں ہیں کہ ایک مرتبہ گیارہ عورتیں یہ معاہدہ کر کے بیٹھیں کہ اپنے اپنے خاوند کا پورا پورا حال سی حضرت عائشہ فی جہائیں نہیں۔ فائد ہ: ان گیارہ عورتوں کے نام صحیح روایات سے ثابت نہیں، اگر چہ بعض روایات میں بعض کا نام آتا ہے، یہ عورتیں یمنی یا حجازی تھیں، ان کے ناموں میں بہت اختلاف ہے اس لئے نام حذف کر دیے گئے۔ ان کے خاوند دوسری جگہوں پر اپنی اپنی ضروریات میں گئے ہوئے تھے، یہ خالی تھیں دل بہلانے کو باتیں شروع ہوگئیں اور یہ معاہدہ قرار پایا کہ ہر عورت اپنے خاوند کا صحیح صحیح حال بیان کرے۔

قالت: (۱) ایک عورت اُن میں ہے بولی کہ میرا خاوند ناکارہ دُلجے اونٹ کے گوشت کی طرح ہے (گویا بالکل گوشت

= ساكنة وعين مهملة واحدة من النساء المذكورات في الحديث، أضيف إليها الحديث؛ لأن معظم الكلام فيه يتعلق كها. ولهذا الحديث ألقاب أشهرها هذا، وأفرده أئمة بالتأليف، منهم القاضي عياض والرافعي في مؤلف جامع، وساقه بتمامه في تاريخ قزوين، وآخرهم مولانا فيض الحسن الأديب السهارنفورى شرحه في مؤلف سماه "التحفة الصديقية". قال الحافظ ابن حجر: روي هذا الحديث من أوجه: بعضها موقوف وبعضها مرفوع، ويقوي رفعه ما في آخره: "كنت لك كأبي زرع لأم زرع" متفق على رفعه، وذلك يقتضي أنه على سمع القصة وأقرها فيكون كله مرفوعاً من هذه الحيثية قاله المناوي.

جلست: [أي: جلسن من بعض قرى مكة أو البمن.] الهرأة: كن حجازيات أو يمنيات قولان، ومن قال: كن من خثعم فليس بقول ثالث؛ فإن خثعم بطن من اليمن. فتعاهدن: [أي: ألزمن أنفسهن عهدا.] ألا يكتمن: [أن لا يخفين شيئًا من أخبار أزواجهن مدحًا أو ذمًا، بل يظهرن ويصدقن.] لحم جمل: تشبيه بليغ كأنه لحم لاحياة فيه، ثم لحم جمل أدون اللحوم. والمقصود المبالغة في قلة نفعه والرغبة عنه ونفار الطبع منه. غث: مهزول وشديد الردي. بالجر صفة جمل، وبالرفع صفة لحم. والوعر بفتح فسكون صفة لجبل بمعنى: صعب، فينتقى أي يختار للأكل، وفي نسخة: فينتقل. وعو: [أي: صعب، فيشق الوصول إليه، والمقصود منه المبالغة في تكبره وسوء خلقه.]

لاسَهْلِّ فيُرتقى، ولا سمينٌ فينتقى . قالت الثانية: أزوجي لا أبث حبره، إنّي أخاف أن لا أَذَرَه، إن أَن أَذَكُره أَذكره أَذكره أذكر عُجَرَه وبُحَرَهُ.

کا ایک مکڑا ہے جس میں زندگی باتی ہی نہیں رہی، اور گوشت بھی اونٹ کا جو زیادہ مرغوب بھی نہیں ہوتا) اور گوشت بھی سخت و شوار گزار پہاڑ کی چوٹی پر رکھا ہو، کہ نہ پہاڑ کا راستہ سہل ہے جس کی وجہ سے وہاں چڑھنا ممکن ہو اور نہ وہ گوشت ایسا ہے کہ اس کی وجہ سے سو وقت اٹھا کر اُس کے اتار نے کی کوشش کی ہی جائے اور اُس کو اختیار کیا ہی جائے۔ فائدہ: مطلب یہ کہ وہ ایک بریار ہستی ہے جس سے کسی کو جائی یا مالی نفع نہیں ہے، اور پھر اس کے باوجود متنکمر اور بد فائل بھی اس درجہ کا ہے کہ اُس تک رسائی بھی مشکل ہے۔ نہ طلتے بن پڑے نہ چھوڑتے بن پڑے، کسی مصرف کی دوا نہیں ہے، بریارِ محض ہے اور بد فاقی اور سخت مزاجی کی وجہ سے اُس تک رسائی بھی مشکل ہے۔

قالت: (۲) دوسری بولی (کہ میں اپنے خاوند کی بات کہوں تو کیا کہوں، اُس کے متعلق بچھ کہہ نہیں سکتی) مجھے سے ڈر ہے کہ اگر اُس کے عیوب شروع کروں تو بھر خاتمہ کا ذکر نہیں، اگر کہوں تو ظاہری اور باطنی عیوب سب ہی کہوں۔ فائکدہ: مقصود سے کہ میں اُس کے عیوب کو گنواؤں تو کہاں تک گنواؤں؟ سراپا عیب ہے، کسی میں دو چار عیب ہوں تو اُن کو گنوا بھی دے اور جس میں عیوب ہی عیوب ہوں کہاں تک گنوائے؟ کس کس کو جتائے؟ اتنی کمی داستان ہے کہ سُنے والے اُن کو گنوا بھی دے اور جس میں عیوب ہی عیوب ہوں کہاں تک گنوائے؟ کس کس کو جتائے؟ اتنی کمی داستان ہے کہ سُنے والے اُن جا جمارہ کے خاوند کی بات کہنے ہے انکار میں۔ بعض شراح نے اس پر یہ اعتراض کیا ہے کہ اس نے معاہدہ کے خلاف اپنے خاوند کی بات کہنے ہے انکار کر دیا، مگر صحیح سے ہے کہ اس نے مخصر الفاظ میں سب ہی بچھ کہہ دیا کہ وہ مجمہہ عیوب ہے، اُس کے عیوب شارے باہر ہیں۔

لا أبث: أشكل عليه: أنه نقض العهد، ورد: بانهن لم يكن مسلمات فإيفاء العهد لم يكن واجبا عليهن، وهذا كله لبس بشيء، بل هذا هو بيان حاله، أشارت إليه بأدق وجه وأكمله، يعنى: إني لشدة حاله لا أستطيع أن أبث خبره، فهو بيان سوء خلقه. لا أفره: الضمير المنصوب للخبر أي: خبره طويل، إن نقلته لم أتمه، وقيل: للزوج، وقيل: هو بعيد. و"إن" مكسورة، والجملة مستأنفة.

عجوه: جمع عجرة وهي: نفخة في عروق العنق حتى ترُها نائتة من الجسد. والبحر جمع بجرة: هونتو السرة ثم استعملتا في العيوب الظاهرة والباطنة. أرادت ما تقاسي منه من الأذية وسوء العشرة قاله القاري، وما قيل: إن المراد أمره كله لا بمعنى عيوبه فيحتمل المدح يفيد من ظاهر السياق قاله المناوي.

### قالت الثالثة: "روحي العَشَنَّقُ، إن أنطق أُطلَّق، فَإِن أَسْكَتْ أُعلَّق. قالت الرابعة: "

قالت: (۳) تیسری بولی کہ میرا خاوند لمڈ ھینگ ہے یعنی بہت زیادہ لیے قد کا آدمی ہے، اگر میں بھی کمی بات میں بول پڑوں تو فوراً طلاق، اگر چپ رہوں تو اُدھر میں لئکی رہوں۔ فائدہ: اس کے زیادہ لیے ہونے کو یا تو اس لئے ذکر کیا کہ مشہور قول کے موافق یہ ہے و قونی کا عیان ہے، یا اس لئے ذکر کیا کہ مشہور قول کے موافق یہ ہے و قونی کا عیامت ہوتی ہے اور اگلا کلام اُس کی بے و قونی کا بیان ہے، یا اس لئے ذکر کیا کہ بد صورت بھی منارہ کی طرح لمباجو بلا مناسب مونا ہے کے بد نما ہوتا ہے اور بد خاتی بھی ہے کہ اگر کوئی بات بھی زبان ہے نکالوں، کوئی اپنی ضرورت ظاہر کروں تو فوراً طلاق دے دے اور چپ رہوں، کوئی ضرورت اپنی اُس پر ظاہر نہ کروں تو فوراً طلاق دے دے اور چپ رہوں، کوئی ضرورت اپنی اُس پر ظاہر نہ کروں تو خود سے کسی بات کی پرواہی نہیں ہے، بس یوں اُدھر میں لئکی رہتی ہوں۔ نہ شوہر والیوں میں شار کہ شوہر والیوں میں کہ کوئی دوسری جگہ تلاش کروں۔ بعض روایات میں اس عورت کے بیان میں ایک جملہ اور بھی ہے، جس کا مطلب یہ ہے کہ میں ہر وقت ایس رہتی ہوں جیسے کوئی تیز تلوار کی دھار کے نیچے ہو کہ ہر وقت ایس رہتی ہوں جیسے کوئی تیز تلوار کی دھار کے نیچے ہو کہ ہر وقت ایس موار، نہ معلوم کب کام تمام ہو جائے۔

قالت: (۴) چوتھی نے کہا کہ میرا خاوند تہامہ کی رات کی طرح معتدل مزاج ہے، نہ گرم ہے نہ ٹھنڈا، نہ اُس ہے کسی قتم کا خوف ہے نہ ملال۔ فائدہ: یعنی معتدل مزاج ہے، نہ زیادہ چاپلوی کرتا ہے نہ بیزار رہتا ہے، نہ اُس کے پاس رہنے ہے خوف ہوتا ہے نہ طلال ۔ فائدہ: یعنی معتدل مزاج ہے، نہ زیادہ چاپلوی کرتا ہے نہ بیزار رہتا ہے، نہ اُس کے پاس رہنے ہے خوف ہوتا ہے۔ تہامہ مکہ مکرمہ اور اُس کے گرد ونواح کو کہتے ہیں، وہاں کی رات ہمیشہ معتدل رہتی ہے خواہ دن میں کتنی ہی گرمی ہو۔

العشنق: بمهملة فمعجمة مفتوحتين فنون مشددة مفتوحة فقاف، الطويل المستكره، وقيل: معناه سيء الخلق، فإن أرادت سوء الخلق فما بعده بيان له، وإن أرادت الطول فلأنه في الغالب دليل السفه. إن أنطق أطلق: [أي إن أنطق بعيوبه تفصيلا يطلقني لسوء خلقه، ولا أحب الطلاق لأولادي منه، أو لحاجتي إليه.] أي أتكلم بعيوبه أو للتملق به قاله القاري. قلت أو التكلم بمحضره مطلقاً. وإن أسكت أعلق: [وإن أسكت عن عيوبه يصيرني معلقة، وهي: المرأة التي لاهي مزوّجة ولا مطلقة.] قال المناوي: أي يصيرني معلقة، امرأة لا بعل لها يرعى حالها، ولا أيماً يتوقع أن تزوج، قال تعالى: ﴿ وَلا مَلْ الله عَلَى حَد السنان الذلق بفتح المعجمة وتشديد اللام أي المحد، والمعنى: ألها منه على حذر كثير و وجل كبير.

زوجي كليل تِهَامة، لاَحرّ ولاقَرّ، ولا مخافة ولاسآمة. قالت الخامسة: (أُ زوجي إن دخل فَهد، السهارة) السهارة، وال خرج أَسِدَ،

قالت: (۵) پانچویں نے کہا کہ میرا فاوند جب گھر میں آتا ہے تو چیتا بن جاتا ہے اور جب باہر جاتا ہے توشیر بن جاتا ہے اور جو پھھ گھر میں ہوتا ہے اُس کی تحقیقات نہیں کرتا۔ فاکدہ: اس عورت کا نام کبشہ بتلایا جاتا ہے۔ اس میں علاء کا اختلاف ہے کہ اُس نے اپنے فاوند کی غدمت کی یا تعریف کی، اس کے کلام ہے دونوں نکل سکتی ہیں، لیکن ظاہر تعریف ہی معلوم ہوتی ہے۔ بالجملہ اگر اس کو فدمت قرار دیا جائے تو مطلب یہ ہے کہ گھر میں آکر چیتے کی طرح سے صور و بن جاتا ہے، نہ بات کا کہنا نہ کام سے غرض، باہر جاتا ہے تو اچھا فاصہ شریفانہ برتاؤ کرتا ہے، گھر میں آکر چیتے کی طرح سے صور و بن جاتا ہے، نہ بات میں کر چیل نہیں، نہ پوچھانہ خبر لینا۔ اور اگر تعریف ہے تو مطلب یہ ہے کہ گھر میں آکر نہایت بے خبر ہو جاتا ہے، کی بات میں کر چیل نہیں نہاں ہوتا۔ ایسا بے خبر رہتا ہے جیسے سونے والا ہوتا ہے، ہم جو چاہے کھا کیں پکا کیں دہ کی چیز میں دخل نہیں دیا، شمیر پر ہر بات کی شخصی کرتا ہے کہ فلال بات کیوں ہوئی؟ باہر جاتا ہے تو شیر وں کی طرح سے ذائد ڈیٹ خوب و ھڑو کہ آ ہے۔ گھر میں آئی گھر والے جس طرح جا ہیں اُس کو خرج کی اموالیہ اور تحقیقات نہیں کرتا کہ کہاں خرج کی اور کیوں خرج کی 9 جو چیز گھر میں آئی گھر والے جس طرح جا ہیں اُس کو خرج کریں۔

كليل تقامة: [أي: في كمال الاعتدال وعدم الأذى وسهولة أمره، وتمامة: مكة وما حولها من البلاد المنخفضة] بكسر التاء وهي مكة وما حولها من الاغوار، وقيل: كل مانزل عن نجد من بلاد الحجاز، وأما المدينة المنورة فلا تمامية ولا نجدية. لا حر ولاقرّ: [أي: لا ذو حر مفرط ولا برد قاس، وهو معتدل الخلق.] ولا مخافة: الظاهر أن "لا" لنفي الجنس، فهو مفتوح والخبر محلوف، والجمل الأربع في محل النصب على الحالية من ليل تمامة، والليل توصف بالمحافة كما قول الهذلي: حملت به في ليلة مزؤوة، بحسب ما فيها من الغارات. وتوصف بالملال؛ لطول الامتداد وشدة الحر أو البرد، ويحتمل أن يكون الجمل في محل الرفع على الخبرية من الزوج، فيراد بالحر: الطيش وبالقر: التبلد. [والمعنى: لا أخاف غائلة أخلاقه ولا يسأمني ولا يمل صحبتي.] المن دخل فهد: [:أي إذا دخل عليها وثب كوثبة الفهود لجماعها أو ضربها.] بكسر الهاء على أنه فعل ماض، ويحتمل أنه اسم خبر مبتدأ محذوف أي: فهو فهد، وكذا قوله: أسد. والجملة تحتمل الذم أي: كالفهد في وثوبه للضرب وتمرده وتغافله عن أمور أهله؛ فإن الفهد موصوف بكثرة النوم حتى يقال في المثل: فلان أنوم من الفهد، وعلى المدح فكالفهد في وثوبه للجماع وتغافله عما أضاعت. وإن خرج إسد: [أي: إن خرج من عندها صار بين الناس أو في الحرب كالأسد قوة وشرافة.]

ولا يَسأل عمَّا عَهِد. قالت السَّادسة: أُزوجي إن أكل لَفّ، وإن شرب اشتفّ، وإن اضطجع التفّ، ولا يُولج الكفّ ليَعلَمَ البثّ.

قالت: (۲) چھٹی ہوئی کہ میرا فاوند اگر کھاتا ہے تو سب نمٹا دیتا ہے اور جب پیتا ہے تو سب چڑھا جاتا ہے، جب لیمٹا ہے تو اکیلا ہی کپڑے میں لیٹ جاتا ہے، میری طرف ہاتھ بھی نہیں بڑھاتا جس سے میری پراگندگی معلوم ہو سکے۔

فاکدہ: اس کے کلام میں بھی تعریف اور فدمت دونوں کہی جاتی ہیں، لیکن جیسا کہ پانچویں کے کلام میں تعریف زیادہ ظاہر ہے، جیسا کہ ترجمہ سے معلوم ہوگیا ہوگا۔ اگر مدح ہے جیسا کہ بعض شراح نے کہا ہو تا اس کے کلام میں فدمت زیادہ ظاہر ہے، جیسا کہ ترجمہ سے معلوم ہوگیا ہوگا۔ اگر مدح ہے جیسا کہ بعض شراح نے کہا ہو مطلب بیہ ہے کہ جب گھاتا ہے تو سب بچھ کھاتا ہے، کہیں میرہ جات ہیں، کہیں پھل ہیں، مختلف انواع کے کھانے ہیں اور جب پینے کا نمبر آتا ہے تو بھی دودھ ہے، بھی شراب ہے، شربت ہے، غرض سب بچھ پیتا ہے ہر قتم کی چیزیں اس کے دستر خوان پر ہوتی ہیں۔ خرچ کرنے والا ہے، کنجوس بخیل نہیں ہے کہ دال ہے تو گوشت نہیں ہے، پانی ہے تو دودھ نہیں۔ جھڑوں سے علیحدہ رہتا ہے، دوسر وں کی پھٹن میں ہاتھ نہیں ڈالنا، یعنی عیوب کی تفییش نہیں کرتا، کوتا ہیوں کو طاش کرتا نہیں پھرتا۔ اور اگر فدمت ہے جیسا کہ اکثر کی رائے ہے تو مطلب بیہ ہے کہ جب کھانے کا نمبر آئے تو جو پچھ سامنے ہے سب نمٹادے، گھروالوں کو بچے نہ بچے بھینس کی طرح ساری کونڈ ختم کر دے، پھنے کا نمبر آئے تو سارا کواں بھر سے بیل گھر اللہ کونڈ ختم کر دے، پھنے کا نمبر آئے تو سارا کواں نہیں نگاتا کہ میرے دکھ درد کی کوئی خبر لے، یا میرے بدن کی گرمی سردی کا پچھ بھے لے۔ خبروں اور اجنبیوں کی فرخر لے، یا میرے بدن کی گرمی سردی کا پچھ بھے لے۔

ولا يسأل: [أي: يفضل عن تعهد متاعه في البيت.] عمّا عهد: أي: عما رآه سابقا أو عما في عهدته من ضبط المال ونفقة العيال، ففيه إشعار إلى سخاوة نفسه وحودة طبعه، وقال بعضهم: يحتمل أنه إما تكرم وإما تكاسل. لفّ: [أي: يكاثر من أكل الطعام مع التخليط في أضيافه.] اشتفّ: [أي: ألهى لشربه جميع مافي الإناء.] أي شرب الشفافة بضم الشين، وهي: بقية الماء في قعره أي: يستقصي الماء ولا يدع في الإناء شيئا. وإرادة المدح بأنه: يأكل كل صنوف الطعام، ويشرب مع أهله كل الشراب، ولا يدعر الشيء لغد بعيد. وإن اضطجع التف: [أي: إن رقد التفّ في ثيابه منفردًا في ناحية وحده ولا يباشرها، فلا نفع فيه لزوجته.]

ولا يولج: [أي: لا يدخل يده تحت ثياهما عند مرضها ليعلم الحزن والمرض ليصطلحه، فلا شفقة عنده عليها حتى في حال مرضها.] البثّ: قال في القاموس: البث: الحال أو أشد الحزن. فالمعنى: أنه لا يدخل يده في ثياب المرأة ليعلم حرارتما وحالها. قالت السّابعة: ("زوجي عَياياء - أو غياياء - طباقاء، كل داء له داءٌ، شجّكِ أو فلّكِ، أو جمع كلّاً لكِ. قالت الثامنة: (^) زوجي: المسُّ مَسّ أرنب، والرّيح ريح زَرْنَب.

قالت: (2) ساتویں کہنے لگی کہ میرا خاوند صحبت ہے عاجز، نامر داور اتنا ہے و توف کہ بات بھی نہیں کر سکتا، دنیا میں جو کوئی بیاری کسی میں ہوگی وہ اس میں موجود ہے، اخلاق ایسے کہ میراسر پھوڑ دے یابدان زخمی کر دے یادونوں ہی کر گزرے۔
قالت: (۸) آٹھویں نے کہا کہ میرا خاوند چھونے میں خرگوش کی طرح نرم ہے اور خوشہو میں زعفران کی طرح مہکتا ہوا ہے۔
فاکدہ: اس عوت کا نام ناشرہ بنت اوس بتلا یا جاتا ہے۔ اس کی تعریف کا حاصل یہ ہے کہ وہ زم مزاج ہے، سخت اور بدخو نہیں،
اُس میں لذّتِ جسمانی وروحانی دونوں موجود ہیں کہ نازک بدن ہے لیٹے کو دل چاہے یا نرم مزاج ہے کہ عظم کا نام ہی نہیں،
اُس کے ساتھ خوشبو میں مہکتار ہتا ہے۔ بعض روایات میں اس کے بیان میں ایک جملہ اور بھی ہے جس کا ترجمہ ہے کہ میں اُس پر غالب رہتی ہوں اور وہ لوگوں پر غالب رہتا ہے، یعنی میرا غالب رہنا س کے عاجز اور ناکارہ ہونے کی وجہ سے نہیں ہوں۔
اُس لئے کہ وہ سب پر غالب رہتا ہے، بلکہ میری محبت یاائس کی شرافت کی وجہ سے میں غالب رہتی ہوں۔

عياياء: [أي: إنه عبّن لا يقدر على الجماع، وقيل: هو العاجز عن إحكام أمره] بفتح العين المهملة، العنين العاجز عن الضراب. وغياياء بفتح الغين المعجمة، ذوغي هو الضلالة والخيبة شك من الراوي، ويحتمل التخيير. وطباقاء بفتح أوله ممدودا، أي: أحمق تنطبق عليه الأمور، أو مفحم ينطبق عليه الكلام، أو يطبق بصدره على المرأة، وهو مكروه عند النساء؛ ولذا قالت امرأة امرئ القيس تذمّه: ثقيل الصدر، خفيف العجز، سريع الإراقة، بطيء الإفاقة، وذلك؛ لأن الرجل إذا طابق بها لا يصيب إلى ماتريد المرأة إصابته. كل داء: كل داء في الناس له داء أي: جميع الأدواء فيه موجودة. شجك: [أي: إن ضربك جرحك] بتشديد الجيم المفتوحة وكسر الكاف أي: جرحك في الرأس، والخطاب لنفسها أو المراد خطاب العام. فلك: أي ضربك وكسرك، والفل: كسر عظم باقي الأعضاء دون الرأس أو جمع كلا من الشج والفل. كلاكلك: [أي: كلا من الشج والفل، والمعنى: أنه ضروب لها، فإن ضربها شجها أو كسر عظمها، أو جمع الشج والكسر معالسوء عشرته مع الأهل.] المس: أي: مسه، فاللام عوض عن ضمير المضاف إليه. والأرنب معروفة بلين المس ونعومة الجلد والوبر. [والمعنى: مسه كمس أرتب في اللين والنعومة.] والزرنب - بفتح الزاي أو الذال لغنان فالمهملة فالنون - نبت طيب الرائحة، وقيل: الزعفران، وقيل: نوع من الطيب. زاد في بعض الروايات كما حكاه الحافظ: وأنا أغلبه والناس يغلب.

# قالت التَّاسعة: (أُ زُوجي: رفيع العماد، عظيم الرَّماد، طويل النِّجاد، قريب البَيت من الناد.

قالت: (٩) نویں نے کہا کہ میرا خاوند رفیع الثان، بڑا مہمان نواز، اونیج مکان والا، بڑی راکھ والا اور دراز قد والا ہے۔ اُس کا مکان مجلس اور دار المشورہ کے قریب ہے۔ فائدہ: اس عورت نے اینے اس کلام میں بہت سی تعریفیں کی ہیں۔ اول تو یہ کہ اُس کا گھر اونیجا ہے، اس سے اگر حقیقت میں بڑی عمارت مراد ہے تب تو اُس کی ریاست اور مالدار ہونے کی طرف اشارہ ہے، اس لئے کہ او نچا محل مالدار ہی تیار کرائے گا اور اگر او نچے محل سے مکان کا او نچائی پر ہونا مراد ہے جبیا کہ عرب کا دستور تھا کہ سخی اور کریم لوگ اپنا مکان بلندی پر بناتے تھے تاکہ پردئی مسافر دور سے دمکھ کر چلا آئے تواس صورت میں اُس کے شریف، کریم اور کی ہونے کی تعریف ہے۔ اور بعض علاء نے لکھا ہے کہ اونے مکان ے مراد شرافت اور حسب نسب کے اعتبار ہے اُونچائی مراد ہے، تو مطلب یہ ہے کہ اونچے خاندان کا ہے۔ دوسری تعریف اُس کی مہمان نوازی کی ہے، گھر میں راکھ کا بہت ہونا لازم ہے کثرت سے کھانا یکنے کو جو مہمان نوازی کے لئے لازم ہے۔ تیسری تعریف اُس کے دراز قد کی ہے، دراز قد ہونا بشر طیکہ اعتدال سے زیادہ نہ ہو، مردوں میں مدوح شار ہوتا ہے۔ مجلس سے گھر کے قریب ہونے کا مطلب سے کہ ذی رائے اور سمجھدار ہے، ہر مخف اُس سے مشورہ پوچھنے آتا ہے اس لئے گویا اُس کا گھر ہر وقت دار المشورہ رہتا ہے کہ ہر وقت کوئی نہ کوئی تھنص مشورہ کرنے کے لئے آتا ہی رہتا ہے۔ بندہ کے نزدیک اس کا مطلب سے بھی محتمل ہے کہ دار المشورہ سے اپنا گھر قریب رکھتا ہے تاکہ مجتمع ہونے والول کے لئے تواضع وغیرہ میں یہ کہنا نہ پڑے کہ میرا گھر تو دور ہے، اس لئے گھر قریب رکھتا ہے تاکہ تواضعی سامان میں دیر نہ لگے اور اس کی وجہ ہے عذر کرنے کی نوبت نہ آئے۔

رفيع العماد: أي: شريف الذكر ظاهر الصيت، إذ العماد في الأصل: عمد تقوم عليها البيوت، كنّت بذلك عن علو حسبه وشرف نسبه، أو هو على الحقيقة؛ فإن بيوت الأشراف أعلى من بيوت الآحاد. عظيم الرماد: [أي: عظيم الكرم والجود] النجاد: بكسر النون: حمائل السيف، وطوله يدل على امتداد القامة؛ لأن طولها ملزم لطول نجاده، ويمكن أن يكون كناية عن سعة حكمه على أشياعه، يقال: سيف السلطان طويل: أي يصل حكمه إلى أقصى ملكه، فهو إشارة إلى شجاعته. قريب المنزل من النادي الذي هو الموضع الذي يجتمع فيه وجوه القوم للحديث.]

قالت العاشرة: أزوجي مالك، وما مالك؟ خيرٌ من ذلك، له إبل كثيرات المبارك، قليلات استفهم للعظم والتفحم المسارح، إذا سَمعْن صوت المِزهر أيقنَّ النَّهُنَّ هوالك.

قالت: (۱۰) وسویں نے کہا کہ میرا فاوند مالک ہے، مالک کا کیا حال بیان کروں! وہ ان سب سے جو اب تک کسی نے تعریف کی ہے یااُن سب تعریفوں سے جو میں بیان کروں گی بہت ہی زیادہ قابل تعریف ہے، اُس کے اونٹ بکٹرت ہیں جو اکثر مکان کے قریب بٹھائے جاتے ہیں، چراگاہ میں چرنے کے لئے کم جاتے ہیں۔ وہ اونٹ جب باہے کی آ واز سُنتے ہیں تو سمجھ لیتے ہیں کہ اب ہلاکت کا وقت آگیا۔

فائدہ: اس عورت کا نام کبشہ بنت مالک بتلا یا جاتا ہے، اس نے اپنے خاوند کی سخاوت کی تعریف کی ہے، جس کی توضیح یہ ہے کہ اونٹ اگر چراگاہ میں چرنے جاکیں تو ضیافت اور مہمانی کے وقت اُن کے واپس آنے کا انتظار کرنا پڑتا ہے اور اس کے یہاں ہر وقت مہمان واری رہتی ہے اس لئے اس کے اونٹ چرنے نہیں جاتے، گھر ہی گھڑے کر کے گھلائے جاتے ہیں تاکہ مہمانوں کے آنے پر فوراً ذیج کر دیے جائیں۔ باج کی آواز کی بعض نے یہ تفییر کی ہے کہ اُس کی عاوت ہے کہ جب کوئی مہمان و غیرہ آتا ہے تو اُس کی مرتب میں باج سے استقبال کرتا ہے، تو اُس باجہ کی آواز سنتے ہی اونٹ سمجھ لیتے ہیں کہ اب ذیح کا وقت آگیا، کوئی مہمان آیا ہے۔ لیکن عرب کے دستور کے موافق یہ مطلب زیادہ اچھا معلوم ہوتا ہے کہ جب کوئی مہمان آتا ہے تو وہ شراب کباب، گانے بجانے ہے اس کی فوری تواضع کرتا ہے، اس آواز سے اونٹ سمجھتے ہیں کہ اب عنقریب کھانے کا وقت آگیا ہے۔

زوجي مالك: [أي: اسمه مالك.] خير من ذلك: [أي: من كل زوج سبق ذكره.] أي من التاسعة، أو مِن كل مَن ذكر، أو مما أذكره بعد. والمسرح وكذا المبرك مصدر ميميّ أو ظرف زمان أو مكان. والمزهر بكسر الميم: العود الذي يضرب، وأخطأ من قال: بضم الميم. له إبل كثيرات المبارك: [أي: له إبل كثيرة، وهي باركة في فنائه.]

قليلات المسارح: [أي: لا يوجهها للرعي إلا قليلا، كناية عن استقباله للضيفان حتى إذا نزل به ضيف كانت حاضرة عنده ليسرع إليه بلبنها أو لحمها.] المزهر: [هو العود الذي يضرب به عند الغناء.] أيقن ألهن هوالك: [أي: إذا سمعن صوت المزهر علمن ألهن منحورات للضيف، لما عودهن إذا نزل به ضيف أتاه بالعيدان والمعازف والشراب ونحرله منها.]

قالت الحادية ''عشرة: زوجي أبو زرع، وما أبو زرع؟ أناسَ من حُلِّي أذينَّ، وملأ من شحم عَضُدَيَّ، بجّحني فبجّحت إليَّ نِفسي،

قالت: (۱۱) گیارہویں عورت ام زرع نے کہا: میرا خاوند ابو زرع تھا، ابو زرع کی کیا تحریف کروں! زیوروں سے میرے کان جھا دیے (اور کھلا کھلا کر) چربی سے میرے بازو پُر کر دیے، مجھے الیاخوش و خرم رکھا کہ میں خود پندی اور عُجب میں اپنے آپ کو بھلی لگنے لگی، مجھے اُس نے ایک ایسے غریب گھرانے میں پایا تھاجو بڑی شکی کے ساتھ چند بحریوں پر گزر کرتے سے اور وہاں سے ایسے خوش حال خاندان میں لے آیا تھا جن کے یہاں گھوڑی، اونٹ، کھیتی کے بتل اور کسان ہر قسم کی خروت موجود تھی (اس سب کے باوجود اس کی خوش خلتی کہ) میری کسی بات پر بھی مجھے بُرا نہیں کہتا تھا۔ میں دن چڑھے تک سوتی رہتی تو کوئی جگا نہیں سکتا تھا، کھانے پینے میں ایسی ہی وسعت کہ میں سیر ہو کر چھوڑ دیتی تھی (اور ختم نہ ہوتا تھا)۔ابو زرع کی ماں (مری خوش دامن) بھلا اُس کی کیا تحریف کروں! اُس کے بڑے بڑے برتن بمیشہ ختم نہ ہوتا تھا)۔ابو زرع کی ماں (مری خوش دامن) بھلا اُس کی کیا تحریف کروں! اُس کے بڑے بڑے بی نہیں تھی، مجرپور رہتے تھے، اُس کا مکان نہایت وسعی تھا (یعنی مالدار بھی تھی اور عور توں کی عادت کے موافق بخیل بھی نہیں تھی، اس کے کہ مکان کی وسعت سے مہمانوں کی کثرت مراولی جاتی ہے)۔ابوزرع کا بیٹا، بھلا اُس کا کیا کہناوہ بھی نور علی نور،

أبو زرع: [كنته بذلك؛ لكثرة زرعه، وقيل: تفاؤلا بكثرة أولاده.] أناس: [أي: حرّك، من النوس، وهو: تحرك الشيء متدليا] أي: أمال والنوس: التحرك. والحلي بضم الحاء ويكسر وبتشديد الياء، جمع حلية: ما يتزين به. أذني مثني أذن مضاف لياء المتكلم، وكذا عضدي، وخصهما بالذكر؛ لأنحما إذا سمنتا سمن سائر البدن، أو لمجاورتهما للأذن، أو لظهور شحمهما عند مزاولة الأشياء. أذني: [المراد به أنّه حرّك أذنيها من أجل ما حلّاهما به.]

بجعنى إلخ: يفتح الباء وتشديد الجيم أي: فرحني. فبححت بفتح الموحدة وكسر الجيم المخففة على الأفصح وقد تفتح. غنيمة بالضم مصغراً للتقليل يعني: أن أهله كانوا في غنم قليلة. بشق بفتح المعجمة وكسرها: اسم موضع أو ناحية من الجبل، أو يمعنى المشقة وهو الأنسب. صهيل بفتح فكسر: صوت الخيل. وأطيط بفتح فكسر: صوت الإبل. ودائس اسم فاعل من الدوس: هو الذي يدوس كنس الحب وبيدره من البقر وغيره. منق بضم الميم وفتح النون على الأشهر: اسم فاعل من التنقية: الذي ينقي الحب ويصلحه وينظفه من التبن وغيره بعد الدوس. فبجحت إلى نفسي: [فرّحني ففرحت نفسي، أو عظمني فعظمت نفسي حال كولها مائلة إلىّ.]

وَجَدَنِي فِي أَهُلَ غُنيمة بِشَق، فجعلني فِي أَهُلَ صَهِيلُ وأَطَيْطٍ وَدَائِسٍ وَمُنقِّ، فعنده أَقُولُ فلا مصراً لتنظ أقبِّح، وأرقد فأتصبَّح، وأشرب فأتقَمَّح.

اییا پتلا رُبلا چررے بدن کا کہ اُس کے سونے کا حضہ (بینی پہلی وغیرہ) کئی ہوئی ٹبنی یا کئی ہوئی تلوار کی طرح سے باریک، بمری کے بیچ کا ایک وست اُس کے پیٹ بھرنے کے لئے کافی۔ بینی بہادر کہ سونے کے لئے لیے چوڑے انظابات کی ضرورت نہ تھی، سپاہیانہ زندگی ذراسی جگہ میں تھوڑا بہت لیٹ لیا، اسی طرح کھانے میں بھی مختصر گر بہادری کے مناسب گوشت کے دوچار کلاے اُس کی غذا تھی۔ ابوزرع کی بیٹی، بھلا اُس کی کیا بات! ماں کی تابعدار، باپ کی فرماں بردار، موثی تازی اور سوکن کی جلن تھی وکن کو اُس کے کمالات سے جلن پیدا ہو۔ عرب میں مرد کے لئے چھریرا ہونااور عورت کے لئے موٹی تازی ہونا معدوح شار کیا جاتا ہے) ابو زرع کی باندی کا بھی کمال کیا بتاؤں! ہمارے گھر کی بات بھی بھی جورت باہر جاکر نہ ہتی تھی، کھانے تک کی چیز بھی بے اجازت خرچ نہیں کرتی تھی۔ گھر میں کوڑا کباڑ نہیں ہونے دیتی تھی، مکان کو جارہے تھی، ابو زرع گھرے نکا، راست میں ایک عورت بڑی ہوئی ملی جس کی کمر کے نیچ چیتے جیسے دو جیچا اناروں سے بلوئے جارہے تھے، ابو زرع گھرے نکا، راست میں ایک عورت بڑی ہوئی ملی جس کی کمر کے نیچ چیتے جیسے دو جیچا اناروں سے کھیل رہے تھے، ابو زرع گھرے نکا، راست میں ایک عورت بڑی ہوئی ملی جس کی کمر کے نیچ چیتے جیسے دو جیچا اناروں سے کھیل رہے تھے (جیتے کے ساتھ تشہد کھیل کو د میں ہے اور اناروں سے یا تو حقیتا انار مراد میں کہ اُن کو لڑھ کا کر کھیل رہے تھے۔ گھیل رہے تھے (جیتے کے ساتھ تشہد کھیل کو د میں ہے اور اناروں سے یا تو حقیتا انار مراد میں کہ اُن کو لڑھ کا کر کھیل رہے تھے

أهل غنيمة: [أي: إن أهلها كانوا أصحاب غنم لا إبل.] أهل صهيل: [فحملني إلى أهل خيل ذات صهيل، فالصهيل صوت الخيل.] أطبط: [صوت الإبل، وهي إشارة إلى تنعمها وترفهها بهذا المال الكثير.] دائس: [أي: بقر تدوس الزرع في بيدره ليخرج الحبّ من السنبل.] ومنقيّ: [وهو الذي ينقي وينظفه من التبن وغيره بعد الدّوس بغربال وغيره، يعني: هم أصحاب زرع شريف وأرباب حبّ نظيف، والمراد من ذلك كله ألها كانت في أهل قلة ومشقة فنقلها إلى أهل ثروة وكثرة.] أقبح: [أي: أتكلم بكلام فلا ينسبني إلى القبح لكرامتي عنده لحسن كلامي لديه.] أرقد فأتصبح: [أي: أنام فأدخل في الصبح فيرفق بي ولا يوقظني لخدمته ومهنته؛ لأني مجبوبة إليه مع استغنائه عني بالخدم التي تخدمه وتخدمني.] وأشوب فأتقمتح: [أي: أروى وأدع الماء لكثرته عنده مع قلته عند غيره. والمعنى: ألها لم تتألم منه، لا من جهة المرقد ولا من جهة المأكل والشرب.] [أتقنّح بقاف ونون كما في الصحيحين أي: اقطع الشرب والهمك لكثرة الماء عنده، وفي رواية بالميم بلال النون، قال البخاري: هو أصح قاله المناوي، وأنكر الخطابي رواية النون، والمعنى واحد.]

أُمُّ أبي زرع، فما أم أبي زرع؟ عُكُومها رِدَاحٌ، وبيتها فَساح. ابن أبي زرع، فما ابن أبي زرع؟ مضجعه كمَسَلَ شطْبةٍ، وتُشبعه ذراع الجَفْرة.

یا دو اناروں سے اس عورت کے دونوں پستان مراد ہیں) پس وہ پچھ ایی پند آئی کہ جھے طلاق دیدی اور اُس سے نکاح کر لیا (طلاق اس لئے دی کہ سوکن ہونے کی وجہ ہے اُس کو رہنے نہ ہو اور اُس کی وجہ ہے جھے طلاق دے دینے اُس کے دل میں ابو زرع کی وقعت ہو جائے) ایک روایت میں ہے اُس سے نکاح کر لیا، نکاح کے بعد وہ جھے طلاق دینے پر اصرار کرتی رہی، آخر جھے طلاق دے دی۔ اُس کے بعد میں نے ایک اور سر دار شریف آدی سے نکاح کر لیاجو شہوار ہے اور سپہ گر ہے۔ اُس نے جھے طلاق دے دی۔ اُس کے بعد میں نے ایک اور سر دار شریف آدی سے نکاح کر لیاجو شہوار ہے اور سپہ گر ہے۔ اُس نے جھے بڑی نعتیں دیں اور ہر قسم کے جانور اونٹ، گائے، بحری و غیرہ و غیرہ ہر چیز میں سے ایک ایک اور سپہ گر ہے۔ اُس نے جھی کہا کہ ام زرع! خود بھی کھا اور اپنے میکہ میں جو چاہے بھیج دے۔ لیکن بات یہ ہے کہ اگر میں اُس کی ساری عطاوں کو جمع کروں تب بھی ابو زرع کی چھوٹی عطا کے برابر نہیں ہو سکتی۔ حضرت عائشہ فالله اور زرع میں کہ حضور اقد س اُس کی اور جیس کہ بعد اور احاد یث میں سے بھی آتا ہے کہ گر میں تجھے طلاق نہیں دوں گا۔ طبرانی کی روایت میں ہے کہ حضرت عائشہ فالله کے اس پر قرمایا کہ حضرت!ابوزرع کی کیا حقیقت! میرے ماں باپ آپ پر قربان، کی روایت میں ہے کہ حضرت عائشہ فی کیا نے اس کے بعد اور احاد یث میں سے بھی آتا ہے کہ گر میں تجھے طلاق نہیں وں بی آپ پر قربان، کی روایت میں ہے کہ حضرت!ابوزرع کی کیا حقیقت! میرے ماں باپ آپ پر قربان،

أمّ أبي زرع: [لما مدحت أبا زرع انتقلت إلى مدح أمه مع ما حبل عليه النساء من كراهة أمّ الزوج غالبا؛ إعلامًا بألها في لهاية حسن الخلق وكمال الإنصاف.] عكومها: بضم العين وتفتح جمع عكم بالكسر، هو العدل إذا كان فيه متاع. الرداح بفتح أوله، وروي بالكسر أي: عظام كبير. فساح بفاء مفتوحة، وروي بالضم أي: واسع، كناية عن الثروة وكثرة الخدم والحشم، أو كناية عن كثرة الأضياف، وصفت بها؛ لألها خلاف ما خلقت عليه النساء من اللوم والبخل. فساح: [أي: واسع، وذلك دليل على سعة الثروة وسبوغ النعمة.] ابن أبي زرع: [لما مدحت أبا زرع وأمه انتقلت إلى مدح ابنه، والمقصود منه التعظيم والتفخيم.] كمسل: بفتح الميم والسين وتشديد اللام مصدر ميميّ بمعني المسلول، ويحتمل اسم مكان من السلول. وشطبة بفتح الشين المعجمة وسكون الطاء المهملة: جريدة النحل الخضراء، وقيل: هي السيف. والمعنى: أن محل اضطحاعه وهو الجنب كشطبة مسلولة من الجريد في الدقة، فهو خفيف اللحم دقيق الخصر. والجفرة بفتح الجيم وسكون الفاء: ولد الشاة أي: هو قليل الأكل.

بنت أبي زرع، فما بنت أبي زرع؟ طَوع أبيها وطوع أمها، ومِلءُ كسائها، وغيظ جارةا. حارية أبي زرع، فما حارية أبي زرع؟ لا تبتُ حديثنا تبثيثا، ولا تنقث مِيْرَتَنا تنقيثا، ولا تَملأ بيتَنا بالله على المراب المعالم المناسسة عشيشا. قالت: حرج أبو زرع والأوطاب تُمخض، فلقي امرأة معها وَلَدان لها كالفَهْدين،

آپ میرے لئے اُس سے بہت زیادہ برامط کر ہیں۔ حق تعالیٰ شانہ ہر مسلم زوجین کو حضور اقدس النظائی کا اتباع اس مضمون میں بھی نصیب فرمادیں کہ بید عفت کا باعث ہوتا ہے۔ آئیں۔ بعض علماء نے اس قصہ میں یہ اشکال کیا ہے کہ جن عور توں نے اپنے فاوندوں کی بُرائی بیان کی ہے وہ غیبت ہے جو حضور کی مجلس میں ہوئی، اور اگر خود حضور نے اس قطبہ کو ارشاد فرمایا تو اشکال اور بھی قوی ہوجاتا ہے، مگر صحیح یہ ہے کہ غیبت کی حدود میں داخل نہیں ہے، کسی غیر معروف شخص کا حال بیان کرنا جس کو لوگ نہ جانتے ہوں غیبت نہیں ہے۔

طوع: أي: مطيعة لهما غاية الإطاعة، ولذلك بالغت فيها وجعلتها نفس الطوع، وأعادت إشارة إلى أن طوع كل منهما مستقل. ومل عن كسائها: كناية عن ضخامتها وسمنها وكثرة شحمها ولحمها، وهو مطلوب في النساء، أو هو كناية عن المبالغة في خبائها بحيث لا يسعها غير ثوبها. غيظ جارقا: أي مغيظ ضرقا، وسميت حارة؛ للمحاورة بين الضرتين غالباً فتغيظ ضرقما لحسنها صورة وسيرة. لا تبث حديثنا: [أي: لا تنشر كلامنا الذي نتكلم به فيما بيننا لديانتها.] بضم الموحدة وتشديد المثلثة، وروي بالنون بدل الموحدة، ومعناهما واحد، أي: لا تظهر.

ولا تنقث ميرتنا: [أي: لا تنقل طعامنا نقلا لأمانتها وصيانتها، والميرة هي الطعام.] بضم التاء وكسر القاف أو فتح التاء وضم القاف، فالنون في كليهما ساكنة، أو ضم التاء وفتح النون وكسر القاف المشددة، معناه على كل: لا تنقل، وفيه عدة روايات. والميرة بكسر الميم: الطعام. تعشيشا: بعين مهملة من عش الطائر أي: لا تترك بيتنا مملوءة من القمامة والكناسة، حتى يصير كأنه عش الطائر، وروي بالغين المعجمة من الغش ضد الخالص أي: لا تملؤه الخيانة أو النميمة، وقيل: كناية عن عفة فرجها. والأوطاب: جمع قلة لوطب بفتحتين، وقيل: كفلس، وهو أسقية اللبن.

تمخض: بصيغة المجهول: أي: تحرك لاستخراج الزبد من اللبن. ولدان: أي: مصاحبان لها، ولا يلزم من ذلك أن يكونا ولديها فلذلك أتت بقولها: "معها". كالفهدين: أي: مشبهان لهما في الوثوب واللعب وسرعة الحركة. الفهد: سبع مشهور يضرب به المثل في الوثوب.

خصوها: بقتح الخاء المعجمة وسكون الصاد المهملة أي: وسطها. برمانتين: أي: ذات كفل عظيم، إذا استلقت يصير تحتها فحوة يجري فيها الرمان، يلعب ولداها برمي الرمان في تلك الفجوة، أو ذات ثديين صغيرين كالرمانتين فيلعبان بحما. فطلقني: وفي رواية: فخطبها أبو زرع فتزوجها فلم تزل به حتى طلق أم زرع كذا في الفتح. سويا: بسين مهملة أي: من سراة الناس. شويًا: [أي: فرسا يتشرّى في مشيه أي: يلج فيه بلا فتور.] بالمعجمة: أي: فرسا يستشري ويلج في سيره بلا فتور ولا انكسار، وقال ابن السكيت: فرساً فائقاً حيداً. خطيا: بفتح الخاء المعجمة ويكسر وتشديد الطاء المهملة المكسورة بعدها تحتية مشددة، رمح منسوب إلى الخط قرية بساحل البحر عند عمان والبحرين.

وأواح: أي: أتى بعد الزوال. نعما: بفتحتين أي: أنعاماً من الإبل والبقر، وفي رواية: نعما بكسر النون على أنه جمع نعمة، قال الحافظ: والأول أشهر. ثويا: بفتح المثلثة وكسر الراء وتشديد التحتانية، أي: كثيرة من الثروة، وهو كثرة المال. والمحة: أي: كل ما يروح في المساء إلى المراح من الإبل والبقر والغنم، وفي رواية مسلم: ذابحة أي: مذبوحة أي: أعطاني من كل سائمة، كذا في الفتح.

زوجا: [أي: أعطاني مما يروح إلى منسزله من إبل وبقر وغنم وعبيد ودواب اثنين اثنين أو صنفا صنفا.] ميري: [أي: أعطي أقاربك، من الميرة بكسر الميم، وهمي: الطعام الذي يمتازه الإنسان ويحلبه لأهله.] كأبي زرع: [أي: من الألفة والعطاء لا في الفرقة والجلاء، فالتشبيه ليس من كل وحه، يعني في النفع لا في الضرر الذي حصل بطلاقها.]

#### بابُ ما جاء في صفة نوم رسول الله ﷺ

حدثنا محمد بن المثنى، أنبأنا عبد الرحمن بن مهدي، أنبأنا إسرائيل، عن أبي إسحاق، عن عبد الله بن يزيد، عن البراء بن عازب عليه: أن رسول الله الله كان إذا أخذ مضجعه وضع كفه اليمني تحت خدِّه الأيمن وقال: رَبِّ قِنيْ عَذَابَكَ يَوْمَ تَبْعَثُ عِبَادَكَ.

## باب۔ حضور اقد س النگائیا کے سونے کا ذکر

نوم إلخ: هو غشية ثقيلة تهجم على القلب فتقطعه عن المعرفة بالأشباء. ولما كان النوم بعد السمر غالباً ناسب أن يذكره بعده. [أو حالة طبيعية تتعطل معها القوى بسبب ترقي البخارات إلى الدماغ، تتعطل الحواس الخمسة والشعور والإدراك.] مضجعه: [إذا استقرفي محل اضطحاعه لينام فيه] بفتح الميم والجيم ويكسر محل الاضطحاع، والمراد بأخذ المضجع: النوم فيه، فلمعنى: إذا أراد النوم واستقر في المضجع لينام. الأيمن: [وضع راحته مع أصابعه اليمنى تحت شقه الأيمن من وجهه.] قنى: [أي: حنّبنى عذابك.]

اور یہ صحیح ہے، لیکن اس میں ایک مصرّت بھی ہے جس کی طرف ان کا ذہن نہیں گیا، وہ بیہ کہ جب دل نیچے کی جانب ہو گا تو تمام بدن کا زور اُس پر پڑے گا اور بدن کا مواد اُس پر اثر کرے گا۔ ول اعضاء رئیسہ میں اہم عضو ہے اُس پر مواد کا تھوڑا سا اثر ہونا بھی بہت سے امراض کا سبب ہے، اس لئے بائیں کروٹ پر سونے میں اگر ایک طبتی مصلحت ہے تو ایک طبتی مفنزت بھی ہے اور مفنزت ہے ب چنازیادہ اہم ہے، اس لئے طبتی حیثیت سے بھی دائیں کروٹ پر سونا بہتر ہے اس کے علادہ داکیں کروٹ پر لیٹا موت کے بعد قبر میں لیٹنے کی یاد کو تازہ کرتا ہے اور موت کو یاد کرنے کا تھم بھی ہے، اور دینی دنیوی بہت سے فوائد موت کو یاد رکھنے سے حاصل ہوتے ہیں۔ آ دمی کو حاہے کہ اس لذتوں کے ختم کر دینے والی چیز کو کثرت سے یاد کیا کرے اور حق تو بیر ہے کہ آ دمی ایس چیز کو کیسے بھولے جو بہر حال آنے والی ہے، نہ معلوم کب آ جائے۔ (٢) حفرت حديفه والني كت بي كه حضور اقدى الني كي جب بستر ير لينت تو اللهمة بالشمك أموت وأخيًا. يرحت ته ي الله! تیرے ہی نام سے مرتا (لیمن سوتا) ہوں اور تیرے ہی نام سے زندہ ہوں گا (لیمن سو کر اٹھوں گا) فاکدہ: نوم موت کے مشابہ ہوتی ہے اس لئے سونے کو مرنے سے اور جاگنے کو زندگی سے تعبیر کر دیتے ہیں، اور اس لئے بھی سوتے وقت واكبي كروث ير ليمنا حاج كد سونا مرنے كا نموند بـ اور جب جاگتے تو يه وعا يراجتے سے: الْحَمْدُ الله الله ي الحيانا بَعْدَ ما أَمَاتَنَا وإلَيْهِ النَّشُورُ - تمام تعريف أس الله جل وعلا كے لئے ہے جس نے موت كے بعد زندگى عطا فرمائى اور اى یاک ذات کی طرف قیامت میں لوٹا ہے۔ (یازندگی کی پریشانیوں میں وہی مرجع ہے)

فاكدہ: چونكہ نيند موت كے مشابہ تھى اس لئے جاگئے كو دوبارہ زندہ ہونے سے تعبير كيا۔ علماء نے لكھا ہے كہ سوكر الشخ كے بعد يہ بھى سوچنے كى چيز ہے كہ اسى طرح مرنے كے بعد قيامت ميں دوبارہ زندہ ہونا ہے۔ در حقيقت حق تعالى جَلَّ اللَّا نے اس دنياكو آخرت كى مثال بنايا ہے اور عبرت اور غور كے واسطے ہر قتم كى چيز يں يبال پيدا فرماكيں۔ دنياكى سارى زندگى

ربعي: بكسر الراء وسكون الموحدة تابعي. ابن حراش بكسر الحاء المهملة.

إذا أوى إلى فراشه قال: اللهم باسمك أموت وأحيى، وإذا استقيظ قال: الْحَمْدُ للهِ الَّذِيْ أَحْيَانَا بَعْدَ مَا أَمَاتَنَا وَإِليْهِ النَّشُورُ. حدثنا قُتيبة بن سعيد، حدثنا المُفضَّل بن فضالة، عن عُقيل: أُراهُ عن الزهريّ، عن عُروة،

ایک خواب ہے زیادہ نہیں ہے۔ ایک آدئی نہایت خوش حال ہے، متمول ہے، ہر قتم کی راحت کے سامان اُس کے پاس موجود
ہیں، کسی قتم کی اُس کو کوئی بھی نکلیف نہیں ہے، وہ خواب میں اگر اپنے کو قید میں کوڑے کھاتا ہوا دیکھے، ہر قتم کی مصیبتوں
میں گر فقار دیکھے، وہ نہیں سمجھ رہا کہ یہ خواب ہے، وہ اُس ہے پریشان بھی ہے، رو بھی رہاہے، لیکن دفعۃ آنکھ کھل جاتی ہے،
وہ سب راحت و آرام مل جاتے ہیں، اس خواب کی تکلیف کا ذرا بھی احساس اُس کو نہیں رہتا۔ ای طرح ایک دین دار کا حال
سمجھ لو، وہ اس دنیا ہیں جتنی بھی تکلیف اُٹھائے، وہ خواب ہے، اگر آنکھ کھلنے کے بعد اُس کو ساری راحتیں میٹر ہیں تو اس خواب
کاکیا اثر اُس پر ہو سکتا ہے۔ اس کے بالمقابل حسر ہے غور کروائس تبی دست پر جو اس خواب میں ہر قتم کے آرام پارہا ہے،
گر آنکھ کھلنے کے بعد وہ جیل خانہ میں ہے، کوڑے اُس پر پرٹر ہے ہیں، تو اس خواب کی راحت و آرام کو لے کر دہ کیا چاٹ لے
گا۔ ایک با مشقّت سزاکا قیدی خواب میں اپنے کو ہفت اِقلیم کا بادشاہ بنا ہوا دیکھے، لیکن آنکھ کھلنے کے بعد وہ جیل کی اندھیری
کو کھری میں ہے، چھکڑی گئی ہوئی ہے، تو اس خواب کی بادشاہ سے اُس کو کیا ماا۔ اس گر کو صحابہ نے سمجھا تھا اس لئے وہ دینا
میں ہر مشقّت کو لطف و لذت سے برداشت کرتے تھے، وہ سمجھتے تھے کہ یہ خواب ہے۔ حق تعالی جل شن اپنے لطف سے ہم

اللهم: أي: يا الله، فالميم عوض من "يا" ولذا لايجتمعان إلاشذوذاً، كما قال ابن المالك: وشذ "يا اللهم" في قريض أي: شعر. النشور: [الرجوع للثواب أو العقاب، أو إليه الإحياء بعد الموت يوم القيامة] أي التفرق في أمر المعاش كالافتراق حال المعاد، وقيل: النشر هو الحيوة بعد الممات. المفضل: بفتح الضاد المعجمة المشددة، ابن فضالة بفتح الفاء.

أراه: بضم الهمزة، قال البيحوري: قائله المفضل، والضمير المنصوب لعقيل يعني قال المفضل: أظن عقيلاً رواه عن الزهري. قلت: والحديث أخرجه المصنف في جامعه بهذا السند والمتن بعينه، وليس فيه لفظ: "أراه" بل قال عقيل: عن ابن شهاب إلخ فلعله وقع السهو لأحد من الرواة. (۳) حضرت عائشہ فی بھی ہیں کہ حضور اقد س سی پڑھ جب بستر پر لیلتے تھے تو دونوں ہا تھوں کو دعا ما تکنے کی طرح ملاکر اُن پر دم فرماتے اور سورۂ اخلاص اور معتوذ تین پڑھ کر تمام بدن پر سر سے پاؤں تک جہاں جہاں ہا تھ جاتا، ہاتھ پھیر لیا کر آن پر دم فرماتے اور سورۂ اخلاص اور معتوذ تین پڑھ کر تمام بدن پر سے ابتداء فرماتے اور پھر منہ اور بدن کا اگلا حقد، پھر ابقیہ بدن پر۔

فائلدہ: نبی کریم اللہ کی مختلف سور تیں پڑھنا بھی ثابت ہے اور کلام اللہ کی مختلف سور تیں پڑھنا بھی ثابت ہے۔ ایک حدیث میں حضور کا یہ ارشاد بھی نقل کیا گیا ہے کہ جو شخص قرآن پاک کی کوئی سورت سوتے وقت پڑھے، ثابت ہے۔ ایک حدیث میں حضور کا یہ ارشاد بھی نقل کیا گیا ہے کہ جو شخص قرآن پاک کی کوئی سورت سوتے وقت پڑھے، اللہ کی طرف سے ایک فرشتہ محافظ اُس کے لئے مقرر ہو جاتا ہے جو جاگئے کے وقت تک اُس کی حفاظت کرتار بتا ہے۔ خود حضور اگر م شیخ ہے تین سور توں کا پڑھنا حدیثِ بالا میں وارد ہے ان کے علاوہ مسبحات یعنی ان سور توں کا پڑھنا جو سبتے، شیخ، سبحان، سبخ ہے حضور نے ارشاد فرمایا کہ سوتے بینز آستہ میں اگر می اور سورۂ بقرہ کی اخیر دو آیوں کا پڑھنا بھی وارد ہے۔ ایک صحابی کہتے ہیں کہ جمعے حضور نے ارشاد فرمایا کہ سوتے ہیں میں اگر می اور سورۂ بقرہ کی اخیر دو آیوں کا پڑھنا بھی وارد ہے۔ ایک صحابی کہتے ہیں کہ جمعے حضور نے ارشاد فرمایا کہ سوتے ہیں بوٹ کی ابایہ الکافرون پڑھ کر سویا کرو۔ ان کے علاوہ بہت می وعائیں پڑھنا بھی حضور سے ثابت ہے۔ (اُن البدہ)

فنفث إلخ: [أي: نفخ فيهما نفحا خفيفا غير ممزوج بريق] ظاهره تقديم النفث على القراءة، وأوضح منه ما في بعض طرق الحديث من لفظ: ثم نفث فقراً، واستبعد ذلك بعض العلماء بأنه لا فائدة فيه، وحمله على وهم الرواة. وأجاب بعضهم بأن الحكمة فيه مخالفة السحرة، وقيل: معناه: ثم أراد النفث فقراً ونفث، وبعضهم حمله على التقديم والتأخير بأنه قراً ثم نفث، وقال بعضهم: إن النفث وقع قبل القراءة وبعدها أيضاً، وأما رواية هذا الكتاب بلفظ الواو فأخف إشكالاً؛ لأن الواو لمطلق الجمع، وكذا رواية البخاري بالواو، وقال شارح من علمائنا: هو الوجه؛ لأن تقديم النفث على القراءة لم يقل به أحد، وقال الفراء: لا تفيد الفاء للترتيب؛ لقوله تعالى: ﴿ أَهْلَكُنّاهَا فَجَاءَهَا بَأْسُنَا بَيَاتاً ﴾ [الأعراف: ٤] وأجيب: بأن المعنى أردنا إهلاكها أو هي للترتيب الذكري. وفي القاموس: إن الفاء تأتي بمعنى الواو قاله القاري، ومال الحافظ في الفتح إلى تقديم القراءة على النفث. وقرأ فيهما: [يعني السور الثلاث بكمالها.] مسح بهما: [فوق الثوب، وهو: ما وصلت إليه يده من بدنه.]

يصنع ذلك ثلاث مرّات. حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا عبد الرحمن بن مهديّ، حدثنا سُفيان، عن سَلَمَة بن كُهيل، عن كُريب، عن أبن عباس هن أن رسول الله ﷺ نام حتى نفخ، وكان إذا نام نفخ، فأتاه بلال فآذنه بالصَّلوة، فقام وصلّى و لم يتوضّأ، وفي الحديث قصّة. حدثنا إسحاق بن منصور، حدثنا عفّان، حدثنا حمّاد بن سلمة، عن ثابت، عن أنس بن مالك هه:

(٣) ابن عباس وظافی کہتے ہیں کہ حضور اقد س طفی آیک مرتبہ سوئے اور خرائے لینے گے۔ حضور کی یہ عادتِ شریفہ تھی کہ جب سوتے تو خرائے لیتے تھے، پس حضرت بلال وظافی نے آکر نماز کی تیاری کی اطلاع دی، حضور تشریف لے گئے اور نماز پردھائی، وضو نہیں کیا۔ اس حدیث میں ایک قصہ بھی ہے۔ فاکدہ: انبیاء علیہ الحلاک یہ خصوصیت ہے کہ ان کی نیند ناقض وضو نہیں ہوتی، اس لئے حضور نے وضو نہیں فرمایا، اور اس کی وجہ حضور نے یہ ارشاد فرمائی ہے کہ سونے کی حالت میں انبیاء کی آئکھ سوتی ہے لیکن ول نہیں سوتا، وہ جاگتار ہتا ہے، اس وجہ سے انبیاء کا خواب بھی وحی ہوتا ہے کہ شیطان کے اثر سے وہ محفوظ ہوتے ہیں۔ وہ قصر جس کی طرف امام تر ندی والنے کی اشارہ کیا ہے، ابن عباس وظافی کے اپنی خالہ کے گھر سونے کے متعلق ہے، جو آئندہ باب کی پانچویں حدیث میں مفصل ندکور ہے۔ اس باب سے اُس کو پچھ تعلق نہیں تھا اس لئے مصنف نے اُس کو اختصاراً چھوڑ دیا۔

(۵) انس والنفوذ كهتم بين كه حضور اقدس الفائيم جب النبي بستر بر تشريف لات توبيه وعا برُ هت الْحَمْدُ اللهِ اللّه عَمْنَا وَسَقَانَا وَكَفَانَا وَآوَانَا، فَكَمْ مِّمَّنَ لا كَافِي لَه و لَا مُؤْويَ. تمام تعريفيس الله بَالْطَالُ كَ لِنَهُ بِين جس في عمر فرما يا اور

يصنع ذلك: [أي: المذكور من جمع الكفين والنفث فيهما والقراءة والمسح.] نفخ: [أي: أحرج الربح من فمه بصوت، وذلك عند استغراق النائم في نومه.] ولم يتوضاً: قال البيحوري: لأن من خصائصه ﷺ أن نومه لا ينقض وضوءه؛ لبقاء يقظة قلبه كما في حديث: نحن معاشر الأنبياء، تنام أعيننا ولا تنام قلوبنا. فهذه خصوصية له ﷺ على أمته لا على باقي الأنبياء. قصة: [هي نوم عبد الله ابن عباس عند خالته ميمونة وصلاته مع النبي ﷺ بالليل، وستأتي في حديث مفصل من باب عبادته ﷺ قال البيحوري تبعا لغيره: ستأتي قريبا في الحديث الخامس من باب عبادته ﷺ من نوم ابن عباس عند خالته ميمونة ﷺ. قال المناوي: ذهل شارح زعم أنها في كتاب آخر كالمشكوة.

أن رسول الله ﷺ كان إذا أوى إلى فراشه قال: الْحَمْدُ للهِ الَّذِيْ أَطْعَمَنَا وَسَقَانَا، وَكَفَانَا وآوانا، فَكَمْمِمَّنْ لاكَافِي لَهُ وَلَا مُؤْوِيَ.

سیر اب کیا اور ہماری مہمات کے لئے خود کفایت فرمائی اور سونے کے لئے ٹھکانا مرحمت فرمایا، بہت سے لوگ ایسے ہیں جن کونہ کوئی کفایت کرنے والا ہے نہ کوئی ٹھکانا دینے والا ہے۔

فاكدہ: چونكہ عادت اللہ بيہ ہے كہ جو مخص الله بَلْ اَلله براينے كا موں كو چھوڑ ديتا ہے، حق تعالى بھى اُس كے كاموں كو غيب ے بورا فرماتے ہیں۔﴿وَمَنْ يَتُو كُلُ عَلَى اللهِ فَهُو حَسْبُه ﴿ [الطلاق: ٣] جس كا كسى فرجمه كيا ہے: خدا خود مير سامان است ارباب توکل را۔ اور حضور اقد س منتخ کی میں یہ مضمون علی وجہ الاتم ہوناہی جاہئے تھا، اس لئے وہاں کفایت بھی علی وجہ الاتم ہوتی تھی۔ اس کے بعد جو تخص جتنا زیادہ بھروسہ اللہ بَلَ اللّٰه بِر كرتا ہے اتنا ہى حق تعالى بَلَ اللّٰ اس كى طرف ہے اس كى اعانت ہوتی ہے۔ متعدد احادیث میں مختلف عنوانات سے بیہ مضمون وارد ہے۔ ایک حدیث میں وارد ہے: جس مخص کو فاقہ پنچے اور وہ لوگوں ہے اُس کے ازالہ کی درخواست کرے تو اُس کی حاجت پوری نہیں کی جاتی اور اگر الله بَلْ ﷺ کی بارگاہ میں اُس کو پیش کرے تو بہت جلد کسی نہ کسی طرح ہے اُس کی ضرورت پوری کر دی جاتی ہے۔ ایک حدیث میں حق تعالیٰ جَلْ حَاٰ کا ارشاد ہے: آ دمی کے بیچے! اگر تو میری عبادت کے لئے فارغ ہو جائے تو میں تیری ضرور توں کو پورا کروں اور تیرے دل کو غنا سے بھر دوں، ورنہ تیرے دل کو تفکرات ہے بھر دوں گا اور ضرور تیں پوری نہ ہونے دوں گا۔ جو لوگ دینی کا موں میں مشغول ہونے کے لئے ضروریات سے فراغت کا انتظار دیکھا کرتے ہیں وہ اس سے سبق حاصل کریں کہ ضروریات سے فراغت کا راستہ ہی اللہ کی طرف متوجّہ ہونااور اُس کے کاموں میں مشغول ہونا ہے۔ حدیثِ بالا میں جو دعا نُقل کی گئی ہے اُس میں حضور اقدس النہ ﷺ نے شکر کی طرف متوّجہ فرمایا ہے کہ ہر مخص کو اپنی حالت میں شکر کرنا ضروری ہے کہ زیادتی انعام كا ذريعه ہے۔ حق تعالى بَلْ عَلَى عَلَ عَالَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَل

أطعمنا وسقانا: قيل: ذكرهما؛ لأن الحيوة لاتتم بدولهما كالنوم، فالثلاثة من واد واحد فكان ذكره مستدعيا لذكرهما، وأيضاً النوم فرع الشبع والري. وكفانا: [أي: كفانا مهماتنا ورفع عنّا أذياتنا.] وآوانا: [أي: ردّنا إلى مسكننا و لم يجعلنا من المنتشرين كالبهائم في الصحراء.] فكم ممن: [أي: كم من الحلق لا كافي له ولا مؤوي على الوجه الأكمل.]

حدثنا الحسين بن محمّد الجريري، حدثنا سليمان بن حرب، حدثنا حماد بن سلمة، عن حُميد، عن بكر بن عبد الله المزني، عن عبد الله بن رَبَاح، عن أبي قتادة في: أن النّبي كلي كان إذا عرّس بكر بن عبد الله المرزي، عن عبد الله بن رَبَاح، عن الله المسلمة على الله المسلمة على الله المسلمة على الله على كله.

اپنے احسانات میں اضافہ کروں گا، اور اس طرف متوجّہ فرمایا کہ اپنے ہے کمتر کی حالت کی طرف بھی غور کرنا چاہئے تاکہ شکر دل ہے نکلے، کتنے آومی و نیا میں ایسے ہیں جن کو کھانامیسر نہیں فاقہ کرتے ہیں، کتنے لوگ ایسے ہیں جن کو کھانانعیسر نہیں فاقہ کرتے ہیں، کتنے لوگ ایسے ہیں جن کو کھانانعیسر نہیں ہے جو مصائب میں کوئی اعانت کر سکے، اللہ تعالیٰ میں ہیں کوئی اعانت کر سکے، اللہ تعالیٰ کے کتنے احسانات ہیں جس نے یہ سب کچھ عطافر مار کھا ہے۔

(۲) ابو قادہ فران کے جیں کہ حضور اقد س النا گئی اسٹر میں رات کو چلنے کے بعد)اگر اخیر شب میں کچھ سویرے کسی جگہ پراؤ ڈالتے تو دائیں کروٹ پرلیٹ کر آرام فرماتے، ادر اگر صبح کے قریب کھیرنا ہوتا تو اپنا دایاں بازو کھڑا کرتے اور ہاتھ پر سررکھ کر پچھ آرام فرما لیتے۔ فاکدہ: مقصود یہ ہے کہ اگر وقت وسیع ہوتا تولیٹ کر سوجاتے تنے اور عادت شریفہ دائیں کروٹ پر لیٹنے کی تھی ہی، لیکن اگر وقت تعلیل ہوتا تو پھر ہاتھ پر فیک لگا کر تھوڑی دیر آرام فرما لیتے، ایسے وقت میں بالکل لیٹ کرآرام نہ فرماتے تنے کہ نیند گہری آ جائے اور نماز فوت ہوجائے، بلکہ کہنی پر فیک لگا کر سر مبارک کو ہاتھ پر رکھ کر تھوڑا ساآرام کر لیتے تنے۔

الجُريري: قيل: يمهملة مفتوحة مكبّرا، وقيل: بجيم مضمومة مصغراً، صوبه ابن حجر في شرح الشمائل، ورجح القاري الأول وقال: في نسخة ضعيفة بالجيم المضمومة. وسكت أهل الرجال عن ضبطه. عوس: التعريس: نزول القوم في السفر من آخر الليل للاستراحة، وقوله: "بليل" المراد به زمن ممتد؛ بدليل قوله في الشق الثاني: قبيل الصبح.
على كفّه: [لأنه أعون على الانتباه، ولا يستغرق في النوم على هذه الهيئة.]

#### بابُ ما جاء في عبادة رسول الله علين

حدثنا قتيبة بن سعيد وبشر بن مُعاذ قالا: أخبرنا أبو عوانة، عن زياد بن عِلاقة،

## باب۔ حضور اقد س للنگائیم کی عبادت کا ذکر

فائدہ: حضوراکرم شی کی اللہ علیہ کے طور پر شاکل کا جزو ہونے کی وجہ سے مصنف والسطی نے خور پر شاکل کا جزو ہونے کی وجہ سے مصنف والسطی نے چند عبادات کا ذکر کیا ہے جس سے اندازہ ہو جائے کہ نبی کر یم السلطی اللہ عصوم ہونے کے باوجود مغفرت اور مراتب عالیہ کے حصول کا پروانہ ملنے کے باوجود، اُس مرتبہ پر فائز ہو جانے کے باجود جہاں تک نہ کوئی ولی پہنچ سکتا ہے نہ کوئی نبی پہنچا، کس قدر نقلی عبادات کا اہتمام فرماتے تھے، اور ہم لوگ جو امتی کہلاتے ہیں، حضور کے اتباع کا دعوی کرتے ہیں، کتنا اہتمام کرتے ہیں، حالا تکہ ہم گنہگار ہیں، سیاہ کار ہیں، گناہوں کے مقابلے اور تول کے لئے بھی اتباع کا دعوی کرتے ہیں، کتنا اہتمام کرتے ہیں، حالا تکہ ہم گنہگار ہیں، سیاہ کار ہیں، گناہوں کے مقابلے اور تول کے لئے بھی معاوضہ می درجہ کا عبادات کے حضور سے زیادہ مختاج ہیں، پھر ہماری عباد تیں بھی الیی ہیں جن کا پورا معاوضہ تو در کنار، ان کا کوئی بھی معاوضہ مل جائے تو بسا غنیمت ہے۔ اللہ بل ش کے بیہاں ہر عبادت کا وزن اور اس کی قیمت اخلاص پر بعنی ہے، جس درجہ کا عبادت میں وزن ہوگا۔

عبادة: [هو فعل المكلف على حلاف هوى نفسه تعظيما لربّه، والمراد بها ههنا النافلة الزيادة على الواجبات] قال المناوي: العبادة أقصى غاية الخضوع، وتعارف في الشرع فيما جعل علامة لنهاية الخضوع من صلوة وصوم وجهاد وقراءة. قال العبادة أقصى غاية الخضوع، وتعارف في الشرع فيما جعل علامة لنهاية الخضوع من قبله؟ فقال الجمهور: لا، القاري: والمراد يما ههنا الزيادة على الواجبات. واختلف هل كان مخ قبل النبوة متعبداً بشرع من قبله؟ فقال الجمهور: لا، فقيل: آدم، وقيل: إمام الحرمين: بالوقف، وقال آخرون: نعم، ثم أحجم بعضهم عن التعيين وحسر عليه بعضهم، وعلى هذا فقيل: آدم، وقيل: فوعن وقيل: إبراهيم، وقيل: موسى، وقيل: عبسى، وقيل: جميع الشرائع، وقال السراج البلقيني في شرح البخاري: لم يجئ في الأحاديث التي وقفنا عليها كيفية تعبّده، لكن روى ابن إسحاق وغيره: أنه على كان يخرج إلى حراء في كل عام شهراً يتنسك فيه. قال القاري: الظاهر أنه محلى كان متعبداً بالعبادات الباطنية من الأذكار القلبية والتفكر في الصفات كل عام شهراً يتنسك فيه. قال القاري: الظاهر أنه على كان أمتعبداً بالعبادات الباطنية من الأذكار القلبية والتفكر في الصفات الإلهية والمصنوعات الآفاقية على ما يكون حال كمل الأولياء، ولذا قيل بداية الأنبياء نحالم يتصف السالك بما انتهى إليه أمر الولي نحاية النبي" فإنما هو باعتبار التكاليف الشرعية من الأوامر الفرضية والزواجر المنهية، فما لم يتصف السالك بما انتهى إليه أمر دينه لم يدخل في باب الولاية. علاقة: بكسر العين وتخفيف اللام والقاف، ووهم من فتح العين، كذا في الشروح.

## عن المغيرة بن شعبة الله عنه قال: صلَّى رسول الله الله عن انتخفت قدماه،

حضور النائية كاارشاد ب كد ايك آدمي نماز سے فارغ موتا ہے اور اُس كے لئے اُس نماز كا دسوال حضد لكھا جاتا ہے،كسى ك لئے نواں، اسی طرح آٹھواں، ساتواں، چھٹا، یانچواں، چوتھائی، تہائی اور آ دھا حظہ لکھا جاتا ہے (ابو داؤد)اور دسواں بھی مثال كے طور ير ادشاد ہے ورنہ اس سے مجھى كم ہوتا ہے۔ دوسرى حديث بين ارشاد ہے كه قيامت بين سب سے اول نماز كا حساب ہوگا، حق تعالیٰ بَلْ ﷺ فرشتوں سے ارشاد فرمائے گا کہ میرے بندے کی نماز کو دیکھو، یوری ہے یا ناقص ہے، اگر وہ پوری ہو گی ہے تو جائزہ میں پوری لکھ دی جائے گی اور اگر نا قص ہو گی تو ارشاد ہو گا کہ دیکھواس کے لئے کچھ نوا فل بھی ہیں یا نہیں، اگر نوافل ہوتی ہیں تو اُن سے فرائض کی ملکیل کر دی جاتی ہے، اُس کے بعد پھر اسی طرح دوسری عبادات زکوۃ وغیرہ کا محاسبہ ہوتا ہے (ابو داؤد)ہم لوگوں کے فرائض جیسے ادا ہوتے ہیں وہ ہمیں بھی معلوم ہیں، ایس صورت میں کیا ضروری نہیں کہ نقلی عبادات نماز کے قبیلہ سے مول یا صد قات کے یااور دوسری عبادات کے، نہایت کثرت واجتمام اور اخلاص سے کی جائیں؟ عدالت میں پیشی کا وقت نہایت سخت ہے اور ہمارے اعمال کے وو گراں ہر وقت ہمارے ساتھ ہیں، اوراس پر بس نہیں بلکہ آدمی کے بدن کا ہر ہر جزوائس عمل نیک یابدکی گواہی دینے والا ہے جواس سے صاور ہوئے ہیں،اسی لئے حضور کا ارشاد ہے کہ الگلیوں پر کلمہ طینبہ اور تبیجات کو گنا کرو کہ قیامت کے دن ان الگلیوں سے بھی محاسبہ ہوگا کہ اپنے اینے اعمال بتائیں اور ان کو گویائی عطاکی جائے گی، اور حضور پر میرے ماں باپ قربان! کہ آپ کا نمونہ ہر چیز میں ہمارے سامنے ہے۔اس باب میں چوجیں حدیثیں ہیں۔

(۱) مغیرہ بن شعبہ والنہ کہتے ہیں کہ حضور اقد س النہ کیا اس قدر لمی نفلیں پڑھتے تھے کہ آپ کے قدم مبارک ورم کر گئے تھے۔
صحابہ نے عرض کیا کہ آپ اس قدر مشقّت برداشت کرتے ہیں! حالا نکہ حق تعالی نے آپ کے اول و آخرسب گناہ بخش و یہ میں۔ حضور نے ارشاد فرمایا (کہ جب حق بر اتنا انعام فرمایا ہے) تو کیا میں اُس کا شکر اوا نہ کروں؟
ویے ہیں۔ حضور نے ارشاد فرمایا (کہ جب حق بر اتنا انعام فرمایا ہے) تو کیا میں اُس کا شکر اوا نہ کروں؟
فاکدہ: ساکل کی غرض بظاہر یہ تھی کہ کٹرتِ عبادت معاصی کے کفارہ کے لئے ہوتی ہے۔ جب آپ معصوم ہیں آپ سے گناہ صادر بی نہیں ہوتا پھر آپ کو اس در جہ مشقّت برداشت کرنے کی کیا ضرورت ہے؟ حضور نے اُس کا جواب فرما دیا کہ

صلى رسول الله: [أي: اجتهد في الصلاة.] انتفخت قدماه: [تورمت قدماه الشريفتان من طول قيامه فيهما واعتماده عليهما.]

فقيل له: أتتكلّف هذا! و قد غفر الله لك ما تقدّم من ذنبك وما تأخر، قال: أفلا أكون عبداً شكورا؟ حدثنا أبو عمّار الحُسين بن حُريث، أخبرنا الفضل بن موسى، عن محمد بن عمرو،

عبادت کی یہی ایک غرض نہیں ہوتی، بلکہ مختلف وجوہ ہے ہوتی ہے اور جب اللہ نے میرے سارے گناہ معاف فرما دیئے تواس کا مقتضاتو یہی ہے کہ میں اُس کے احسان کے شکر میں کثرت سے عبادت کروں۔ حضرت علی کرم اللہ وجہہ فرماتے ہیں کہ عبادت مجھی جنت وغیرہ کی رغبت کی وجہ سے ہوتی ہے، یہ تاجروں کی عبادت ہے کہ عبادت سے خریداری مقصود ہے۔ یہاں قیمت اداکی جارہی ہے وہاں مال مل جائے گا۔ اور مجھی عبادت خوف کی وجہ سے ہوتی ہے، یہ غلاموں کی عبادت ہے کہ ڈنڈے کے خوف سے کام کرتے ہیں، جیسا نوکروں کا عام وستور ہوتا ہے۔ ایک وہ عبادت ہے جو بلار غبت و بلا خوف محض الله کے انعامات کے شکر میں ہو، یہ احرار کی عبادت ہے۔ حدیثِ بالا میں گزراہے کہ حق تعالیٰ جَلْ عَالٰ نے آپ کے سب گناہ معاف فرمادیے اس سے بیہ شبہ ہوتا ہے کہ گناہ توآپ سے صادر ہوئے لیکن حق تعالی بَلْ عَلَیْ الله معاف فرما دیے، حالانکہ انبیاء عَلَیْمالیکا معصوم ہوتے ہیں، اُن سے گناہ صادر نہیں ہوتا۔ اس کے بہت سے جواب علماء نے مرحمت فرمائے ہیں جوایے موقعوں پر درج ہیں، بالخصوص سورہ إنّا فتحناكى تفسيرول ميں مختلف جواب نقل كيے گئے ہيں۔ بندہ كے نزديك سهل بيہ ہے كه حسنات الأبرار سینات المقربین (نیک لوگوں کی خوبیاں مقربین کے لئے گناہ بن جاتی ہیں) ہر شخص کے گناہ اُس کے درجہ کے مناسب ہوتے ہیں۔ آپ کے درجہ اور رتبہ کے مناسب جو کوتاہیاں شار کی گئیں وہ ایسے امور ہیں جو ہمارے لئے عین طاعت ہیں۔ مثال کے طور پر دیکھ لیجئے کہ حضور اقدیں سنگھنٹا کافر سر داروں کے اسلام لانے کی توقع اور اُمید میں اُن سے گفتگو فرمارہے تھے جو عین وین تھا، اس وقت ایک نابینا صحابی حضرت ابن ام مکتوم شاکٹنڈ نے آگر کچھ بات کی جس کی طرف حضور سن کیا کہ ان لوگوں کی اہمیت کی وجہ ہے ان کا در میان میں دخل دینا گراں ہوا۔ اس پر سورہ عَبْس میں حضور پر تنبیہ ہوئی۔

فقيل: قالوا: القائل عمر. أتتكلف: التكليف اسم لما يصنعه الإنسان بمشقة أو تصنع، الأول محمود والثاني مذموم، ومن البين أن المراد ههنا الأول دون الثاني، والمعنى: أتلزم نفسك هذه الكلفة والمشقة التي لا تطاق. أفلا أكون: عطف على مقدر أي: أأترك صلاتي اعتماداً على الغفران فلا أكون عبداً مشكوراً. ولا يخفى ذكر "العبد" في هذا المقام أدعى إلى الشكر على الدوام؛ لأنه إذا لاحظ كونه عبداً أنعم عليه مولاه وجب عليه القيام بشكره. شكورا: [أي: إذا أكرمني مولاي بغفرانه أفلا أكون عبداً شكورا لإحسانه.] حويث: بضم الحاء وفتح الراء المهملتين فتحتية ساكنة فمثلثة.

عن أبي سلمة، عن أبي هريرة هذه قال: كان رسول الله في يصلّي حتى تَوِم قدماه، قال: فقيل له: أتفعل هذا وقد جاءك: أن الله تعالى قد غفرلك ما تقدّم من ذنبك وما تأخر؟ قال: أفلا أكون عبدا شكورا ؟ حدثنا عيسى بن عثمان بن عيسى بن عبد الرّحمن الرّمليّ، الله علمة من بلاد الشام

ای طرح جنگ بدر کے قیدیوں کے بارے میں حضور اقد س کتھنائی نے غایتِ شفقت اور رحمت کی وجہ ہے اس توقع پر کہ بیہ لوگ مسلمان ہو جائیں یاان کی نسل ہے مسلمان پیدا ہوں، فدیہ لے کر ان کو چھوڑ دیا تو قرآن پاک میں اس پر تنبیہ ہوئی۔ غرض اس نوع کے واقعات ہیں جو حضور کی علوِّشان کے لحاظ ہے وہ تقصیر شار کیے گئے۔

(۲) ابو ہریرہ و اللہ کہتے ہیں کہ حضور اقد س اللہ کیا اس درجہ نوافل پڑھا کرتے تھے کہ پاؤں پر ورم ہوجاتا تھا۔ کس نے عرض کیا کہ آپ پر اگلے بچھلے سب گناہوں کی معانی کی بشارت نازل ہو چکی ہے پھر آپ اس درجہ کیوں مشقت برداشت فرمائے ہیں؟ آپ نے ارشاد فرمایا: کیا ہیں شکر گزار بندہ نہ ہوں؟

فائکہ ہ: حضرت عائشہ فاضی اے بھی اس شکریہ کے بارے میں ایک مفطل روایت نقل کی گئی ہے۔ حضرت عطاء کہتے ہیں کہ میں نے ایک مر تبہ عائشہ فی شخا ہے عرض کیا کہ حضور اقد س شکریا کی کوئی عجیب ترین بات سُنا کیں۔ انھوں نے ارشاد فرمایا کہ حضور کی کوئی بات ایس تھی کہ جو عجیب ترین نہ تھی، اُس کے بعد فرمانے لگیں۔ ایک رات کا قصّہ ہے کہ سونے کے لئے مکان پر تشریف لائے اور میرے پاس میرے لحاف میں لیٹ گئے، لیٹے ہی تھوڑی می دیر میں فرمایا کہ چھوڑا میں تواپنے رب کی عبادت کروں، یہ فرما کر کھڑے ہوگئے، وضو کیا اور نماز کی نیت باندھ کی اور رونا شرع کر دیا، یہاں تک کہ سینہ مبارک تک آنسو بہہ کرآنے گئے، اُس کے بعد رکوع کیا اُس میں بھی روتے رہے، پھر سجدہ کیا اُس میں بھی روتے رہے، پھر سجدہ کیا اُس میں بھی

ترم: [أصله تورم، وإنما تورمت قدماه؛ لأنه بسبب طول القيام تنصب المواد من أعلى البدن إلى أسفله، ومن ثم يسرع الفساد إلى القدم قبل غيره من الجسد] بنصب الفعل بإضمار "أن" بعد "حتى" وهو بقتح المثناة وكسر الراء وتخفيف الميم على وزن "تعد" وفي نسخة: حتى تورّم بناءً على أنه فعل ماض أو مضارع بحذف إحدى تائيه. أفلا أكون: الفاء للعطف على المقدر، تقديره: أأترك فلا أكون إلخ عف.

میں نے عرض کیا: حضور آپ اس قدر کوں روئے؟ اللہ بُلُ جُلُ نے توآپ کے اگھے پچھے سب گناہ معاف کر دیے۔ آپ نے فرمایا کہ تو میں خدا کا شکر گزار بندہ نہ بنوں؟ اس کے بعد ارشاد فرمایا: میں ایسا کیو کر نہ کرتا حالا نکہ آج بچھ پر یہ آ بیتیں نازل ہو کیں، اُس کے بعد ﴿إِنَّ فِی حَلْقِ السَّمُوات﴾ [آل عمران: ١٩٠] سورہ آلِ عمران کے آخر رکوع کی آیت تلاوت فرمائی۔ ہوئیں، اُس کے بعد ﴿إِنَّ فِی حَلْقِ السَّمُوات﴾ [آل عمران: ١٩٠] سورہ آلِ عمران کے آخر رکوع کی آیت تلاوت فرمائی۔ (٣) نیز ابو ہریرہ ﴿ اُلَّ کَ مِی مِروی ہے کہ حضور اقد س سُلُون طویل پڑھتے کہ آپ کے قدم مبارک درم کرآئے۔ آپ ہے عرض کیا گیا کہ آپ اتنی طویل نماز پڑھتے ہیں حالا نکہ آپ کے سب گناہ اولین و آخرین معاف ہو چکے ہیں۔ آپ نے ارشاد فرمایا کہ میں شکر گزار بندہ نہ بنوں؟ فائدہ آپ کے سب گناہ اولین کو وجہ سے تین طریقوں سے اس مضمون کو ذکر کیا۔ ان روایات پر ایک اشکال وار دہوتا ہے، وہ یہ کہ نبی کریم شکی ہے مختف طریقوں سے طاقت سے نیادہ مجاہدات اور عبادات کی ممانعت وارد ہوئی ہے، لیکن حق یہ ہے کہ آومی صرف عبادت کے لئے پیدا کیا گیا ہے، حق تعالیٰ نے قرآن شریف میں ارشاد فرما دیا کہ میں جن جن وائس کو صرف اس لئے پیدا کیا ہے کہ وہ میری عبادت کریں۔ جب یہی اصل مقصد پیدائش کا ہے تواس میں جنا بھی اضافہ اور اہتمام اور زیادتی ہوگی وہ مدوح اور پندیدہ ہوگی۔ جب یہی اصل مقصد پیدائش کا ہے تواس میں جنا بھی اضافہ اور اہتمام اور زیادتی ہوگی وہ مدوح اور پندیدہ ہوگی۔

يقوم يصلّي: [أي: يقوم بالليل حال كونه يصلي.] تتفخ: بصيغة التأنيث، ويروى بالتذكير من الانتفاخ. قال القاري: ذكر المصنف الحديث بالأسانيد الثلاثة للتأكيد والتقوية. قلت: ويشكل على هذه الروايات ما ورد من النهي عن التشديد في العبادة، كما بسط الروايات المختلفة في ذلك صاحب إقامة الحجة، ثم قال: وخلاصة المرام أن الإكثار من المجاهدات والرياضات ليس ببدعة ولا يمنهي عنه في الشرع، بل هو أمر حسن مرغوب فيه لكن بشروط، ثم ذكر لها عشرة شرائط، فارجع إليه لوشئت التفصيل. وقال الحافظ في الفتح تحت حديث الباب: فيه أخذ الإنسان على نفسه بالشدة بالعبادة وإن أضر ذلك ببدنه، ومحله ما إذا لم يفض إلى الملال، وعليه يحمل قوله ﷺ: خذوا من العمل ما تطيقون فإن الله لا يمل حتى تملوا.

حدثنا محمد بن بشّار، أنبأنا محمد بن جعفر، حدثنا شعبة، عن أبي إسحاق، عن الأسود بن يزيد قال: سألت عائشة الله عن صلوة رسول الله الله بالليل، فقالت: كان ينام أوّل الليل ثم يقوم، فإذا كان من السّحر أوتر،

اس کے بعد زیادتی کی ممانعت جہال جہال وارد ہوئی ہے وہ عوارض کی وجہ سے ہے، جہال کوئی عارض اور مانع پیش آ جائے گا وہاں غیرمستحسن ہو جائے گی۔منحملہ ان عوارض کے اکتا جانااور گھبرا کر پالکل ترک کر دینا ہے۔ مثل مشہور ہے:''نہ بھاگ کر چلنانه اکھر کر گرنا"۔ احادیثِ منع میں ای طرف اشارہ ہے، چنانچہ حضور شکھنے کا ارشاد ہے کہ اعمال ای قدر کرو جینے کا محمّل ہو سکے، الله طَلْ عَلَا تُواب عطا کرنے ہے نہیں دریغ فرماتے جب تک کہ تم عمل ہے نہ اکتا جاؤ۔ اس لئے علاء محامدات کی زبادتی ے روکتے ہیں کہ مبادا اکتا کر بالکل ہی ترک ہو جائے، نبی کریم سٹھنٹے کی شان اس سے بہت بلند تھی، وہاں اکتا جانے کا کیا احمال پیدا ہو سکتا ہے جب کہ حضور کاار شاد ہے کہ میری آنکھ کی ٹھنڈک نماز میں ہے۔اور کیوں نہ ہوتی جب کہ نماز اللہ کے ساتھ راز و نیاز ہے، تو حضور جیسے مخلص بندے کے لئے آتا کے ساتھ سرگوشی میں جتنی بھی لذت ہو قرین قیاس ہے۔ اکتائے وہ جو اس لذ"ت ہے محروم ہو۔ اس طرح دوسرا مانع جو احادیث میں وارد ہوا ہے حقوق لازمہ کی ادائیگی میں کوتاہی ہے کہ مجاہدات کی کثرت سے ضعف پیدا ہو کر حقوق میں کوتاہی ہوگی۔ حضور کے یبال سے سوال بھی پیدا نہیں ہوتا،اس لئے کہ جو قدى ذات ان مجاہدات اور تقليل طعام وغيره پر بھي ايك دفعه بين نوبيبيوں سے صحبت كر سكتا ہو وہاں ضعف كاكيا سوال! اسی طرح دیگر عوارض کا حال ہے جو حضور کے یہاں منتقی تھے،اس لئے ان جیسی روایات پر کوئی اشکال نہیں ہے۔ (4) اسود کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عائشہ فِالْغُومَا ہے حضور اقدس للطّ فیا کی رات کی نماز لیعنی تہجد اور وتر کے متعلق استفسار کیا کہ حضور کا کیا معمول تھا؟ انھوں نے فرمایا کہ حضور کھنٹے (عشاء کی نماز کے بعد) شب کے نصف اول میں استراحت فرماتے تھے،اُس کے بعد تہجد یو ھتے رہتے تھے یہاں تک کہ اخیر شب ہوجاتی تب وتر یو ھتے، اُس کے بعد اپنے

بالليل: [أي: فِ أيّ وقت كان منه، والمراد بصلاته بالليل ما يشمل الوتر والتهجد.] يقوم: أي: يصلي؛ فإن قيام الليل متعارف في الصلوة فيه فيستمر يصلي السدس الرابع والخامس.

ثم أتى فراشه فإذا كانت كان له حاجة ألم بأهله، فإذا سمع الأذان وثب، فإن كان جُنبا أفاض عليه من الماء، وإلا توضاً وحرج إلى الصلوة. حدثنا قتيبة بن سعيد، عن مالك بن أنسٍ. حدثنا أسحاق بن موسى الأنصاري، حدثنا مَعن، عن مالك، عن مَخرَمة بن سليمان، عن حُريب، عن أبن عباس في الأنصاري، أنه بات عند ميمونة - وهي خالته - قال: عن كُريب، عن ابن عباس في الله أخبره: أنه بات عند ميمونة - وهي خالته - قال:

بستر پر تشریف لے آتے، اگر رغبت ہوتی تو اہل کے پاس تشریف لے جاتے بینی صحبت کرتے، پھر صبح کی اذان کے بعد فوراً اُٹھ کر غسل کی ضرورت ہوتی تو عسل فرماتے ورنہ وضو فرما کر نماز کے لئے تشریف لے جاتے۔

فاکھ ہ: اطباء کے بزدیک صحبت کے لئے بہترین وقت اخیر شب ہے کہ وہ اعتدال کا وقت ہے، نیز سو کر اٹھنے کے بعد طرفین کی طبیعت بھی نشاط پر ہوتی ہے۔ اول شب میں بیٹ بھرا ہوا ہوتا ہے ایک حالت میں صحبت مضر ہوتی ہے اور بھوک کی حالت میں زیادہ مصر ہے، اخیر شب کا وقت اس لحاظ ہے بھی اعتدال کا ہوتا ہے۔ لیکن یہ سب طبی مصالح ہیں، شر عا جواز ہر وقت حاصل ہے۔ نبی کریم شکائی ہے بھی اول شب اور دن کے مختلف او قات میں صحبت کر ناثابت ہے۔ البتہ بعض مشاکح نے لکھا ہے کہ عین نماز کے وقت اگر صحبت کی جائے اور اُس ہے حمل شہر جائے تو دہ اولاد والدین کی نافر مان ہوتی ہے۔ نبی کہ عین نماز کے وقت اگر صحبت کی جائے اور اُس ہے حمل شہر جائے تو دہ اولاد والدین کی نافر مان ہوتی ہے۔ (۵) حضرت ابن عباس شکولئی فرماتے ہیں کہ میں ایک رات (لڑکین میں) اپنی خالہ حضرت میمونہ (ام المومنین شکھاً) کے یہاں سویا۔ حضور اقد س شکولئی اور اُن کی اہل تکیہ کے طولانی حصہ پر سر رکھے ہوئے تھے اور میں تکیہ کی چوڑان پر سر رکھے ہوئے تھے اور میں تکیہ کی چوڑان پر سر رکھے ہوئے تھے اور میں تکیہ کی چوڑان پر سر رکھے ہوئے تھے اور میں تکیہ کی چوڑان پر سر رکھے ہوئے تھا (قاضی عیاض وغیرہ حضرات نے بجائے تکیہ کے بسترے کا ترجمہ فرمایا ہے، لیکن جب لفظ کا اصل ترجمہ تکیہ رکھے ہوئے تھا (قاضی عیاض وغیرہ حضرات نے بجائے تکیہ کے بسترے کا ترجمہ فرمایا ہے، لیکن جب لفظ کا اصل ترجمہ تکیہ

أتى فراشه: [لينام السدس السادس، ليقوم لصلاة الصبح بنشاط.] فإذا كانت: قال ميرك: وفي أكثر الروايات بلفظ: "ثم" وقيل: في كلمة "ثم" فائدة، وهي أنه الله يقضي حاجته بعد إحياء الليل بالتهجد، فأداء العبادة قبل قضاء الشهوة جدير به الله وقيل: يحتمل أن "ثم" لتراخي الإخبار أي: كان عادته الله هكذا، ثم إن اتفق أحيانا أن يقضي حاجته فيقضيها. ألم بأهله: أي: قرب من زوجته، كناية عن الجماع.

وثب: [أي: قام بنهضة وشدة.] أفاض: [أسال على جميع بدنه من الماء.] مخرمة: بفتح الميم وسكون الخاء المعجمة وفتح الراء المهملة. ميمونة: [هي الواهبة نفسها له ﷺ، لأنها لما بلغها أن النبي ﷺ خطبها، وكانت إذ ذاك على بعير لها، قالت: هو وما عليه لله ولرسوله، وفوضت أمرها للعباس فزوجها النبي ﷺ.]

فاضطجعت في عَرْض الوسادة، واضطجع رسول الله ﷺ في طولها، فنام رسول الله ﷺ حتى إذا انتصف الليل، أو قبله بقليل، فاستيقظ رسول الله ﷺ فجعل يمسح النّوم عن وجهه، وقرأ العشر الآيات الخواتيم من سورة آل عموان، ثم قام إلى شنّ معلّق فتوضاً منه، فأحسن الوضوء، موانح الآيات من نوله ال في حلق السوات منك كها منك كها من نوله ال في حلق السوات منك كها منك كها في عملي.

ہی کا ہے اور تکیے مراد لینے میں کوئی بُعد بھی نہیں تو پھر بستر مراد لینے کی ضرورت نہیں ہے کہ مثلاً: تکیے کی لمبائی پر حضور اقد س جائے مر رکھ کر قبلہ کی طرف منہ کر کے لیٹ گئے ہوں اور ابن عباس خانی تکیے ہے چوڑان پر سر رکھ کر یعنی قبلہ کی طرف سر کر کے لیٹ گئے ہوں) حضور اقد س خانی اہل سے تھوڑی باتیں فرمانے کے بعد) سوگئے اور تقریباً نصف رات ہونے پر اپنے چہرہ مبارک پر ہاتھ پھیر کر نیند کے آثار کو دور فرمانے گئے، پھر سورہ آلِ عمران کے اخیر رکوع اور تقریباً فی حکفی السّموات کی الله عمران کے اخیر رکوع اور تو الله عمران نے کا کو تلاوت فرمایا (علاء کہتے ہیں کہ جاگئے کے بعد تھوڑا سا قرآن شریف پڑھ لینا چاہئے کہ اُس سے نشاط بیدا ہوتا ہے اور ان آیات کا پڑھنا مستحب ہے) اُس کے بعد مشکیزہ کی طرف جو پانی سے بھرا ہوالگ رہا تھا، تشریف لے گئے اور اُس سے (بر تن میں پانی لے کر) وضو کیا اور نماز کی نیت باندھ لی۔ ابن عباس خانی کہتے ہیں کہ میں بھی وضو کر کے حضوراقد س خیار ہی گئی ربائیں جانب) برابر کھڑا ہوگیا۔ حضور اقد س نے (اس لئے کہ مقتدی کو بین جانب کھڑا ہونا چاہئے) میرے سر پر ہاتھ رکھ کر میراکان مر وڑا (تنبیہ کے لئے ایساکیا ہوگا۔ اور ایک روایت میں ہے دائیں جانب کھڑا ہونا چاہئے) میرے سر پر ہاتھ رکھ کر میراکان مر وڑا (تنبیہ کے لئے ایساکیا ہوگا۔ اور ایک روایت میں ہی

عوض: بفتح العين على الأصح الأشهر، وفي رواية بضمها، وهو بمعنى مفتوح العين أي: حانبها قاله القاري.

الوسادة: بكسر الواو، المحداة المعروفة الموضوعة تحت الرؤوس، ونقل القاضي عياض وغيره أن المراد هناك الفراش؛ لقوله: اضطجع ﷺ في طولها إلح فكأنه هذه نام تحت رجليه تأدبا وتبركا. قلت: كان هذا أحسن ولوساعده اللفظ. فالأوجه عندي أن المراد بالمحداة هو معناه الحقيقي ولا محذور فيه كما لا يخفى. أو قبله: الظاهر أنه ترديد من ابن عباس الله على تردده في أن غاية النوم نصف الليل أو أقل منه أو أكثر، ويحتمل الشك من الراوي قاله القاري.

يمسح النوم: [أي: فشرع يمسح أثر النوم.] الخواتيم: وفي نسخة: الخواتم، جمع ختام بمعنى الخاتمة، منصوب على أن الآيات بدل من العشر قاله المناوي. آل عموان: [وهي بداية قوله تعالى: ﴿إِن فِي خلق السموات والأرض﴾ إلى آخر السورة، آل عمران ١٩٠.] شنّ: [هي القربة الصغيرة يكون الماء فيها أبرد من غيرها.]

قال عبد الله بن عباس: فقمت إلى جنبه، فوضع رسول الله على يده اليمني على رأسي، ثم أخذ الدني اليمني ففتلها، فصلّى ركعتين، ثم ركعتين ثم خودنا كردن ودنا كردن عن أو تر، ثم اضطجع، ثم جاءه المؤذّن فقام فصلّى ركعتين خفيفتين، ثم خرج فصلى الصبح. حدثنا أبو كريب محمد بن العلاء، حدثنا وكيع، عن شُعبة، عن أبي جمرة، عن ابن عباس شخفا قال: كان النبي على يصلّي من اللّيل ثلاث عشرة ركعة.

کہ میں او تکھنے لگا تو حضور نے میراکان بکڑا۔ایک روایت میں ہے کہ کان بکڑ کر دائیں جانب کو کھنچا تاکہ سنت کے موافق امام کے دائیں جانب کھڑے ہو جائیں) چر حضور اقدس المنظائي و دو دو رکعت پڑھتے رہے۔ معن جو اس روایت کے راوی بیں، وہ کہتے ہیں کہ چھ مرتبہ حضور نے دو دور کعت پڑھی، گویا بارہ رکعت ہوگئ (ملا علی قاری را النظیلیہ نے لکھا ہے کہ امام اعظم ابو حنیفہ و النظیم کے نزدیک تہجد کی بارہ رکعتیں ہیں) پھر و تر پڑھ کر لیٹ گئے۔ صبح نماز کے لئے جب بلال بلانے آئے تو دور کعت سنت مختر قرأت سے پڑھ کر صبح کی نماز کے لئے تشریف لے گئے۔

فائدہ: نبی کریم طنی آیا ہے تبجد کی مختلف رکعات نقل کی گئی ہیں جو مختلف او قات کے اعتبار سے ہیں کہ وقت میں گنجائش زیادہ ہوئی تو زیادہ پڑھ لیں ورنہ کم پڑھ لیں۔ کوئی خاص تحدید تبجد کی رکعات میں ایسی نہیں ہے جس سے کم و بیش جائزنہ ہوں، بیا او قات نبی کریم طنی آیا ہا وجو و وسیع وقت ہونے کے بھی رکعات کم پڑھتے تھے، البتہ ان میں قرآن پاک کی تلاوت زیادہ مقدار میں فرماتے تھے، جیہا کہ ای باب کی مختلف احادیث میں یہ مضامین آ رہے ہیں۔

(۲) ابن عباس خلافی کہتے ہیں کہ حضور اقد س منطق تبجد (مع وتر مجھی) تیرہ رکعت پر بھا کرتے تھے۔ فاکدہ: لینی دس رکعت تبجد اور تین رکعت وتر۔ بعض علماء نے ان میں صبح کی دوسٹتیں شار کی ہیں،اس صورت میں آٹھ رکعت تبجد کی ہوئیں۔

قفتلها: [أي: لفها ولواها برحمة و رقة، فأخذ بأذي فأداري عن يمينه تنبيها على ما هو السنة من وقوف المأموم الواحد عن يمين الإمام، فإن وقف عن يساره حوّله الإمام ندبا] قال القاري: وفتلها إما لينبهه على مخالفة السنة، أو ليزداد تيقظه لحفظ تلك الأفعال، أو ليزيل ما عنده من النعاس لرواية، فجعلت إذا أغفيت يأخذ بشحمة أذي. زاد المناوي: أو استعطافا للصبي المحتاج إلى العطف في مقام العبادة، أو إزعاجًا، أو تحريضًا له على قيام الليل وتعلم الدين. المؤذن: [أي: بلال، كما هو الظاهر للإعلام بدحول وقت الصلاة.] وكعين تحفيفتين: [هما سنتا الصبح.] أبي جموة: يجيم وراء كطلحة، اسمه نصر بن عمران الضبعي.

حدثنا قُتيبة بن سعيد، حدثنا أبو عوانة، عن قتادة، عن زُرَارة بن أوفى، عن سعد بن هشام، عن عن عنده، عن عنده النبي على كان إذا لم يُصلّ بالليل، منعه من ذلك النوم، أو غلبته عيناه، ملك من النهار ثنتي عشرة ركعة. حدثنا محمد بن العلاء، أخبرنا أبو أسامة، عن هشام -يعني صلّى من النهار ثنتي عشرة ركعة. حدثنا محمد بن العلاء، أخبرنا أبو أسامة، عن هشام -يعني ابن حسان- عن محمد بن سيرين، عن أبي هريرة هيه، عن النبي على قال: إذا قام أحدكم من الليل فليفتت حملاته بركعتين خفيفتين. حدثنا قتيبة بن سعيد، عن مالك بن أنس.

زرارة: بضم الزاي أول الحروف ثم مهملات. منعه: لحاجة دعا إلى النوم فاختار النوم فلا حاجة إلى الشك. ثنتي: قال القاري: فيه دليل على جواز قضاء النافلة بل على استحبابه، وعلى أن صلوة الليل ثنتا عشرة ركعة، كما هو المختار عند أبي حنيفة. قال إلخ: مناسبة الحديث بالترجمة بأن أمره بشيء يقتضى فعله ﷺ. فليفتح صلاته: [أي: الأحد أو الليل، ولعلها صلاة التهجد.]

ح وحدثنا إسحاق بن موسى، حدثنا معن، حدثنا مالك، عن عبد الله بن أبي بكر، عن أبيه: أن عبد الله بن قيس بن مَخْرمة أخبره عن أيد بن خالد الجهني هيء: أنه قالَ: لَأَرَمُقَنَّ صلوة رسول الله ﷺ فتوسدت عتبته – أو فسطاطه – فصلى رسول الله ﷺ ركعتين خفيفتين،

تواکی گرہ کھل جاتی ہے اور جب وضو کرتا ہے تو دوسری گرہ کھلتی ہے اور جب نماز پڑھتا ہے تو تیسری گرہ کھلتی ہے۔ چونکہ
اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ تیسری گرہ نماز پڑھنے پر کھلتی ہے اس لئے دور کعت مخضر طور پر پڑھنے کا تھم ہے تاکہ وہ
تیسری گرہ بھی کھل جائے اور پھر ساری نماز شیطان کے اثر سے محفوظ ہونے کے بعد پڑھی جائے۔ نبی کر پم المنافی شیطان کے
تیسری گرہ بھی کھل جائے اور پھر ساری نماز شیطان کے اثر سے محفوظ ہونے کے بعد پڑھی جائے۔ نبی کر پم المنافی شیطان کے
تسلا سے گو محفوظ تھے گر حضور کا معمول اُمت کی تعلیم کے لحاظ سے ایسے امور کی رعایت فرمانے کا تھا جن کی اُمت کو احتیاج ہو،
اس لئے نبی کر یم شائل بھی بسااو قات ان مخضر رکعتوں کو پڑھتے تھے جیسا کہ بعض روایات میں وارد ہے۔

(۹) حضرت زید بن خالد خلی فی فرماتے ہیں کہ میں نے ایک دن سے ارادہ کیا کہ حضور اقد س سی فی نماز کو آج غور سے دیکھوں گا۔ میں آپ کے مکان یا خیمہ کی چو کھٹ پر سر رکھ کر لیٹ گیا (تاکہ غور سے دیکھتار ہوں) حضور اقد س سی فی نے اول دو مختصر رکعتیں پڑھیں اُس کے بعد طویل طویل طویل مکویل رکعتیں پڑھیں ( تین دفعہ طویل کا لفظ اس کے زیادتی طول بیان کرنے کے لئے فرمایا) پھر اُن سے مختصر دور کعتیں پڑھیں، پھر اُن سے بھی مختصر دور کعتیں ہر میں، پھر اُن سے بھی مختصر دور کعتیں ہوئیں۔ پھر اُن سے بھی مختصر دور کعتیں ہوئیں۔

فائکرہ: جو لوگ وترکی ایک رکعت ہونے کے قائل ہیں اُن کے نزدیک چھ مرتبہ دو دو رکعتیں نوا فل اور ایک رکعت وتر، کل تیرہ ہوئیں اور جن کے نزدیک وتر تین رکعت ہیں اُن کے نزدیک کل پندرہ رکعتیں ہوئیں، تیرہ رکعتیں فرمانا اس بنا پ ہے کہ تحیتہ الوضوء شروع کی دور کعت اس میں شار نہیں کی گئیں۔ بعض روایتوں میں ''پھر اُن سے مختفر دور کعت پڑھیں''

عبد الله: هو عبد الله بن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم، فما في بعض النسخ من زيادة التاء في آخر لفظ "أبي بكر" سهو من الناسخ. الجهني: بضم الجيم وفتح الهاء، نسبة إلى قبيلة جهينة. لأرمقن: [أي: لأنظرن من الرمق، وهو: النظر إلى الشيء على وجه المراقبة.] فتوسدت عتبته: [أي: جعلتها وسادة، والعتبة: هي الدرجة التي يوطأ عليها.] فسطاطه: بضم فاء ويكسر، بيت من شعر، وهو شك من الراوي. عن زيد أنه توسد عتبة بيته أو عتبة فسطاطه، والظاهر الثاني؛ لأن الاطلاع على صلوته ﷺ إنما يتصوّر حال كونه في الخيمة في دوران السفر الخالي عن الأزواج الطاهرات قاله القاري، وهو مختار المناوي؛ إذ قال: الظاهر أن ذلك كان في السفر؛ فإنه عند نسائه في الحضر، فلا يمكن أن يرمقه زيد.

ثم صلى ركعتين طويلتين طويلتين طويلتين، ثم صلى ركعتين وهما دون اللتين قبلهما، ثم صلى ركعتين وهما دون اللتين قبلهما، ثم صلى ركعتين وهما دون اللّتين قبلهما، ثم صلى ركعتين وهما دون اللّتين قبلهما، ثم صلى ركعتين وهما دون اللّتين قبلهما، ثم أوتر، فذلك ثلث عشرة ركعة. حدثنا إسحاق بن موسى، حدثنا معن، حدثنا مالك، عن سعيد بن أبي سعيد المقبري، عن أبي سلمة بن عبد الرحمن أنه أحبره: أبّ سأل عائشة الله عن كان صلوة رسول الله في رمضان؟

یہ لفظ بجائے چار مرتبہ کے تین مرتبہ ہے، اس صورت بیں تحیتہ الوضوء کی دو خفیف رکعتیں جو شروع بیں وارد ہوئی ہیں اُن کے باوجود دس رکعت نوا فل ہوتی ہیں۔ ایک حالت میں لا محالہ وتر کو تین ہی رکعت ما نیا پڑے گا، ایک رکعت ما نینے کی صورت بیں تیرہ رکعت کا عدد پورانہ ہوگا۔ اس حدیث بیں ایک لفظ گزرا ہے کہ 'آپ کے مکان یا خیمہ کی چوکھٹ پر''یہ کسی راوی کو شک ہے کہ اُستاد نے مکان کی چوکھٹ کہا تھا یا خیمہ کی، اور یہ حضرات محد ثین رہائی کا غایتِ احتیاط ہوتی ہے کہ جس لفظ میں اُن کو ذرا بھی ترقد ہوا کرتا ہے اُس کو ظاہر فرماد یا کرتے ہیں۔ لیکن ظاہر یہ ہے کہ خیمہ کی چوکھٹ مراو ہے اور یہ قصہ کسی سفر کا ہے، اس لئے کہ مدینہ طیبہ کے قیام میں حضور کا معمول زنانہ مکان میں آ رام فرمانے کا تھا، وہاں کوئی سی ہوتی پاس ہوتی تھیں، اس لئے حضرت خالد کو دیکھنے کا موقع نہ مل سکتا تھا، سفر میں یہ صورت کہ خیمہ میں حضور تنہا آ رام فرمار ہے ہوں، بیبیوں میں سے کوئی ساتھ نہ ہوں، قرین قیاس ہے، اس لئے بہی اقرب ہے۔ اکثر علیا نے اس قصہ کو سفر ہی کا تجویز فرمایا ہے۔

(١٠) ابو سلمہ کہتے ہیں کہ انھوں نے حضرت عائشہ والتھ بات کے دریافت کیا کہ حضور اقد س التَّقَافِيُّ رمضان المبارک میں تہجد

في رمضان:قال القاري: أي في لباليه وقت التهجد، فلا ينافيه ما صلاه بعد صلوة العشاء من صلوة التراويح. وكتب الشيخ في البذل: يشكل عليه ما ورد من روايتها أنه كان يصلي من الليل ثلاث عشرة ركعة، وأيضًا يشكل عليه بصلوة التراويح، فإنه على صلاها بثلاث ليال ثم تركها بعذر فرضيتها. والجواب عن الأول: أن السائل لما سأل عن صلوة الليل وزاد لفظ: "في رمضان" فظن أن عنده أن رسول الله على لعله كان يزيد في رمضان على تحده في غير رمضان فردته بقولها: ما كان "يزيد في رمضان ولا في غيره" أي: في غالب الأحوال والأوقات، فغرضها بهذا الرد على ما يظن أنه لله كان يزيد في رمضان على غيره، فلا ينافيه ما كان يزيده في بعض الأوقات، وأما عن الثاني: فإن هذا الحديث لا تعلق له لصلوة التراويح، لانفيا ولا إثباتا؛ لأنها صلوة أخرى، والاستدلال بهذا الحديث على أن التراويح ثمان ركعات لغو. هكذا كتاب مولانا محمد يحيى المرحوم من تقرير شيخه. مختصراً.

فقالت: ما كان رسول الله على ليزيد في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة، يصلّي أربعا لا تسأل عن حُسنهن وطُولهن، ثم يصلّي أربعا لا تسأل عن حُسنهن وطُولهن، ثم يصلّي أربعا لا تسأل عن حُسنهن وطُولهن، ثم يصلّي ثلاثًا. قالت عائشة هيه: قلت: يا رسول الله! أتنام قبل أن توتر؟ قال: يا عائشة! إنّ عيننيّ تنامان ولاينام قلمي.

کی کتنی رکعتیں پڑھتے تھے؟ انھوں نے فرمایا کہ حضور رمضان اور غیر رمضان میں گیارہ رکعت ہے زیادہ نہیں پڑھتے تھے

(گویاآٹھ رکعت تبجد اور تین رکعت و تر، چنانچہ خود اُس کی تفصیل فرماتی ہیں) کہ اول چار رکعت پڑھتے تھے، یہ نہ پوچھ

کہ وہ کتنی طویل ہوتی تھیں اور کس عمد گی کے ساتھ بہترین حالت یعنی خشوع و خضوع ہے پڑھی جاتی تھیں۔ ای طرح

پھر چار رکعت اور پڑھتے تھے ان کی بھی لمبائی اور عمد گی کا حال کچھ نہ پوچھ۔ پھر تین رکعات پڑھتے تھے ایمی و تر۔
حضرت عائشہ فی منافرماتی ہیں کہ میں نے حضور ہے عرض کیا کہ آپ و تر ہے پہلے سوجاتے ہیں؟ آپ نے فرمایا کہ میری

آنکھیں سوتی ہیں لیکن دل جاگتار ہتا ہے (یہ انبیاء سی انسان اللہ اللہ کا خاصہ ہے کہ اُن کے قلوب جاگتے رہتے ہیں؟ آپ نے فرمایا کہ میری

فاکدہ: اس حدیث میں چند ضروری مباحث ہیں جن میں ہو دو دکر کئے جاتے ہیں۔ اول تو یہ کہ حضرت عائشہ فی اس خیاری حدیث میں رمضان اور غیر رمضان میں تبجد کی گیارہ رکعت ہے زیادہ کی فرماتی ہیں، حالا نکہ حضرت ابن عباس، زید بن خالد وغیرہ وغیرہ حضرات صحابہ فی خود کی بیاں ہوتی ہیں۔ چیا کہ ابعض روایات میں تیرہ ہے زیادہ بھی وارد ہوئی ہیں، چیا لیوواؤد میں خود حضرات عائشہ فی ہیں، چیا کہ ابوداؤد میں میں تبرہ کے عبد اللہ بن ابی قیس کے سوال پر حضور کی شب کی نماز کی رکعات یہ گوائی ہیں کہ چاراور تین، چھ میں اور تین، کی میں نقل کی گئی ہیں،

أتنام: المشهور عند الشراح في معنى الحديث أنها تعني أن الوتر ربما يفوت بأن لا يستيقظ في الوقت، ثم أشكلوا عليه بقصة ليلة التعريس، فأحابوا عنها بأحوبة عديدة، والأوجه عندي: أن الحديث من باب نقض الوضوء بالنوم دون باب الوقت، والمعنى: أنك تنام قبل الوتر بعد الاستيقاظ ولا تجدّد الوضوء أحيانا، فأجابها عليه بأن قلبه يقظان فيدرك الحدث، فلا إيراد ولا حواب، فتأمل أن توتو: [مع أنك أمرت بعض أصحابك بالوتر قبل النوم مخافة أن يغلب النوم فيفوته الوتر.] ولا ينام قلبي: [أي: فلا أخاف فوت الوتر، ومن أمن فوته سُنّ له تأخيره، الحاصل: أنّ من وئق بيقظته سُنّ له تأخيره، ومن أمن فوته سُنّ له تأخيره، الحاصل: أنّ من وئق بيقظته سُنّ له تأخيره، ومن أمن فوته سُنّ له تأخيره، الحاصل: أنّ من وئق بيقظته سُنّ له تأخيره،

چنانچہ ابو داؤد کی ایک روایت میں حضرت عائشہ فاضفہ آسے نقل کیا گیا ہے کہ حضور ملک کیا گیا سات رکعات ہے کم اور تیرہ سے زیادہ نہ پڑھتے تھے اور مؤطا امام مالک کی روایت ہے:

عن عائشة الله الله عن عائشة الله عن عائشة عن عائشة عن عائشة الله عن عائشة الله عن عائشة الله عن عائشة الله عن عائداء للصبح بركعتين خفيفتين.

لینی حضور رات کو تیرہ رکعت پڑھتے تھے،اُس کے بعد صبح کی اذان پر دور کعت صبح کی سنتیں پڑھتے تھے۔ بعض علاء نے تو اس اختلاف کو دیکھ کریہ کہہ ویا کہ حضرت عائشہ نطان کے اور میٹیں تہجد کی رکعات کے بارے میں مضطرب ہیں بعنی ضعیف ہیں، کیکن مضطرب کہنے کی ضرورت نہیں ہے۔ اس میں کیااشکال ہے! کہ گیارہ رکعات اکثر او قات اور عام معمول کے اعتبار سے ہوں اور مجھی مجھی ان ہے کم و بیش مجھی حضور نے پڑھی ہوں، جبیا کہ دوسری روایات ہے مجھی یہی معلوم ہوتا ہے۔ دوسری بحث پیہ ہے کہ بعض لوگ اس حدیث ہے سے تھی مسئلہ نکالتے ہیں کہ ترادیج بھی آٹھ رکعت ہے، حالانکہ اس روایت سے تہجد کا صرف آٹھ رکعت ہونا بھی معلوم نہیں ہوتا جیسا کہ پہلے گزر چکا، چہ جائیکہ تراویج۔ اس حدیث کو تراویج ہے کوئی تعلق ہی نہیں۔ صلوۃ اللیل کے لفظی معنی رات کی نماز کے ہیں، لیکن اس سے مراد قرینہ ے تبجد کے سوااور کچھے نہیں ہو سکتا،اس لئے کہ اس ہے اگر رات کی ہر نماز مراد لی جائے تو تراویج کے ساتھے مغرب اور عشاء کے فرض اور اُن کی سنتیں سب ہی خارج ہو جائیں گی جن کو کوئی بھی نہیں نکال سکتا۔ غرض اس حدیث میں صرف تبجد کا ذکر ہے، وہی یوچھنا مقصود ہے،اس کا حضرت عائشہ فطائفہاً نے جواب مرحمت فرمایا،اور بظاہر یوچھنے کی بیہ ضرورت پیش آئی تھی کہ حضور کی عادت شریفہ رمضان المبارک میں زیادتی عبادت کی تھی جبیبا کہ متعدد روایات میں آیاہے،اس لئے ابو سلمہ کو خیال ہوا کہ شاید تہجد کے عددِ رکعات میں بھی کچھ اضافہ فرماتے ہوں اس لئے یو حیا۔ حضرت عائشہ ﷺ نے اُس کی نفی فرما دی، ورنه خود حضرت عائشہ فیل مختل کا بھی ہے مقصود نہیں کہ تراویج تو در کنار تبجد کی رکعات بھی گیارہ سے زیادہ مبھی نہیں ہوتی تھیں،اس لئے کہ تیرہ رکعات تک خود حضرت عائشہ ف<mark>طاف</mark>یما سے ثابت ہو چکا ہے۔

تراوت کے بارے میں حضرت اقد س فخر المحدثین مولانار شید احمد صاحب گنگوئی فیکنی فیکنی فیکنی مفصل رساله ''الرآی النجیح'' اُردو میں شائع شدہ ہے، جس کا دل چاہے اُسے دیکھ لے۔ مختصر امریہ ہے کہ احادیث میں تبجد کو صلوۃ اللیل (رات کی نماز) سے تعبیر کیا جاتا ہے اور تراویج کو قیام رمضان (رمضان کی نماز) سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ یہ دونوں نمازیں علیحدہ علیحدہ ہیں۔ متعدّد علاء نے اس پر اجماع نقل کیا ہے کہ قیام رمضان سے تراوی مراو ہے۔ بی کریم اس کے قام رمضان کا بہت اہتمام تھا، متعدّد احادیث میں قولاً اور فعلاً اس کی اہمیت وارد ہے۔ حضور شکھی کا ارشاد ہے کہ جو مخص ایمان اور ثواب کی امید کے ساتھ قیام رمضان کرے، اُس نے جتنے بھی گناہ کے ہیں تمام معاف ہو جاتے ہیں (علاء کے نزدیک صغائر مراد ہیں) حضرت ابو ہر یرہ وہ کھی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س سی کھی گناہ کے ہیں تمام معاف ہو جاتے ہیں (علاء کے نزدیک صغائر مراد ہیں) حضرت ابو ہر یہ وہ کھی اس کے ابو ہر یہ وہ کہ کھی ہوئی کہی بھی بڑی لمی جماعت کے ساتھ اس نماز کو پڑھتے تھے اور ہمیشہ نہ پڑھنے کا یہ عذر فرماتے تھے کہ مجھے اس کے فرض ہو جانے کا اندیشہ ہے، اور حضور کے ہمیشہ پڑھنے سے فرض ہو جانا کی وجوہ سے محمل تھا۔ البتہ صحابہ کرام ہمان کا تھی نیادہ۔ مقرق طور پر بچھ تنہا اور بچھ جماعت میں پڑھتے تھے جو تقریباً نصف رات تک پڑھتے تھے اور بھی اس سے بھی زیادہ۔ حضرت عمر خوانی کے اپنے زمانہ خلافت ہیں ان متفرق جماعتوں اور علیحدہ پڑھنے والوں کو ایک امام کے پیچھے پڑھنے کا تھم فرما دیا کہ استثار نہ ہو۔ سائب کہتے ہیں کہ امام عموماً ہر رکعت میں سوسوآ بیوں والی سور تیں پڑھتے تھے، ہم لوگ کھڑے کھڑے تھان کی وجہ سے کی چز پر سہارا لگاتے تھے اور سحر کے قریب فارغ ہوتے تھے۔

بہت سے علاء نے لکھا ہے کہ تراوت کے مسنون ہونے پر الل سنت والجماعت کا اجماع ہے اور الل قبلہ میں سے روافض کے سواکوئی فرقہ بھی اس کا انکار نہیں کرتا۔ ائمہ اربعہ لیخی المام اعظم، امام مالک، امام شافعی، امام احمد بن حنبل و پالٹنے سب حضرات کے فقہ کی کتابوں میں اس کی نظر تا ہے کہ تراوت کی ہیں رکعات سنّتِ مؤکدہ ہیں، البتہ امام مالک و الشخطیہ کے نزویک مشہور قول کے موافق چھیں رکعتیں ہیں۔ فقہ حنبلی کی مشہور کتاب ''مغیٰ '' میں لکھا ہے کہ امام احمد کے نزویک رائح قول میں رکعات کا ہے اور یکی فہرہ ہے سفیان ثوری اور امام ابو صنیفہ، امام شافعی کا، البتہ امام مالک کے نزویک چھیں رکعات ہیں۔ امام مالک سے نزویک چھیں رکعات ہیں۔ امام مالک سے نزویک چھیں کو عائے، میں امام مالک سے نقل کیا گیا کہ میرے پاس باد شاہ کا قاصد آیا کہ تراوت کی رکعات میں تخفیف کی اجازت دے دی جائے، میں نے انکار کر دیا۔ امام مالک کے شاگر و کہتے ہیں کہ مدینہ میں انتالیس رکعات پڑھی جاتی تھیں، لینی چھیں تراوت کا اور تین و تر۔ اوج میں ہی جو پڑھی جاتی تھیں، لینی جو تھیں، ان میں بیں ترویح مقل ہے۔ میرے اساتذہ کا ارشاد ہے کہ مدینہ میں چھتیس رکعات جو پڑھی اس لئے وہ حضرات ہر ترویح ترویک تو تھیں، لیکن ہر ترویح میں اتی دیر مظمر نامتے ہے جتنی ویر میں چار رکعت پڑھے اس لئے وہ حضرات ہر ترویح میں بار کعت پڑھی آئی میں مال یہ مالکہ کا فہ ہب میں چار درمیانی ترویحوں کی بڑھی گئیں۔ بہر حال یہ مالکہ کا فہ ہب میں چار رکعت نفل پڑھی لیہ مول کے زدیک رائے قول ہیں رکعات چار درمیانی ترویحوں کی بڑھی گئیں۔ بہر حال یہ مالکہ کا فہ ہب میں جا بہ بھیہ شیوں اماموں کے زدیک رائے قول ہیں رکعات بی و درمیانی ترویحوں کی بڑھی گئیں۔ بہر حال یہ مالکہ کا فہ ہب

حدثنا إسحاق بن موسى، حدثنا معن، حدثنا مالك، عن ابن شهاب، عن عروة، عن "" عائشة في: أن رسول الله على كان يُصلّي من اللّيل إحدى عشرة ركعة، يوتر منها بواحدة، فإذا فرغ منها اضطجع على شِقّه الأيمن. حدثنا ابن أبي عمر، أخبرنا معن، عن مالك، عن ابن شهاب، نحوه. وحدثنا قتيبة، عن مالك، عن ابن شهاب، نحوه.

(۱۱) حضرت عائشہ فی بین کہ حضور اقد س سی بیارہ رکعت پر مھاکرتے تھے جس میں ایک رکعت و تر ہوتی تھی۔ جب آپ اس سے فارغ ہوتے تو اپنی دائیں کروٹ پر آرام فرماتے۔ فاکدہ: یہ حدیث خود اس پہلی حدیث کے خلاف ہے جس میں آٹھ رکعت کا بیان تھا، اسی وجہ سے بعض علاء نے حضرت عائشہ فی بیا کی روایات میں کلام کیا ہے جسیا کہ پہلی حدیث کے ذیل میں گزر چکا۔ البتہ توجیہ کے درجہ میں اس اختلافِ روایات کو اختلافِ او قات پر محمول کیا جا سکتا ہے۔ گاہے حضور اکرم سی بیا تھ رکعتیں پڑھتے تھے اور گاہے کم و بیش۔ دوسرا مسلہ و ترکی ایک رکعت کا ہے۔ و ترکے بارے میں چند اختلافات ہیں۔ سب سے اول اس کے علم میں اختلاف ہے۔ حفیہ کے نزدیک وہ واجب ہے۔

بعض دیگرائمہ کے نزدیک مستحب ہے۔ حدیث چونکہ اس سے ساکت ہے اس لئے اس بحث کو چھوڑ دیا گیا۔ دوسر ااختلاف
اس کی رکعات میں ہے حنفیہ کے نزدیک تین رکعتیں حتی ایک سلام سے ہیں، دوسر سے بعض اماموں کے نزدیک ایک
رکعت ہے۔ اُن میں بھی اختلاف ہے، بعض صرف ایک رکعت فرماتے ہیں اور بعض ائمہ ایک رکعت کے ساتھ اُس سے
پہلے دور کعت علیحدہ سلام کے ساتھ واجب بتاتے ہیں۔ احادیث میں مختلف روایات اس بارے میں وارد ہوئی ہیں جن کی ترجیح
میں ائمہ میں اختلاف ہواای وجہ سے اس مسئلہ میں اختلاف ہوا۔ حنفیہ اپنے مسلک پر چند احادیث سے استدلال کرتے ہیں:

اضطجع على شقّه الأيمن: [لينام حتى يأتيه المؤذن فيؤذنه بالصلاة كما تقدم.]

نحوه: اختلفت النسخ في ذكر لفظ "نحوه" ولفظ "ح" التحويل، ففي بعضها أحدهما وفي بعضها ذكرهما معا، ولا وجه لذكرهما معا، والمقصود بيان الطرف لعديدة الرواية المتقدمة، قال القاري: إجماع النسخ على قوله: "وحدثنا قتيبة" بالواو العاطفة يدل على ثبوت التحويل، سواء ضم معه لفظ "نحوه" للتأكيد أو حذف، نعم! كان حق التحويل أن يؤتى بعد قوله "حدثنا معن"، كما لا يخفى.

حدثنا هنّاد، حدثنا أبو الأحوص، عن الأعمش، عن إبراهيم، عن الأَسْوَد، عن عن عائشة على المُعالِم الله عن الأعلى الم

اوّل: عبد الله بن ابی قیس کی وہ روایت جو ابو واؤد وغیرہ نے ذکر کی ہے، گزشتہ حدیث کی بحث اول میں گزر چکی ہے کہ حضرت عائشہ فرن کھنا نے حضور سلن کیا گئی کی شب کی نماز چار اور تین، چھ اور تین، آٹھ اور تین، دس اور تین رکعتیں ذکر فرمائیں۔ اس تکلف کے ساتھ ذکر کرنا اور تین رکعت کو ہر جگہ بلا کم و زیادہ علیحدہ ذکر کرنا اس پر صاف دلیل ہے کہ یہ کوئی ایسی نماز ہے جس میں کمی زیادتی نہیں ہوتی تھی یہ تین ہی رکعتیں رہتی تھیں، ورنہ حضرت عائشہ فرن کھنا سات، نو، گیارہ فرماتیں۔ چار اور تین، چھ اور تین وغیرہ کیوں فرماتیں۔

ووم: الله علی قاری بیلنسیلی نے حفیہ کی دلیل سے کسی ہے کہ صحابہ وی اس پر اجماع ہے کہ تین رکعات و تر جائز و مستحن بیں اور اس سے کم بیں اختلاف ہے۔ بعض کے نزدیک ایک رکعت بھی جائز ہی اور اس سے کم بیں اختلاف ہے۔ بعض کے نزدیک ایک رکعت بھی جائز ہی اور اس سے کم بیں اختلاف ہے۔ بعض کے نزدیک ایک رکعت بیں۔ حضرت عربی عبد العزیز عربا فی والی کے متنان اور اکابر صوفیہ بیں، وہ فرماتے ہیں کہ مسلمانوں کا اس پر اجماع ہے کہ و تر تین رکعت ہیں۔ حضرت عربی عبد العزیز عربا فی والی کا اس پر اجماع ہے کہ و تر تین رکعات پڑھی جائیں۔ حضرت حسن والی کے بعد سے حقیق کے بعد سے حکم نافذ کر دیا تھا کہ و تر تین رکعات پڑھی جائیں۔ حضرت حسن والی کہ علی کہ حضرت بیں اور تیسری رکعت علیحہ ہیں۔ کہا کہ حضرت عبد اللہ بن عمر ہی نیادہ علی ممانعت آئی ہے۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود والی ہی سام ہے ہی ہی سلام ہے بیٹ حیادہ ایک رکعت پڑھتے ہیں۔ امادیث بین ایک رکعت پڑھتے ہیں۔ اکھوں نے فرمایا کہ ایک رکعت نمین ہوتی۔ اس کے علاوہ اور بہت سے معد و ترکی ایک رکعت پڑھتے ہیں۔ اس کے علاوہ اور بہت سے طریقوں سے حفیہ استدلال فرماتے ہیں۔ علی نے اس بارے ہیں مستقل رسائل تحریر فرمائے ہیں۔ اس رسالہ میں فقہی مسائل ہے بحث نہیں کی گئی، بغذر ضرورت مختفر اشارے کر دیا گئے۔

(۱۲) حضرت عائشہ رفاضحاً کی ایک روایت ہے کہ حضور اقد س منطق کیارات کو نور کعات پڑھتے تھے۔

فائدہ: حنفیہ کے نزدیک چھ رکعت تہجداور تین رکعت وتر۔ چنانچہ عبداللہ بن الی قیس کی روایت میں خود حضرت عائشہ ڈالنٹ عبائے چھ اور تین فرمایا۔ قالت: كان رسول الله على يُصلّي من الليل تسع ركعات. حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا يجيى بن آدم، حدثنا سفيان الثوري، عن الأعمش، نحوه. حدثنا محمد بن المثنّى، حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا شُعبة، عن عمرو بن مُرّة، عن أبي حمزة -رجل من الأنصار- عن رجل من بني عبس، عن حذيفة بن اليمان في أنه صلّى مع رسول الله على من اللّيل،

(۱۳) حضرت حذیقہ رفی کے بیتے ہیں کہ انھوں نے ایک رات حضور اقد سی بھی کے ساتھ نماز پڑھی (بعض روایات میں آیا ہے کہ یہ تعبد کی نماز ہو یا تراوت ہوں) حضور نے نماز تراع کہ یہ تعبد کی نماز ہو یا تراوت ہوں) حضور نے نماز شروع فرما کر یہ وعا پڑھی: الله آکبر فوالملکوت والمجبروت والکبریاء والعظمة (الله بھی لا کی ذات والاصفات سب سے برتر ہے۔ وہ ایسی ذات ہے جو بڑی باد شاہت والی ہے، بڑے غلبہ والی ہے، بڑائی اور بزرگی و عظمت والی ذات ہے) پر حضور نے (سورة فاتحہ پڑھ کر)سورة بقرہ تلاوت فرمائی، پھر رکوع کیا۔ یہ رکوع قیام ہی جیسا تھا (اس کے دو مطلب علی فرماتے ہیں اور دونوں محمل ہیں۔ ایک تو یہ کہ یہ رکوع تقریباً اتنا ہی طویل تھا کہ جمتنا قیام لیمی اگر قیام، مثلاً ایک گفت کا رکوع بھی تھا۔ اس قول کے موافق اس حدیث سے یہ مسئلہ ثابت ہوتا ہے کہ اگر رکوع سجدہ نماز میں عام معمول سے زیادہ لمبا ہو جائے تو نماز ہو جاتی ہے۔دوسرے یہ کہ جیسے قیام معمول سے زائد تھا

تسع: قال القرطبي: استشكل حديثها على كثير حتى نسب إلى الاضطراب، وأجيب: بأنه إنما يتم لو اتحد الراوي عنها والوقت والصلوة، والصواب حمله على أوقات متعددة وأحوال مختلفة، فتارة يصلي سبعا وتارةً تسعاً وتارة إحدى عشرة وهو الأغلب. أبي حمزة: قال القاري: قال المؤلف في جامعه: أبو حمزة عندنا طلحة بن زيد، وقال النسائي: هو عندنا طلحة بن يزيد، قال ميرك: هو قول الأكثر. قلت: وبه جزم أهل الرجال، وسيأتي شيء منه في آخر الحديث.

بني عبس: بمهملتين بينهما موحدة تحتية ساكنة كفلس، اسمه صلة بن زفر العبسي الكوفي، حكاه القاري عن المنذري. مع رسول الله: قال البيحوري: أي: جماعة، فإن كانت الصلوة صلوة التراويح فالأمر ظاهر؛ لأن الجماعة مشروعة فيها، وإن كانت غيرها ففعلها جماعة حائز، ويؤيده ظاهر السياق من أن الأربع ركعات كانت بسلام واحد، وعلى كولها صلوة التراويح يتعين ألها كانت بسلامين؛ لأن التراويح يجب فيها السلام من كل ركعتين، ولا يصح فيها أربع ركعات بسلام واحد. من الليل: "من" للتبعيض أو بمعنى "في"، ولفظ أحمد والنسائي: أنه معه في ليلة من رمضان.

قال: فلمّا دخل في الصلوة قال: الله أكبر ذوالملكوت والجبروت، والكبرياء والعظمة، قال: ثم الملكوة المسالمة قرأ البقرة، ثم ركع فكان ركوعه نحوًا من قيامه، أي بكماها كما هو ظاهر المبارة

ایسے ہی یہ رکوع بھی معمولی رکوع سے طویل تھا۔ اس صورت میں قیام کے ایک گھٹھ ہونے کی صورت میں رکوع اگر پندرہ منٹ کا بھی ہوگیا تو اس حدیث کا مصداق بن گیا۔ اس قول کے موافق نماز اپنے عام معمول کے موافق رہی لیتی جو رکن لمبا ہوتا ہے جیسا کھڑا ہونا، وہ لمبار ہا اور جو مختر ہوتا تھا جیسے رکوع یا سجدہ، وہ مختر رہا، البتہ ہر رکن عام نمازوں کے اعتبار سے برخھا ہوا تھا۔ حضور اپنے اس رکوع میں سبحان رہی العظیم، سبحان رہی العظیم فرماتے رہے۔ رکوع سے سر الفا کہ کھڑے ہوئے اور یہ کھڑا ہونا بھی رکوع بی جیسا تھا۔ اُس وقت لربی الحصد، لوبی العحمد، فرماتے رہے، پھر سجدہ اوا کیا اور وہ سجدہ مجمی کھڑے ہوئے کر برابر ہی تھا۔ اُس میں سبحان رہی الاعلی، سبحان رہی الاعلی فرماتے رہے، پھر سجدہ سے اٹھے کر میشے۔ یہ بھی سجدہ کی طرح سے طویل تھا، اس میں حضور اللاعلی، سبحان رہی الاعلی فرماتے رہے۔ فرض حضور نے اپنی اس نماز میں سورہ بقرہ، سورہ آل عمران، سورہ نماء تین وہ اور ان دونوں میں سے ایک سورتوں میں شک ہوگیا کہ کونی تھی، لیکن اول کی تین محقق ہیں۔ غرض تینوں سورۃ بن وہ اور ان دونوں میں سے ایک سورتوں میں شک ہوگیا کہ کونی تھی، لیکن اول کی تین محقق ہیں۔ غرض تینوں سورۃ بن وہ اور ان دونوں میں سے ایک سورتوں میں تلاوت فرمائیں۔ فاکدہ: اس حدیث کا ظاہر اس پر دلالت کرتا ہے کہ یہ چاروں سورتیں تلاوت فرمائیں، لیکن مسلم وغیرہ کی دوایت میں اس کی تھر ت ہے کہ حضور نے سورۂ بقرہ، سورۂ نیا، سورۃ آل عمران تین سورتیں، لیکن مسلم وغیرہ کی دوایت میں تلاوت تیں تلاوت فرمائیں۔ اس لئے مسلم اور ابوداؤد کی روایت کے موافق بظاہر دو قضے علیحدہ علیحدہ ہیں۔ سورتی ایک میں تلاوت فرمائیں۔ اس لئے مسلم اور ابوداؤد کی روایت کے موافق بظاہر دو قضے علیحدہ ہیں۔

دخل: [أي: بتكبيرة الإحرام.] قال: قال القاري: الأظهر أنه بعد تكبيرة التحريمة، وقال المناوي: أي: أراد الدخول فيها. ذوالملكوت: [صاحب الملك والعزة.] والجبروت: [الجبر والقهر.] والكبرياء: [الترفع عن جميع الخلق مع انقيادهم له، والتنزه عن كل نقص.] والعظمة: [تجاوز القدر عن الإحاطة به، وقيل: الكبرياء عبارة عن كمال الذات، والعظمة عبارة عن جمال الصفات.] قال: [أي: حذيفة بن اليمان.] البقرة: أي بعد الفاتحة لا كما توهم أنه افتتحها، بدون الفاتحة، و لم يذكرها الراوي اعتماداً على فهم السامع، وكان معروفاً من عادته، فقد قال: لا صلوة إلا بفاتحة الكتاب. من قيامه: قال القاري: المراد أن ركوعه كان متحاوزاً عن المعهود كالقيام، وأغرب من زعم أن "من" هذه للبيان، حيث قال: هذا بيان لقوله "نحواً" أي: مثلا. وقال المناوي: والظرف متعلق بـــ "نحو" المتضمن معنى القرب، أي: قريباً.

وكان يقول: سُبحان ربي العظيم، سبحان ربي العظيم، ثم رفع رأسه، فكان قيامه نحوًا من وكان يقول: ركوعه، وكان يقول: لربي الحمد، ثم سحد فكان سجوده نحوًا من قيامه، وكان يقول: سُبحان ربي الأعلى، سبحان ربي الأعلى، ثم رفع رأسه فكان ما بين السحدتين نحوا من السحود، وكان يقول: ربّ اغفرلي، ربّ اغفرلي، حتى قرأ البقرة وآل عمران والنساء والمائدة والأنعام - شعبة الذي شكّ في المائدة والأنعام - قال أبو عيسى: وأبو حمزة اسمه طلحة بن زيد، وأبو جمرة الضّبَعيُّ اسمه نصر بن عمران.

اگر چہ یہ بھی احمال ہے یہ ایک ہی قصّہ ہو اور کوئی سی روایت میں پچھ سہو واقع ہو گیا ہو۔ لیکن غلطی پر حمل کرنے کی کوئی ضرورت نہیں جب کہ حضور اقد س منطق کیا کا لمبی کمی نماز پڑھنا روزانہ کا معمول تھا، اس لئے ایک مرتبہ چار سورتیں چار رکعت میں اور ایک مرتبہ تین سورتیں ایک رکعت میں پڑھی ہوں تو کیا مانع ہے۔

> يقول إلخ: كرر الألفاظ لإفادة التكثير، أو إشارة إلى جمع كل من ثنتين بنفس واحد، ذكره جمع من الشراح. سبحان ربي العظيم: [المرتان، المراد منها التكرار مرارا كثيرة، فكان يكرر هذه الكلمة ما دام راكعا.]

فكان قيامه: فيه حجة للجمهور، منهم الأئمة الثلاثة، أن من أطال الاعتدال أو الجلسة تصح صلوته، خلافا للشافعية. قال المناوي: لا دليل فيه لما ذهب أكثر الشافعية، منهم النووي: أن الاعتدال والقعود بين السجدتين ركنان طويلان، بل المذهب أنهما ركنان قصيران، فمنى زاد فيهما على قدر الذكر المشروع عمداً لبطلت صلوته.

حتى قرأ: ظاهره أنه قرأ السور الأربع في الركعات الأربع، وبه صرحت رواية أبي داود، لكن رواية الشيخين ظاهرة في أنه قرأ الكل في ركعة، فلعل الواقعة تعددت، قاله المناوي، وتعقبه القاري: بأن الرواية لمسلم وحده لا البخاري، وأنه قرأ السور الثلاث أي: البقرة وآل عمران والنساء في ركعة، ثم قال: فإما أن يحمل على تعدد الواقعة وتكون صلوة حذيفة معه وقعت في ليلتين، في إحداهما قرأ السور الثلاث في ركعة، وفي الأخرى قرأ السور الأربع في أربع ركعات، أو يقال: إن في رواية أبي داود والترمذي وهما، والصواب رواية مسلم والنسائي، فإن فيهما التفصيل والتبيين.

قال أبو عيسى إلخ: غرض المصنف: أن أبا حمزة الراوي في أول السند مختلف في اسمه، وأيضاً كان يحتمل اللبس بأبي حمزة الضبعي رجل آخر من الرواة، فبين أولاً اسمه وذكر بعده اسم أبي حمزة الضبعي أنه رجل آخر، اسمه نصر بن عمران. وأبو طلحة هذا الذي في سند الترمذي مختلف في اسمه، كما تقدم في أول السند.

حدثنا أبو بكر محمد بن نافع البصري، حدثنا عبد الصمد بن عبد الوارث، عن إسماعيل بن مُسلم العَبَدي، عن أبي المتوكّل، عن عائشة العَبَدي، عن أبي المتوكّل، عن عائشة الله على عن أبي المتوكّل، عن عن عائشة العبي سلى رسول الله الله عن القرآن ليلة.

فاکدہ: جس مخص کو زبردست قدرت حاصل ہو وہ جس بجرم کو چاہے معافی دے دے اور جو بڑی حکمت والا ہوائس کے ہر فعل میں حکمت اور مصالح ہو سکتے ہیں۔ حضور کا کھڑے ہونے میں اور رکوع سجدہ میں بھی اس آیت کو پڑھتے رہنا اور بار بار دُہراتے رہنا اللہ بَلَ قَالُ کی دو صفت عدل و مغفرت کے متحضر ہو جانے کی وجہ سے تھا کہ قیامت کا سارا منظر انہی دو صفق کا مظہر ہے۔ حضرت امام اعظم فرالٹی کے متعلق بھی نقل کیا گیا ہے کہ ایک شب تمام رات یہ آیت پڑھتے رہے: ھوالمناز واللّیوم اللّی اللہ مؤرد کی اس وی بیاں ہے، کہ اس دن یہ حکم ہوگاکہ آج بحرم لوگ غیر بجر مول سے علیحہ واور ممتاز ہوجا کیں۔ کس قدر سخت اور کیکیا دینے والا تھم ہے کہ آج اللہ والول کے ساتھ ملے جلے ہیں، ان کی برکات سے نفع انتخار ہوجا کیں اُس وقت بجرم لوگوں کو ان سے علیحہ و کر دیا جائے گا۔ اللہ کی ساتھ ملے جلے ہیں، ان کی برکات سے نفع انتخار ہے ہیں لیکن اُس وقت بجرم لوگوں کو ان سے علیحہ و کر دیا جائے گا۔ اللہ بی ایک ساتھ ملے جاہل بھی ان مقدس نفوس کے زیر سابیر کھے ورنہ بڑی ہی مشکلات ہیں۔

العبدي: نسبة لبني عبد قيس، قبيلة مشهورة. أبي المتوكل: الناحي، اسمه على بن دواد بضم الدال وتقديم الواو، وقيل: داود بفتح الدال. بآية من القرآن: وهي ﴿إِنَّ تُعَذَّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ ﴾ [المائدة: ١١٨] وكان عليه بما يركع ويسحد كما رواه أبو عبيد وغيره، ويشكل عليه: ما في رواية مسلم وغيره من النهي عن القراءة في الركوع والسحود، وأحيب: بأنه يحتمل أن يكون لبيان الجواز إشارة إلى أن النهي للتنزيه، أو قبل النهي، أو يوجه بأن المعنى يركع ويسحد بمقتضى هذه الآية، مثلاً: بلفظ "سبحان ربي العزيز الحكيم". ليلة: [أي: كلها، قد استمر يكررها ليلته كلها في ركعات تمحده، فلم يقرأ فيها بغيرها، وإنما كرّرها؛ لما اعتراه عند قراءها من هول ما ابتدأت به، ومن حلاوة ما احتتمت به.]

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا سُليمان بن حرب، حدثنا شعبة، عن الأعمش، عن أبي وائل، عن (١٥) عبد الله قال: صليت ليلة مع رسول الله قل فلم يزل قائماً حتى همت منون سنة الكون الله عن عن أبي قال: هَمَمْت أن أقعد وأدَع النّبي قلل. حدثنا سفيان بن وكيع، حدثنا جرير، عن الأعمش، نحوه. حدثنا إسحاق بن موسى الأنصاري، حدثنا معن، حدثنا مالك، عن أبي النضر، عن أبي سلمة،

(۱۵) عبد الله بن مسعود خلافی فرماتے ہیں کہ میں نے ایک شب حضور اقد س النگائی کے ساتھ نماز پڑھی، حضور نے اتنا طویل قیام فرمایا کہ بیں نے ایک بُرے کام کا ارادہ کر لیا۔ کسی نے پوچھا کہ کس کام کا ارادہ کر لیا تھا؟ کہنے گئے کہ میں بیٹھ جاؤں اور حضور کو تنباچھوڑ دول۔

فائدہ: اس کے وو مطلب محتمل ہیں کہ بیٹھ کر نماز پڑھنے لگوں اور حضور تنہا کھڑے رہیں۔ یہ اس بناء پر بُراارادہ تھا کہ بے ادبی کو متناول تھا، اور ہو سکتا ہے کہ بیٹھ جاؤں کا یہ مطلب ہے کہ نماز ہی پڑھنی حجبوڑ دوں۔ اس کا بُرا ہونا بالکل ظاہر ہے کہ حضور کے ساتھ مماز کی بھی ہے ادبی اور اس سے لا برواہی بھی معلوم ہوتی ہے کہ حضور کے ساتھ نماز پڑھتے نیت توڑ کے بیٹھ جائیں۔ مگر کھڑے کھڑے جب تھک گئے تواس قتم کے خیال آنے لگے۔

سوء: بالفتح، نقيض المسرة، مصدر وبالضم اسم، وشاع الإضافة إلى المفتوح، قاله المناوي، وقال القاري: بأمرسوء بالإضافة، وروي بقطعها على الصفة، قال ميرك: الرواية بالإضافة كما يفهم من كلام الحافظ ابن حجر، وجوز الكرماني أن يكون بالصفة.

أقعد: قال القاري: أي: أصلي قاعداً وأتركه ﷺ يصلي قائما، أو معنى "أقعد": لا أصلي معه ﷺ بعد ذلك الشفع وأتركه يصلي، وكلاهما أمر سوء في الجملة؛ لظهور صورة المخالفة. وما يتبادر إلى الفهم أن مراده إبطال الصلوة للإطالة وقعوده للملالة فباطل؛ لقوله تعالى: ﴿وَلا تُتُطِلُوا أَعْمَالَكُمْ ﴾ [محمد: ٣٣] فلا يجوز حمل فعل صحابي جليل على ذلك. مختصراً. وقال المناوي مؤولاً على مسلك الشافعية: أي: ينوي قطع القدوة ويتم صلوته منفرداً، لا أنه يقطع صلوته كما ظنه القسطلاني وغيره؛ لأن ذلك لا يليق بجلالة ابن مسعود. قلت: وظاهر السياق مع القسطلاني وغيره.

عن (11) عائشة على: أن النبي الله كان يُصلّي جالسا فيقرأ وهو جالس، فإذا بقي من قراءته قدرُ ما يكون ثلاثين أو أربعين آية قام فقرأ وهو قائم، ثم ركع وسجد، ثم صنع في الركعة الثانية مثل ذلك. حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا هُشيم، أنبأنا حالد الحذاء،

(۱۱) حضرت عائشہ فالٹھ فرماتی ہیں کہ حضور اقدس فلٹھ فی (زمانہ ضعف ہیں) نوافل ہیں قرآن شریف (چونکہ زیادہ پر صفتہ سے اس لئے) ہیٹھ کر تلاوت فرماتے سے اور جب رکوع کرنے ہیں تقریباً تمیں چالیس آیت رہ جاتی تھیں تو کھڑے ہو کر تلاوت فرماتے اور رکوع ہیں تشریف لے جاتے اور کھڑے ہونے کی عالت ہیں رکوع فرماتے پھر سجدہ کرتے اور اس طرح دوسری رکعت ادافرماتے۔ فاکدہ: بعض علاء نے اس شخص کے لئے جو بیٹھ کر نماز پڑھے، کھڑے ہو کر رکوع سجدہ کرنا بنایا ہے۔ گر جمہور علاء جن میں چاروں امام بھی شامل ہیں، کے نزدیک بیہ صورت جائز ہے۔ اسی طرح اس کے خلاف جو شخص کھڑے ہو کر نماز پڑھے اُس کو بیٹھ کر رکوع سجدہ کرنا بھی جائز ہے، گر یہ سب نفلوں میں ہے۔ فرضوں میں جو شخص کھڑے ہو کر نماز پڑھ سکتا ہے اُس کو بیٹھ کر رکوع سجدہ کرنا بھی جائز ہے، گر یہ سب نفلوں میں ہے۔ فرضوں میں جو شخص کھڑے ہو کر نماز پڑھ سکتا ہے اُس کو بیٹھ کر پڑھنا جائز نہیں ہے۔

جالس: [ومن خصائصه ﷺ أن تطوعه قاعدا كهو قائما؛ لأنه مأمون الكسل فلا ينقص أجره، بخلاف غيره.] فإذا بقي: فيه إيماء إلى أن الذي كان يقرأه قبل أن يقوم أكثر؛ لأن البقية تطلق في الغالب على الأقل.

أو أربعين: يحتمل أن يكون شكا من الراوي عن عائشة أو ممن دونه، ويحتمل أن يكون من كلامها إشارة إلى أن ما ذكرته مبني على التخمين تحرزاً عن الكذب، أو إشارة إلى التنويع، بأن يكون تارة إذا بقي ثلاثون وتارة إذا بقي أربعون. زاد المناوي: أو بحسب طول الآيات وقصرها، والظاهر أنها إشارة إلى أن المذكور مبني على التخمين. قلت: وهو المرجع عندي.

قام فقرأ: في الحديث مسأسلتان حلافيتان: الأولى ما قال الزين العراقي: الحديث يقتضي أن من افتتح الصلوة قاعداً ثم انتقل إلى القيام لا يقرأ حال نحوضه، بخلاف عكسه فيقرأ حال الهوى، وبه صرح الشافعية في فرض المعذور، وأما في النفل فمخير في القراءة حال النهوض والهوى، لكن الأفضل القراءة هاويا لاناهضا. والثانية ما قال ميرك: إن في الحديث رداً على من اشترط على من افتتح النافلة قاعداً أن يركع قاعدا، أو قائما أن يركع قائما، وهو محكي عن أشهب وبعض الحنفية. قلت: والأئمة الأربعة على حواز القيام لمن افتتح قاعداً وعكسه، وتفصيل الخلاف في المطولات.

الحذاء: بمفتوحة وشدة ذال معجمة، هو خالد بن مهران، و لم يكن بحذاء، ولكن كان يجلس إليهم فنسب إليهم.

عن "عبد الله بن شقيق قال: سألت عائشة على عن صلوة رسول الله على عن تطوّعه؟ فقالت: كان يُصلّي ليلا طويلاً قائما، وليلا طويلا قاعداً، فإذا قرأ وهو قائم ركع وسجد وهو قائم، وإذا قرأ وهو حالس ركع وسجد وهو حالس.

(۱۷) عبد الله بن شقیق کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عائشہ والی کھا ہے حضور کے نوافل کے متعلق دریافت کیا۔ انھوں نے فرمایا کہ حضور رات کے طویل حضہ میں نوافل ہیٹھ کر پڑھتے تھے۔ حضور کی عادت شریفہ یہ تھی کہ جب کھڑے ہو کر قرآن پڑھتے تھے اور طویل حصہ میں نوافل ہیٹھ کر پڑھتے تھے۔ حضور کی عادت شریفہ یہ تھی کہ جب کھڑے ہو کہ قرآن پڑھتے تو رکوع و جود بھی کھڑے ہونے کی حالت میں ادا فرماتے اور جب قرآن میٹھ کر پڑھتے تو رکوع و جود بھی میٹھنے ہی کی حالت میں ادا فرماتے۔ فاکد ہن رات کے طویل حصّہ میں نوافل کے عالمہ نے دو مطلب تحریر فرمائے ہیں: ایک تو یہ کہ ایک ہی رات میں بہت ساحضہ کھڑے ہو کر نماز پڑھتے تھے اور بہت ساحصہ بیٹھ کر۔ اور دو سرا مطلب ہیا کہ ایک ہی رات میں طویل نماز کھڑے ہو کر پڑھتے تھے اور بہت سا بعض راتوں میں طویل نماز کھڑے ہو کر پڑھتے تھے اور کہ یعنی راتوں میں طویل نماز کھڑے ہو کر پڑھتے تھے ور نہ یعنی راتوں میں طویل نماز کھڑے کر پڑھتے تھے ور نہ بعض راتوں میں طویل نماز ہیٹھ کر پڑھتے تھے۔ دو سرا مطلب رائج ہے، جس کا حاصل ہے کہ حضور کا معمول رات کی نماز کھڑے ہو کر پڑھتے تھے ور نہ کھئی تجد کی رکھات کمی کہی پڑھتے اس حدیث کا افر ہمیوں بظاہر اس سے بہلی صدیث کے مخالف ہے، اس لئے علماء نے ان دونوں کو دو حالتوں پر محمول فرمایا کہ نوافل کا بدار نظاط اور سرور پر ہے، جس وقت جس طرح نظاط زیادہ حاصل ہوتا اُس طرح بھی مقصود ہوتی تھی، یعنی بہت سے افعال حضور اس کے علاوہ حضور اقد س کھڑی کہ بہت سے افعال میں تعلیم بھی مقصود ہوتی تھی، یعنی بہت سے افعال حضور اس کے علاوہ حضور اقد س کھڑی کہ بہت سے افعال میں تعلیم بھی مقصود ہوتی تھی، یعنی بہت سے افعال حضور اس کے بیان جواز کہتے ہیں۔

تطوعه: [التطوُّع: فعل شيء مما يتقرب به إلى الله تعالى تبرعًا من النفس الله بدل مما قبله بإعادة الجار، وهذا في البدل كثير تنبيها على أنه هو المقصود، والمبدل منه توطية، وفي لفظ "التطوع" إشعار إلى أن صلوة الليل لم تكن فرضا عليه على ليلا: قال في المفاتيح: يعني يصلي صلوة كثيرة من القيام والقعود، أو يصلي ركعات مطولة في بعض الليالي من القيام وفي بعضها من القعود، كذا في البذل، وبسط القاري في إعراب "ليلا طويلا"، فارجع إليه. وسجد وهو قائم: لا ينافي حديث عائشة على المتقدم؛ فإن له من أحوالا مختلفة في تمجده، فكان يفعل مرة كذا ومرة كذا.

حدثنا إسحاق بن موسى الأنصاري، حدثنا معن، حدثنا مالك، عن ابن شهاب، عن السائب بن يزيد، عن المسطّلب بن أبي وداعة السهمي، عن (١٨) حفصة زوج النبي الله قالت: كان رسول الله الله يُحلِي يُصلّي في سُبْحته قاعدًا، ويقرأ بالسُّورة ويُرتَّلها حتى تكون أطول من أطول منها. حدثنا الحسن بن محمد الزعفواني، حدثنا الحجاج بن محمد،

ای لئے نبی کریم النا آئی ہے کہ نماز پڑھنے کا ثواب بورا ماتا ہے، دوسر وں کو کھڑے ہو کر نماز پڑھنے پر جتنا ثواب ماتا ہے، بیٹھ کر براھنا بھی نبوت کے مقصد کو بورا کرنا ہے لیٹی اعمال کو کر بڑھنا بھی نبوت کے مقصد کو بورا کرنا ہے لیٹی اعمال کو کر کے دکھا دینا، یہی نبی کے آنے کی غرض ہوتی ہے۔

(۱۸) حضرت حفصہ فی سورت بڑھے تو اس سی سورت ہے بھی بڑھ کر پڑھے اور اُس میں کوئی سورت پڑھے تو اس قدر تر تیل اور تر تیل ہے پڑھے کہ وہ سورت اپنے ہے لمبی سورت ہے بھی بڑھ جاتی تھی۔ فائدہ: یعنی چھوٹی سورت میں تر تیل اور قرائت ہے پڑھنے کی وجہ ہے بڑی سورتوں کے برابر دیر لگ جاتی تھی۔ مقصد یہ ہے کہ نبی کریم الٹی آئی قرآن پاک کو نہایت قرائت ہے پڑھنے کی وجہ ہے بڑی سورت بھی آئی دیر میں ختم ہوتی جتنی دیر اطمینان ہے تھہر اکھراکر پڑھتے تھے، جلدی جلدی جلدی نے برھے جھے جس ہے چھوٹی سورت بھی آئی دیر میں ختم ہوتی جتنی دیر میں دوسرے آدمی کمی سورت پڑھ لیں، اور پھر جب حضور کمی کمی سور تیں بھی پڑھتے تھے تو کتنی دیر گئی ہوگی۔ اس وجہ میں دوسرے آدمی کمی سورت پڑھ ایک بورم آ جاتا تھا۔

وداعة: بفتح الواو وتخفيف الدال المهملة بعدها ألف ثم عين مهملة. السهميّ: نسبة لقبيلة من قريش، صحابي أسلم يوم الفتح. حفصة: [بنت عمر بن الخطاب، كانت تحت حنيس السهمي، ثم تزوجها المصطفى ﷺ، ثم طلقها وراجعها بأمر حبريل له حيث قال له: "راجع حفصة فإنحا صوّامة قوّامة، وإنحا زوجتك في الجنة".]

سبحته: بضم السين وسكون الموحدة أي: نافلته، سميت سبحة؛ لاشتمالها على التسبيح، وإنما خصت النافلة بذلك؛ لأن التسبيح الذي في الفريضة أيضاً نافلة، والتخصيص باعتبار الغالب، وقد تطلق على الصلوة مطلقا، يقال: فلان يسبح أي: يصلي فرضاً أو نفلا. ويُرتلها: [أي: يبيّن حروفها وحركاتها و وقوفها مع التأني في قراءتها.]

الزعفواين: بفتح الزاي المعجمة وسكون العين المهملة وفتح الفاء والراء، وبعد الألف نون نسبة إلى الزعفرانية، قرية قرب بغداد، وقيل: محلة قديمة بكرخ بغداد، كذا في هامش تمذيب التهذيب. عن ابن جُريج قال: أخبري عثمان بن أبي سُليمان: أن أبا سلمة بن عبد الرحمن أخبره: أن عائشة على المحبر (١٩) أخبرته: أن النبي على لم يمت حتى كان أكثر صلوته وهو جالس. حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا إسماعيل بن إبراهيم، عن أيوب، عن نافع، عن ابن عمر في قال: صليت مع رسول الله على ركعتين قبل الظهر، وركعتين بعدها،

(19) حضرت عائشہ فراقی بین کہ حضور اقد س وصال کے قریب زمانہ میں اکثر نوافل بیٹھ کر پڑھا کرتے تھے۔

فائدہ: چونکہ زمانہ ضعف کا تھا اور نیز حضور تلادت زیادہ فرماتے تھے جیسا کہ پہلی روایات میں گزر چکا ہے، اس لئے اکثر حصہ نوافل کا بیٹھ کر ادافرماتے تھے۔ گو بیٹھ کر نماز پڑھنے کا ثواب کھڑے ہونے ہے آ دھا ہوتا ہے، لیکن حضور اقد س النائی اس قاعدہ سے مشتنی ہیں۔ حضور کے لئے بیٹھ کر نماز پڑھنے کا ثواب اتنا ہی ہے جتنا کھڑے ہو کر ہوتا ہے جس کی وجہ پہلے کر روایات میں اس کی تصر سے کہ میں (یعنی حضور النائی) اس بارے میں تم جیسا نہیں ہوں، میرے لئے بیٹھ کر نماز پڑھنے میں بھی اتنا ہی تھر سے کہ میں (یعنی حضور سے بیٹھ کر نماز پڑھنے میں بھی اتنا ہی تو ہے کہ میں (یعنی حضور سے بیٹھ کر نماز پڑھنے میں بھی اتنا ہی تو ہے۔

(۲۰) حفرت ابن عمر خلافی فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س سلطی کے ساتھ دور کعتیں ظہرے قبل اور دو ظہر کے بعد اور دو مغرب کے بعد اپنے گھر میں اور دو عشاء کے بعد وہ بھی گھر میں پڑھیں۔ فائدہ: اس حدیث میں سنتوں کا ذکر ہے سنت مؤکدہ حفیہ کے نزدیک بھی اس طرح ہیں جیسا کہ ابن عمر خلافی کی حدیث میں گزرا،البتہ ظہر کی سنتیں حفیہ کے نزدیک جی اس طرح ہیں جیسا کہ ابن عمر خلافی کی حدیث میں گزرا،البتہ ظہر کی سنتیں حفیہ کے نزدیک جیار رکعت ہیں۔ نی کریم شرفی کے متعدد احادیث میں یہ ارشاد نقل کیا گیا ہے کہ جو شخص رات دن میں بارہ رکعات پر

كان: تامة، أي وحد أكثر صلوته والحال أنه حالس، وقيل: ناقصة الخبر محذوف، مثل: كان ضربي زيدًا قائما، وقيل: الواو زائدة كما هو شائع في خبر "كان"، وجملة: "وهو حالس"، خبر "كان"، والرابطة محذوفة. قال ابن حجر: هذا تكلف بعيد لا يعول عليه. جالس: [يعني كان أكثر صلاته قاعدا إلا المكتوبة.] مع رسول الله: أي: شاركته في الصلوة، بمعني أن كلا منهما فعل تلك الصلوة، وليس المراد أنه صلى معه جماعة؛ لأنه يبعد ذلك ههنا، وان كانت الجماعة حائزة في الرواتب، لكنها غير مشروعة فيها، قاله البيجوري، وقال أبو زرعة: ذلك يحتمل ثلاثة أوجه: أحدها: المراد المعية في صلوة الجماعة، وهو بعيد؛ لأنه لم يفعل الراتبة جماعة، الثاني: المعية في الزمان أو المكان أو فيهما وإن كانا منفردين، والثالث: المعية في أصل الفعل أي: كل منهما فعل ذلك وإن اختلف زمن الفعل ومحله، وهذا أرجح.

وركعتين بعد المغرب في بيته، وركعتين بعد العشاء في بيته. حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا إسماعيل ابن إبراهيم، حدثنا أيوب، عن نافع،

مداومت کرے حق تعالی اُس کے لئے جنت میں گھر بنادیتے ہیں۔ ان بارہ رکعات کی تفصیل حضرت عائشہ اور حضرت ام جبیبہ والنظم کی روایت میں گزری۔ البتہ ظہر سے قبل ان روایتوں کی روایت میں گزری۔ البتہ ظہر سے قبل ان روایتوں میں چاں رکعت وارد ہوئی ہیں۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ ظہر سے پہلے چار رکعت ایک سلام کے ساتھ ہوں ان کے لئے آسان کے وروازے کھل جاتے ہیں یعنی بہت جلد قبول ہوتی ہیں۔ بخاری شریف اور مسلم شریف کی ایک روایت میں ہے کہ حضور اقدس النظم کے ایک روایت میں خماتے تھے۔

اس مفضل حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ سنتیں اکثر گھر پر پڑھتے تھے اور مسجد میں تشریف لاکر غالب یہ ہے کہ دور کعت تحیّت المسجد پڑھاکرتے تھے جس کو حضرت ابن عمر رہائے ڈار شاد فرماتے ہیں اور یہ بھی ممکن ہے کہ حضور اقدس النا کیا نے مجھی

في بيته: متصل بالثلاثة قبله أو بسنة المغرب فقط، وهو الظاهر؛ لقوله الآتي في العشاء أيضاً: "في بيته"، فإنه لوكان هذا راجعاً إلى الثلاثة لا يحتاج إلى ذكره ههنا، بل يكتفي بذكره بعد العشاء فقط، وأصرح منه دلالة ما في رواية للبخاري: فأما المغرب والعشاء ففي بيته، وأغرب ابن أبي ليلى فقال: لا تجزئ سنة المغرب في المسحد. قاله القاري. عن "ابن عمر في قال: وحدثتني حفصة: أن رسول الله في كان يُصلي ركعتين حين يطلع الله في كان يُصلي ركعتين حين يطلع اله بغيرا الله في كان يُصلي وكعتين حين يطلع المهجر وينادي المنادي. قال أيوب: أراه قال: خفيفتين. حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا مروان بن الفجر معاوية الفزاري، عن جعفر بن بُرْقَان، عن مَيْمون بن مهران،

کبھی کمی ضرورت کی وجہ سے دو ہی رکعت سنت پڑھی ہوں جن کو حضرت ابن عمر فالنفو نے نقل فرمایا، نیز حضرت ابن عمر فلائنو کا سرحدث میں ہے ارشاد کہ میں نے حضور کے ساتھ یہ نمازیں پڑھیں، اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ حضور کے ساتھ جماعت کی بلکہ مطلب ہے ہے کہ حضور بھی پڑھتے تھے اور میں بھی پڑھتا تھا۔ سنتوں کا جماعت کے ساتھ پڑھتا ثابت نہیں ہے۔

(۱۲) ابن عمر فلائنو کہتے ہیں کہ مجھ سے (میری بہن ام المؤمنین) حضرت حفصہ فلائنو کہتے ہیں کہ حضور اقدس ساتھ المؤمنین عمر فلائنو کہتے ہیں کہ حضور اقدس ساتھ کے سنتوں کے متعلق صادق کے بعد جس وقت مؤذن اذان کہتا ہے اُس وقت دو مختمر رکعتیں پڑھا کرتے تھے۔ فاکدہ: عبح کی سنتوں کے متعلق اکثر روایات میں یہی آیا ہے کہ حضور ان کو مختمر پڑھا کرتے تھے، حتی کہ بعض علاء نے ان احادیث کی وجہ سے یہ کہد دیا کہ ان میں صرف الحمد شریف پڑھی جائے اور کوئی سورت پڑھنے کی بھی ضرورت نہیں ہے، لیکن صحیح یہ ہے کہ حضور اقد س فلی بیا سورہ کا فرون اور سورہ اظامی پڑھا کرتے تھے، اگر چہ بعض احادیث میں اِن کے علاوہ کا پڑھنا بھی وارد ہے۔ حضور ان سنتوں میں سورہ کا فرون اور سورہ اظامی پڑھا کرتے تھے، اگر چہ بعض احادیث میں اِن کے علاوہ کا پڑھنا بھی وارد ہے۔ حسام شریف کی صدیث میں بڑھی جاتی ہیں۔ دیک حدیث میں حضور کا ارشاد نقل کیا گیا ہے کہ دونوں سور تیں کسی انتھی ہیں! کہ صبح کی سنتوں میں پڑھی جاتی ہیں۔

وحدثتني: قبل: الواو زائدة، وقبل: عطف على محذوف، أي: حدثني غير حفصة وحدثتني حفصة قاله القاري، زاد المناوي: هذا أحسن من جعله زائدة. الفجر: [هو ضوء الصبح، وهو حمرة الشمس في سواد الليل، والمراد: الصبح الصادق، وهو: الذي يبدو ساطعا مستطيرا يملأ الأفق ببياضه.] وينادي المنادي: [ويؤذن المؤذن، وسمى الأذان نداء؛ لأن أصل النداء الدعاء، والأذان دعاء للصلاة.] أراه: الضمير المنصوب لنافع؛ لأن أيوب راوٍ عنه.

خفيفتين: وقد صح ذلك من طرق في الصحيحين وغيرهما فيسن تخفيفهما، والحديث المرفوع في تطويلهما من مرسل سعيد بن حبير، يحمل على بيان الجواز على أن فيه راوياً لم يسم، فلا حجة فيه لمن قال: يندب تطويلهما ولو لمن فاته شيء من قراءته صلوة الليل، قاله القاري، قال المناوي: وأخذ مالك من تخفيفهما أنه لا يقرأ فيهما غير الفاتحة، وحكاه ابن عبد البر عن الأكثر، وبالغ السلف فقال: لا يقرأ فيهما شيئاً أصلاً. الفزاري: بفتح الفاء وتخفيف الزاي وبعد الألف راء، نسبة إلى فزارة، وهي قبيلة.

عن "أبن عمر هُما قال: حفظت من رسول الله ﷺ ثماني ركعات: ركعتين قبل الظهر، وركعتين بعدها، وركعتين بعد المغرب، وركعتين بعد العشاء. قال ابن عمر: وحدثتني حفصة بركعتي الغداق، ولم أكن أراهما من النبي ﷺ. حدثنا أبو سلمة يجيى بن خلف، حدثنا بشر بن المفضّل، عن خالد الحذّاء،

(۲۲) ابن عمر والنفو ہی ہے یہ بھی مروی ہے کہ میں نے حضور طبا کے بعد، دو مغرب کے بعد، دو مغرب کے بعد، دو مغرب کے بعد، دو عشاء کے بعد۔ جھے میری بہن حفصہ نے صبح کی دور کعتوں کی بھی خبر دی ہے جن کو میں نے نہیں دیکھا تھا۔ فاکدہ: یہ دور کعتیں چو نکہ بمیشہ گھر میں ہی پڑھی جاتی تھیں اور صبح کا وقت زیادہ تر حاضر باشی کا ہوتا نہیں اس لئے ابن عمر والنفو کا یہ کہنا بچھ مستجد نہیں۔ بعض علاء کہتے ہیں کہ نہ دیکھنے کا یہ مطلب ہے کہ اُس وقت تک نہیں دیکھا تھا جس وقت حضرت حفصہ نے خبر دی تھی، اُس کے بعد دیکھنے کی نوبت آئی، اس لئے کہ بعض روایات سے نہیں دیکھا تھا جس وقت حضرت حفصہ نے خبر دی تھی، اُس کے بعد دیکھنے کی نوبت آئی، اس لئے کہ بعض روایات سے حضرت ابن عمر والنفی کا اپنا مشاہدہ بھی ان سنتوں کے متعلق معلوم ہوتا ہے۔ تمام سنتوں میں صبح کی سنتیں سب سے زیادہ مؤکد ہیں۔ حضور سے بھی ان کی تاکید اور اجتمام کثرت سے نقل کیا گیا ہے، ای وجہ سے بعض علاء نے ان کو واجب بتایا مؤکد ہیں۔ حضور سے بھی ان کی بہت زیادہ اجتمام کثرت سے نقل کیا گیا ہے، ای وجہ سے بعض علاء نے ان کو واجب بتایا ہے، ای وجہ سے ان کا بہت زیادہ اجتمام چاہئے۔

ثماني ركعات: [أي: من السنن المؤكدة.] بركعتي الغداة: [أي: الفجر، وأصل الغداة ما بين طلوع الفجر وطلوع الشمس.] أواهما: بفتح الحمزة أي: لم أبصرهما، قال القاري: قد روى المصنف أي: في الجامع والنسائي عن ابن عمر في: رمقت النبي في شهراً كان يقرأ بهما، أي: بسورتي الإخلاص في ركعتي الفجر؛ ومن ثم استدل به بعضهم على الجهر بالقراءة فيهما، وأجيب: بأنه لا حجة فيه؛ لاحتمال أنه عرف ذلك بقراءته بعض السورة، وقد صح عن عائشة في أنه كان يسر فيهما بالقراءة، ويوافقه قياس الإخفاء في سائر السنن النهارية والليلية، قال ابن حجر: وهذا كله صريح في أنه رأى النبي في يصليهما، فينافي رواية الشمائل أنه لم يره يصليهما، ويمكن أن يجاب: بأنه لم يره قبل أن تحدثه. وتعرض المناوي عن التعارض، وسكت عن الجواب، وحكى البيجوري عن الشّبر آمليسي: أن النفي محمول على الحضر، فإنه كان يصليهما عند نسائه، والرؤية محمولة على البصر، فإنه كان فيه يصليهما عند صحبه.

عن "" عبد الله بن شقيق قال: سألت عائشة في عن صلوة النبي في الت: كان يصلّي قبل الظهر وكعتين، وبعدها ركعتين، وبعد المغرب ركعتين، وبعد العشاء ركعتين، وقبل الفجر ثِنْتين. حدثنا محمد بن المثنى، حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا شعبة، عن "" أبي إسحاق قال: سمعت عاصم بن ضَمْرة يقول: سألناعليّا في عن صلوة رسول الله الله على من النهار،

(۲۳) عبد الله بن شقیق ولی کے میں کے میں نے حضرت عائشہ ولی کیا ہے حضور اقد س اللہ کیا ہے معلق سوال کے متعلق سوال کیا تو انھوں نے دور کعت ظہر سے قبل اور دو ظہر کے بعد اور دو مغرب کے بعد اور دو عشاء کے بعد اور دو صبح کی نماز سے قبل بتال کیں۔ فاکدہ: اس میں ظہر کے قبل دو سنتوں کے علاوہ باتی میں حنفیہ کا اتفاق ہے۔ ظہر کی سنتیں حنفیہ کے نزدیک چار رکعت ہیں، چنانچہ ابن عمر فیل کی حدیث کے ذیل میں وضاحت سے گزر چکا ہے۔ بخاری شریف میں خود حضرت عائشہ فیل کیا گیا ہے کہ حضور اقد س اللہ کیا گیا کے دور کعت نہیں عائشہ فیل کیا گیا ہے کہ حضور اقد س اللہ کیا گیا کے معرور اقد س اللہ کیا گیا کی روایت سے قبل دور کعت نہیں عزورت یر حمل کریں گے۔

(۲۴) عاصم بن ضمرہ کہتے ہیں کہ ہم نے حضرت علی بنالینی سے حضور اقدس النو کیا گئی اُن نوا فل کے متعلق استفسار کیا جن کو آپ دن میں پڑھتے تھے (رات کی نوا فل یعنی تہجد وغیرہ ان کو پہلے سے معلوم ہوں گی، تہجد کی روایات بالخصوص کثرت

ركعتين: هكذا في هذه الرواية ركعتان قبل الظهر، لكن المعروف عن عائشة المروي عنها بطرق: أربع قبل الظهر، ويؤيده أيضاً ما روي عنها مرفوعاً: من ثابر على ثنتي عشر ركعة، الحديث، وفسر فيه باربع قبل الظهر، فيمكن أن يؤوّل حديث الباب على بعض الأوقات، وقد أخرج البخاري في صحيحه برواية ابن المنتشر، عن عائشة: أن النبي كان لا يدع أربعا قبل الظهر وركعتين قبل الغداة، وقال الطبري: الأربع كانت في كثير من أحواله والركعتان في قليلها، قال ميرك: وبحذا يجمع بين ما اختلف عن عائشة في ذلك.

وقبل الفجر: قال المناوي: أفضل الرواتب ركعتا الفجر للخلاف في وجوبهما، قال العراقي: ولم أر لأصحابنا تعرضاً لآكدها بعدهما، وقال المالكية والحنابلة: آكدها بعدهما الركعتان بعد المغرب، ويشهد له أن الحسن قال بوجوبهما أيضاً، ثم "بعدهما" يحتمل بعدية العشاء؛ لأنها من صلوة الليل وهي أفضل، ويحتمل سنة الظهر لاتفاق الروايات عليها. واختلفت الحنفية في ذلك كما بسط في مراقى الفلاح والطحطاوي. ضمرة: بفتح الضاد المعجمة وسكون الميم.

فقال: إنكم لا تُطيقون ذلك، قال: فقلنا: من أطاق منّا ذلك صلّى، فقال: كان إذا كانت الشمس من ههُنا عند العصر صلّى ركعتين، وإذا كانت الشمس من ههُنا الشمس من ههُنا عند الشرق إشارة إلى جانب المغرب أي: صلّى أربعا، ويُصلّى قبل الظهر أربعاً وبعدها ركعتين، إشارة إلى جانب المغرب أي: الصلوة قبل الزوال

ے منقول ہیں اور مشہور ہیں) حضرت علی رفیانی نے کہا کہ تم اس کی طاقت کہاں رکھ سکتے ہو؟ (یعنی جس اہتمام و انظام اور خشوع سے منقول ہیں اور خشوع سے حضور پڑھتے تھے وہ کہاں ہو سکتا ہے۔ اس سے مقصود تنبیہ تھی کہ محض سوال اور خقیق سے کیا فائدہ جب تک عمل کی سٹی نہ ہو)۔ ہم نے عرض کیا کہ جو طاقت رکھ سکتا ہوگا وہ پڑھے گا (اور جو طاقت نہیں رکھ گا وہ معلوم کر لے گا تاکہ دوسروں کو بتلا سکے اور خود عمل کرنے کی کو شش کرے) اس پر حضرت علی زوائے نے فرمایا کہ صبح کے وقت جب آ فتاب آ سان پر اتفاوپر پڑھ جاتا بیتنا اوپر عصر کی نماز کے وقت ہوتا ہے، اُس وقت حضور دور کعت (صلوة الاشراق) پڑھتے تھے اور جب مشرق کی طرف اس قدر اوپر ہو جاتا جس قدر ظہر کی نماز کے وقت مغرب کی طرف ہوتا ہو آئی وقت وار کعت (چاہت کی نماز جس کا مفضل بیان دوسرے باب میں آ رہا ہے) پڑھتے تھے۔ ظہر سے قبل چار رکعت کے بعد دور کعت (بید چھ رکعتیں سنتِ مؤکدہ ہیں) اور عصر سے قبل چار رکعت پڑھتے۔ چار رکعت کے در میان بیٹھ کر ملا تکہ مقربین اور انہیا، ومؤمنین پر سلام تھیج تھے۔ فائکہ ہناں جاں گیا ہا در کعت بیان کیا گیا ہے،

لا تطيقون: أي بحسب الكيفية والحالة أو باعتبار الدوام والمواظبة، وفيه إشارة إلى ترغيب السائلين على المداومة في المتابعة. أطاق إلخ: يعني ومن لم يطق منا ذلك علم. ركعتين: قال القاري والمناوي: هذه صلوة الضحى والأربع الآتية عند الزوال، تسمى صلوة الأوابين؛ لما روى مسلم من حديث زيد بن أرقم مرفوعاً: صلوة الأوابين حين ترمض الفصال. قلت: والأوجه عندي أن هذه صلوة الإشراق والآتية صلوة الضحى، وهما واحد عند الفقهاء والمحدثين، فإلهم ذكروا أن وقت الضحى من ارتفاع الشمس إلى ربع النهار، إلى قريب من الزوال، وصلوتان عند مشائخ السلوك، يسمون الأولى صلوة الإشراق، ووقتها من ارتفاع الشمس إلى ربع النهار، والثانية صلوة الضحى، ووقتها من ربع النهار إلى قريب من نصف النهار وهو الأوجه عندي، كما حققته في أوجز المسالك على مؤطا مالك. صلّى أربعا: [هي صلاة الأوابين حين ترمض الفصال.]

وقبل العصر أربعا يَفصِل بين كل ركعتين بالتسليم على الملائكة المقرّبين والنبيسين ومن تبعهم من المؤمنين والمسلمين.

سب کو شامل ہے اور میہ بھی ممکن ہے کہ اس سے دور کعت پر سلام پھیر نا مراد ہو، تو مقصود میہ ہے کہ ان چار رکعتوں میں جو عصر سے قبل پڑھی جاتی تھیں دو سلام پھیر دیتے تھے۔ عصر کی نوا فل دور کعت اور چار رکعت دونوں طرح سے ثابت ہیں، خود حضرت علی خالفی ہے بھی دونوں روایتیں ہیں۔

بالتسليم: قيل يعني به التشهد، سمى تسليما؛ لاشتماله عليه، والنبيسين: هذه قرينة قوية على أن المراد "بالتسليم" التشهد، لا تسليم التحلل، كما جزم به الشراح الشافعية، قال القاري: أي يفصل بالتشهد المشتمل على قوله: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، فإنه يشمل كل عبد صالح في السماء والأرض على ماورد في الصحيح، ويؤيده حديث ابن مسعود في المتفق عليه: كنا إذا صلينا مع النبي في قلنا: السلام على الله من عباده، السلام على حبرئيل، السلام على ميكائيل، السلام على فلان. الحديث ذكره الطيبي وتبعه الحنفي. وأغرب ابن حجر حيث تعقبهما بقوله: فيه نظر؛ إذ لفظ الحديث يأبي ذلك، وإنما المراد "بالتسليم" فيه تسليم التحلل، قال القاري: ولا يخفى أن سلام التحلل إنما يكون مخصوصاً بمن حضر المصلى من الملائكة والمؤمنين، ولفظ الحديث أعم منه حيث ذكر الملائكة والمقربين والنبيسين ومن تبعهم من المؤمنين إلى يوم الدين.

المؤمنين والمسلمين: لعل الجمع بين الوصفين مع أن موصوفهما واحد؛ للإشارة إلى انقيادهم الباطني والظاهري، والجمع بين النسبة العلمية والمباشرة العملية.

## بابُ صلوة الضحي

جاشت گاه

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو داود الطّيالسي، حدثنا شعبة، عن يزيد الرِّشك قال:

## باب - حاشت کی نماز کا ذکر

فائدہ: فقہاء اور محد ثین کے زدیک صح کے بعد وقتِ مکروہ نکل جانے کے بعد سے زوال تک سب صلوۃ الفیخی کہلاتی ہے، لیکن صوفیہ کے یہاں یہ دو نمازیں ہیں: ایک اشراق کی نماز کہلاتی ہے دوسری چاشت کی نماز کہلاتی ہے۔ چوتھائی دن تک اشراق کا وقت رہتا ہے اور چوتھائی کے بعد سے نصف النہار تک چاشت کا وقت۔ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی وہ روایت جو گزشتہ باب کے اخیر میں ذکر کی گئی ہے اور ایسی ہی اور دیگر روایات صوفیہ کا ماخذ ہیں۔ صلوۃ الفیخی میں علاء کا بہت اختلاف ہے۔ شرّاح حدیث نے اس میں علاء کے آٹھ نہ ہب لکھے ہیں، حنفیہ کے نزدیک یہ نماز متحب ہے۔ علاء نے لکھا ہے کہ اس نماز کے بارے میں بہت کشرت سے روایات وارد ہوئی ہیں، انیس حضرات صحابہ کرام چھٹی نقل کی گئی ہیں اور اوجز میں چھپیں حضرات صحابہ کرام کی روایات ذکر کی گئی ہیں، انکے علاوہ اور بھی ہیں۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ آ دمی میں تین سو ساٹھ جوڑ ہیں، ہر جوڑ پر روزانہ ایک صدقہ لازم ہوتا ہے، یعنی اس کے شکر میں کہ حق تعالیٰ بَلُ ﷺ نے اس کو صحح سالم اپنی وضع پر رکھا۔ انگلی ہی کا ایک جوڑ دیکھ لیجے، اگر جُدا ہو جائے اس کے شکر میں کہ حق تعالیٰ بَلُ ﷺ نے اس کو صحح سالم اپنی وضع پر رکھا۔ انگلی ہی کا ایک جوڑ دیکھ لیجے، اگر جُدا ہو جائے اس کے شکر میں کہ حق تعالیٰ بَلُ ﷺ نے اس کو صحح سالم اپنی وضع پر رکھا۔ انگلی ہی کا ایک جوڑ دیکھ لیجے، اگر جُدا ہو جائے اس کے غیرہ دو غیرہ دو بحائے نرم ہونے کے سخت بن جائے، نہ انگلی حمد میک چیز کو کیگڑ سکے وغیرہ وغیرہ دو خیرہ دو کیا ہے کار ہے، دہ بجائے نرم ہونے کے سخت بن جائے، نہ انگلی حرکت کر سکے، نہ کسی چیز کو کیگڑ سکے وغیرہ وغیرہ د

صلوة الضحى: [الصلاة التي تصلى في الضحى، والضحى اسم للوقت الذي يكون من تمام ضوء الشمس إلى تمام ربع النهار] اختلف في ضبطه ومصداقه لغة، كما بسط في الأوجز، واختلفت مذاهب السلف في ندبه وعدمه، كما بسط في البذل، فارجع إليهما. قال المناوي: شهد تسعة عشر من أكابر الصحب: ألهم رأوا المصطفى في يصليها، حتى قال ابن جرير: أحاديثها بلغت حد التواتر. قلت: وبسط في الأوجز أسماء من رواها من الصحابة، فبلغت أكثر من خمس وعشرين، فارجع إليه لو شئت تفصيل أسمائهم. الرشك: بكسر الراء وسكون المعجمة: كبير اللّحية، لقب يزيد بن أبي يزيد الضبعي، كذا في القاموس، وقال أبو الفرج الجوزي: هو بالفارسية: الكبير اللحية، ولقب به لكبر لحيته، قال ابن الجوزي: دخل عقرب في لحيته فأقام بها ثلاثا، هذا هو المشهور، وقيل: الرشك: القسام، كما يأتي في الصيام من المصنف.

سمعت ''مُعادة على قالت على قالت العائشة على أكان النبي الله يسلمي الضَّحى؟ قالت : نعم، أربع ركعات، ويزيد ما شاء الله عزّو جل. حدثنا محمد بن المثنى، حدثني حكيم بن معاوية الزِّيادي ، عددننا زياد بن عبيد الله بن الرِّبيع الزِّيادي ، عن حُميد الطويل، عن ''أنس بن مالك هذا أن النبي الله كان يُصلّي الضَّحى ست ركعات.

پھر حضور نے صدقے گنوائے ہیں کہ ایک مرتبہ سبحان اللہ کہنا بھی ایک قتم کا صدقہ ہے، الحمد اللہ کہنا بھی وغیرہ وغیرہ۔ پھرار شاد فرمایا کہ حاشت کی دور کعت ان تین سو ساٹھ جوڑوں کی سب کی طرف سے صدقہ ہے۔ مصنف النصطیہ نے اس میں آٹھ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں:

(۱) معاذہ نے حضرت عائشہ نطانی اسے پوچھا: کیا حضور اقد س الفائی چاشت کی نماز پڑھتے تھے؟ انہوں نے فرمایا کہ ہاں! عار رکعت (کم سے کم) پڑھتے تھے اور اس سے زائد جتنا ول جاہتا پڑھ لیتے۔ فائدہ: صلوۃ انضحیٰ نوا فل ہیں اس لئے کم سے کم دور کعت اور زیادہ جتنا دل جاہے پڑھے کوئی انتہا نہیں، لیکن نبی کریم الفائی سے بارہ رکعات تک پڑھنا ثابت ہے۔ بعض اوگ کہتے ہیں کہ حضور سے پڑھنا آٹھ ہی رکعت کا ثابت ہے البتہ ترغیب بارہ رکعات تک وارو ہوئی ہے۔

(٢) حضرت انس بنالنگونه فرماتے ہیں کہ حضور اقدس للنائیا صلوۃ الضحی یعنی چاشت کی چھ رکعات پڑھا کرتے تھے۔

فاكده: اختلاف او قات كے لحاظ سے حضور كى صلوة الضحل كى ركعات بھى مختلف ہيں، لبذا ان احادیث كو پچھ ايك دوسر سے سے تعارض نہيں ہے، اى لئے علماء نے لکھا ہے كہ كم از كم دور كعت اور بہتر بيہ ہے كہ آٹھ ركعت يا بارہ ركعت پڑھے۔ حضور سے زيادہ ترآٹھ ركعت نقل كى گئى ہيں۔

قالت: اختلفت الروايات عن عائشة عن صلوته ألله الضحى، كما سيأتي قريبا، وفي هذا الحديث إثباتها عنها مطلقا، وقال ابن عبد البر: حديث معاذة عن عائشة منكر، وتعقبوا كلامه كما في الأوجز. الزياديّ: بكسر الزاى وفتح التحتية، وبعد الألف دال مهملة، نسبة إلى أحد أحداده زياد. عبيد الله: مصغراً، وفي نسخة مكبرا قاله القاري. قلت: والمؤيد بكتب الرحال هو المصغر. ست وكعات: قال المناوي: وهذا روي من حديث على وحابر وعائشة، قال القسطلاني: لا يخلو إسناد كل منهما من مقال.

حدثنا محمد بن المثنىّ، حدثنا محمد بن جعفر، أخبرنا شعبة، عن عمرو بن مُرّة، عن عبد الرحمن بن أبي ليلى قال: ما أخبرني أحد أنه رأى النبي ﷺ يُصلّى الضّحى إلا أُمّ هانئ ﷺ

(٣) عبد الرحمن ایک تابعی کہتے ہیں کہ مجھے حضرت ام ہانی فیلٹھ آگے سوا اور کسی نے حضور کی صلوۃ الفیحیٰ کی خبر نہیں پہنچائی، البتہ حضرت ام ہانی فیلٹھ آئی کے حمان پر تنجائی، البتہ حضرت ام ہانی فیلٹھ آئی کے حمان پر تشریف لے گئے اور غسل فرما کر آٹھ رکعات نماز پڑھی۔ میں نے اُن آٹھ رکعات سے زیادہ مخضر حضور کی جھی کوئی نماز نہیں دیکھی، لیکن باوجود مخضر ہونے کے رکوع، سجود پورے فرمارے تھے، یہ نہیں کہ مخضر ہونے کی وجہ سے رکوع اور سجدے ناقص ہوں۔

فائدہ: عبد الرحمن وظافی کے اس کہنے ہے کہ ام ہائی واقی کے سواکسی اور نے روایت نہیں کی، یہ نہیں لازم آتا کہ یہ نماز ام ہائی کے سواکسی اور صحابی کو معلوم نہیں تھی، خود اسی باب میں چند صحابہ کی روایات موجود ہیں۔ ابن جریرواللم پیلیہ تو کہتے ہیں کہ صلوۃ الضح کی روایات اس کثرت ہے موجود ہیں کہ تواتر تک پہنچ گئیں اور یہ پہلے معلوم ہوچکا کہ انیس صحابہ ہے یہ نماز منقول ہے، البتہ عبد الرحمن نے جن حضرات ہے تحقیق کیا ان کو علم نہ ہوگا، اس میں کوئی اشکال نہیں۔ بعض علماء یہ کہنے ہیں کہ یہ نماز جو اس حدیث میں ذکر کی گئی چاشت کی نماز نہ تھی بلکہ مکہ مکرمہ فتح ہونے کے شکرانہ کی نماز تھی۔ حضور اقد س الفائلی کا معمول تھا کہ جب کوئی مسرت کی بات ہوتی تو شکرانہ کی نماز پڑھتے تھے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ ان آٹھ رکعات میں ہے کہ حظہ چاشت کی نماز ہو اور بچھ حصہ شکرانہ کی نماز ہو۔

أحد: أي: من الصحابة، وفي ابن أبي شيبة من وجه آخر عن ابن أبي ليلى قال: أدركت الناس وهم متوافرون فلم يخبرني أحد أن النبي على صلى الضّحى إلا أم هانئ، ولمسلم، عن عبد الله بن الحارث قال: سألت وحرصت على أن أحداً من الناس يخبرني أن النبي على سبح سبحة الضحى، فلم يخبرني أحد غير أم هانئ، فذكر الحديث، وبين ابن ماجة في رواية وقت سؤال عبد الله بن الحارث عن ذلك، ولفظه: سألت في زمن عثمان – والناس متوافرون – أن أحداً يخبرني، فلم يخبرني أحد غير أم هانئ. أمّ هانئ: [بنت أبي طالب، شقيقة على كرم الله وجهه.]

فإلها حدّثت: أن رسول الله على دخل بيتها يوم فتح مكة، فاغتسل فسبّح ثماني ركعات، ما رأيته على صلى صلوة قط أخف منها غير أنه كان يتم الركوع والسحود. حدثنا ابن أبي عمر، حدثنا وكيع، حدثنا كهمس بن الحسن، عن عن عبد الله بن شقيق قال: قلت لعائشة هذا: أكان النبي على يُصلّى الضّحى؟ قالت: لا،

(٣) عبداللہ بن شقیق کہتے ہیں میں نے حضرت عائشہ والنظمیا ہے بوچھا کہ حضور صلوۃ النظمی پڑھتے تھے؟ انھوں نے یہ فرمایا کہ معمولاً تو نہیں پڑھتے تھے، ہاں! سفر ہے جب لوٹے تو ضرور پڑھتے۔ فاکدہ: حضور النظمیانی کی عادت شریفہ تھی کہ اکثر مدینہ منورہ صبح کے وقت میں داخل ہوتے اور اول مبحد میں تشریف لے جاکر نوا فل اوا فرماتے۔ حضرت عائشہ فالنظمیا کا یہ جواب معاذہ کے اس جواب کے بالکل خلاف ہے جو شروع باب میں گزر چکا ہے۔ اس لئے علاء نے اس کی مختلف طرح سے توجیہ فرمائی۔ کے اس جواب کے بالکل خلاف ہے جو شروع باب میں گزر چکا ہے۔ اس لئے علاء نے اس کی مختلف طرح سے توجیہ فرمائی۔ امام بہتی والنظمیلیہ نے یہ توجیہ کی ہے کہ جس صدیث میں اثبات ہے اس میں اکثر او قات کے اعتبار سے ہے۔ بعض علاء نے اس طرح جمع فرمایا کہ سفر سے لوٹے کے علاوہ اور اتبام میں مجد میں نہیں پڑھتے تھے بلکہ گھر میں پڑھتے تھے۔ اس حدیث میں نفی خاصۃ مبحد میں پڑھتے تھے بلکہ گھر میں پڑھتے تھے۔ اس حدیث میں نفی خاصۃ مبحد میں پڑھتے تھے جب سفر سے واپس تشریف لاتے جیسا کہ اوپر گزرا۔

بيتها: بظاهره يخالف رواية الشيخين عنها، قالت: ذهبت إلى رسول الله عام الفتح فوجدته يغتسل وفاطمة ابنته يستره بثوب الحديث. اللهم إلا أن يقال: فوجدته يغتسل في بيئي، أو يقال: كان لها بيتان: أحدهما كان في نزل فيه، والآخر سكناها، فالإضافة باعتبار الملك، أو يحمل على تعدّد الواقعة، أو كان في بيتها في ناحية عنها، وعنده فاطمة في فذهبت إليه، قال ميرك: وظاهر حديث الباب أن الاغتسال وقع في بيتها، ولمسلم من طريق أبي مرة عنها: أنها ذهبت إلى النبي في وهو بأعلى مكة فوجدته يغتسل. ويجمع بينهما بأن ذلك تكرر منه، ويؤيده مارواه ابن حزيمة من طريق مجاهد عنها، وفيه: أن أبا ذر ستره لما اغتسل، ويمكن أن يكون نزل في بيتها في أعلى مكّة وكانت هي في بيت آخر، وأما الستر فيحتمل أن يكون أحدهما ستره في ابتداء الغسل، والآخر في أثنائه، على ما أشار إليه العسقلاني، لكنه لا يخلو عن بعد.

ثماني ركعات: وفي الطبراني من حديث ابن أبي أوفى: أنه صلى الضحى ركعتين، فسألته امرأته، فقال: إن النبي ﷺ صلّى يوم الفتح ركعتين، وهو محمول على أنه رأى من صلوته ركعتين، وأن أم هانئ رأت بقية الثمان، وهذا يقوّي أنه صلاها مفصولة، كذا أفاده الحافظ العسقلاني، وروى أبوداود عنها: أنه ﷺ صلّى يوم الفتح سبحة الضحى ثماني ركعات، يسلم من كل ركعتين. إلا أن يجيء من غيبته. حدثنا زياد بن أيوب البغداديّ، حدثنا محمد بن ربيعة، عن فُضيل بن مَرْزُوق، عن عطيّة، عن أبي سعيد الحدريّ في قال: كان النبي في يُصلّي الضُّحى حتى نقول: لا يَدعُها، ويَدَعُها حتى نقول: لا يُصلّيها. حدثنا أحمد بن مَنِيع، عن هُشيم، أخبرنا عُبيدة، عن إبراهيم، عن سَهم بن مِنْحاب،

(۵) ابو سعید خدری بڑا گئے گئے ہیں کہ حضور اقد س سی اللے کی صلوۃ الضی کھی تواس قدر اہتمام سے پڑھتے تھے کہ ہم لوگوں کو یہ خیال ہوتا تھا کہ آپ بھی نہیں چھوڑیں گے اور حضور کبھی (فرض ہونے کے خوف سے یا کسی اور مصلحت سے) ایبا ترک فرماتے تھے کہ ہم یہ سیجھتے تھے کہ بالکل چھوڑ دی، اب بھی نہیں پڑھیں گے۔ فائدہ: بہت سے امور کو حضور اقد س سی کی فرماتے کہ ہم یہ سیولت کے خیال سے ترک فرمادیتے تھے، جس کی بہت می مثالیں ہیں۔ حضرت عائشہ فوائن میں کہ بعض امور حضور کا کرنے کو دل چاہتا تھا گر اس ڈر سے اہتمام نہیں فرماتے کہ مبادائمت پر فرض ہو جائیں۔

إلا أن يجيء: المختلفت الروايات عن عائشة في صلوته الله الصحيحي، ففي حديث الباب تقييده بالجيء عن مغيبه، وتقدم في أول الباب من حديث معاذة عنها الإثبات مطلقا، وفي الصحيحين وغيرهما برواية عروة عنها: ما رأيته السحة الصحى قط، الحديث. وهذا لفظ مالك في المؤطا، ففيه نفي رؤيتها مطلقا مؤكداً، واختلف العلماء في ذلك، فذهب ابن عبد البر إلى ترجيح ما اتفق عليه الشيخان، وقالوا: لا يستلزم من عدم رؤيتها عدم الوقوع، فيقدم إثبات من روي عنه من الصحابة، وذهب آخرون إلى الجمع بين رواياتها، فقال البيهقي: عندي المراد بقولها: "ما سبحها" أي: ما داوم عليها، وأنت خبير بأن تأكيد نفي الرؤية بـ "قط" يأبي هذا التأويل، وحكى المحب أنه جمع بعضهم بين روايتي الشمائل يعني: حديثي معاذة وابن شقيق بأن حديث ابن شقيق محمول على المسجد وحديث معاذة على البيت، وينكر عليه حديث عروة، ويجاب عنه: بأن المنفي صفة مخصوصة، وأخذ الجمع المذكور من كلام ابن حبان، وقيل في الجمع عليه حديث عروة، ويجاب عنه: بأن المنفي صفة مخصوصة، وأخذ الجمع المذكور من كلام ابن حبان، وقيل في الجمع عدد مخصوص كما قالت: يصلي أربعا ويزيد ما شاء الله، ملخص من جمع الوسائل. والأوجه عندي في الجمع: أن حديث عروة محمول على صلوة الإشراق، ويطلق عليها أيضاً صلوة الضحى في الروايات، فإنه محلى كان يصليها في المسجد، فما عروة محمول على صلوة الإشراق، ويطلق عليها أيضاً صلوة الضحى في الروايات، فإنه الله كان يصليها في المسجد، فما مؤقا عائشة الله قط، وحديث معاذة على المسجد، كما في الأوجز.

عبيدة: مصغراً، ابن معتب، كما جزم به القاري، وذكره المناوي بلفظ: أبي عبيدة، والظاهر أنه وهم، وإبراهيم شيخه هو النخعي. سهم إلخ: بفتح سين وسكون هاء كفلس. ابن منجاب، بكسر ميم فسكون نون فجيم فألف بعدها موحدة آخر الحروف. عن قَرْتُع الضَّبِيِّ، - أو عن قزعة، عَنْ قَرْتُع، - عن أبي أيوب الأنصاري هذه الأربع ركعاتٍ يُلكُ كان يُلدمن أربع ركعات عند زوال الشمس فقلت: يا رسول الله! إنك تدمن هذه الأربع ركعات عند زوال الشمس، فلا تُرتج حتى يُصلّى الظهر، عند زوال الشمس، فلا تُرتج حتى يُصلّى الظهر، الانتار

(۱) ابو ابوب انساری فائٹو فرماتے ہیں کہ حضور اقد س سنگی ہمیشہ زوال کے وقت چار رکعت پڑھتے تھے۔ میں نے عرض کیا کہ آپ ان چار رکعتوں کا بڑاا ہمام فرماتے ہیں۔ حضور نے فرمایا کہ آسان کے دروازے زوال کے وقت سے ظہر کی نماز تک کھلے رہتے ہیں، میرا دل چاہتا ہے ہے کہ میرا کوئی کارِ خیر اُس وقت آسان پر پہنچ جائے۔ میں نے عرض کیا کہ ان کی ہر رکعت میں قراءت کی جائے۔ میں نے عرض کیا کہ ان میں دور کعت پر سلام رکعت میں قراءت کی جائے۔ میں نے عرض کیا کہ ان میں دور کعت پر سلام کھیرا جائے؟ حضور نے فرمایا کہ نہیں، چاروں رکعات ایک ہی سلام سے ہونی چاہئیں۔

فائدہ: یہ نماز صوفیہ کے یہاں "صلوۃ الزوال" سے تعبیر کی جاتی ہے اور اُن کے نزدیک متحب نمازوں میں زوال کی نماز کا بھی شار ہے۔ لیکن اکثر محد ثین کے نزدیک یے ظہر کی سنتیں ہیں اس لئے کہ اُن کے نزدیک ظہر کی سنت کے علاوہ اور کوئی نوا فل زوال کے بعد ایسے نہیں ہیں جن کو حضور ہمیشہ پڑھتے ہوں۔ بہر صورت دونوں قول کے موافق اس کو اور نیز آئندہ احادیث کو صلوۃ الضحٰ سے کو کو گاہر کی مناسبت نہیں اس لئے امام تریزی کا ان احادیث کو چاشت کی نماز کے ذیل میں ذکر کرنا مشکل ہے۔ لیکن مشاکح نے اس کی مختلف تو جیہات فرمائی ہیں: اول ہے کہ چونکہ ان کا وقت چاشت کی نماز کا منتها تھا اس لئے تبگا اُن کے ساتھ ذکر فرمادی، مستقل باب کی ضرورت نہیں۔ بعض لوگوں کی یہ رائے ہے کہ یہ کاتب کی غلطی سے اس جگہ نقل ہوگئ۔ ساتھ ذکر فرمادی، مستقل باب کی ضرورت نہیں۔ بعض لوگوں کی یہ رائے ہے کہ یہ کاتب کی غلطی سے اس جگہ نقل ہوگئ۔

قرثع: بفتح قاف وسكون راء فمثلثة مفتوحة فعين مهملة على وزن جعفر. أو عن قزعة: بفتح قاف وزاي وعين مهملة كدرجة. وغرضه أنه شك هشيم في أن الرواية بواسطة قزعة أو بدون الواسطة، وسيأتي الحديث الآتي بدون الشك بزيادة الواسطة. عند زوال إلخ: قيل في المناسبة بالترجمة: إن لفظ "عند" كما يطلق على عقب زوال الشمس يمكن حمله على ما قبله، فتكون صلوة الضحى، وحكى البيجوري: أن هذه الأحاديث وجدت في باب العبادة، كما في بعض النسخ، وهو الأحسن. ولعل إيرادها في هذا الباب من تصرف النساخ، ولم يكن في النسخ المقروءة على المصنف ترجمة بباب صلوة الضحى، ولا بباب التطوع، ولا بباب الصوم، ووقعت هذه الأحاديث كلها في باب العبادة، فلا إشكال. إنك تدمن إلخ: [والقصد الاستفهام عن حكمة ذلك.] يصلى: على صيغة المجهول والظهر قائم مقام فاعله

فأحِب أن يصعد لي في تلك الساعة خير، قلت: أفي كلّهن قراءة؟ قال: نعم، قلت: هل فيهن تسليم فاصِل وقال: لا. حدثنا أهم بن منيع، حدثنا أبومعاوية، حدثنا عبيدة، عن رسول الشير المولان المولان

ورنداس کا اصل محل گزشتہ باب ہے، چنانچہ کہا جاتا ہے کہ بعض نسخوں میں اس جگہ ذکر نہیں بلکہ اُس پہلے ہی باب میں ذکر کی گئی ہیں اور بھی مختلف توجیہات کی گئی ہیں۔

(2) عبد الله بن سائب فالنفي كہتے ہيں كه حضور اقد س النفي زوال كے بعد ظهر سے قبل چار ركعت برا هتے ہے اور يه فرمايا كرتے ہے كه اس وقت ميں آسان كے در دازے كھول ديے جاتے ہيں۔ ميرا دل چاہتا ہے كه ميرا كوئى عمل صالح أس وقت بارگاہِ عالى تك پہنچ۔ فاكدہ: اور نماز سے بڑھ كركوئى اور عمل صالح كيا ہو سكتا ہے كه تمام عبادات سے افضل ترين عبادت ہے۔ حضور كا ارشاد ہے كه ميرى آنكھوں كى شخدك نماز ميں ہے۔ دوسرى حديث ميں ہے كه نماز پڑھنے والا الله جَلَ فَا سے مركا وَقَى كرتا ہے۔

يصعد: يشكل عليه: أن الملائكة الحفظة لايصعدون إلابعد صلوة العصر وبعد صلوة الصبح، ويبعد أن العمل يصعد قبل صعودهم، وقد يراد بالصعود القبول، قاله البيحوري، وقال المناوي: قديراد بالصعود تعلق علم الله به.

أحمد بن إلخ: غرض المصنف بإيراد هذا السند: أن أحمد بن منيع روى هذا الحديث عن هُشيم بالشك في ذكر قزعة وعدمه، وروى عن أبي معاوية بالواسطة بدون الشك، والجزم قاض على الشك، فكان واسطة قزعة ثابتة في الرواية، وكذا بإثبات الواسطة أخرجه ابن ماجة والإمام أحمد في مسنده، إلا أن أبا داود أخرجه عن ابن منجاب، عن قرثع، عن أبي أيوب، فتأمل. أبو معاوية: قيل: هو هشيم المذكور في السند المتقدم، وأشكل: بأنه إن كان كذلك فلا فائدة لتكرار السند، ووجه: بأن الخرض أن ابن منيع روى تارة عن هشيم بالتردد وتارة بدونه، قائه المناوي. قلت: وأنت خبير بأن المشهور هذه الكنية عدة رجال، لكن الظاهر هناك هو كونه هشيما المذكور، فإنه أيضاً يكني بأبي معاوية.

نحوه: [الحديث السابق في المعنى وإن اختلف اللفظ.] عبد الكريم: هو ابن مالك الجزري.

(٨) حضرت على والنفوذ ظهر سے قبل جار ركعت براحة سے اور يه فرمايا كرتے سے كه حضور اقد س النفائي بھى ان چار ركعت كو براحة سے اور ان ميں طويل قراءت براحة سے قور فاكرہ: امام غرالى والنفيطية نے احياء العلوم ميں لكھاہے كه ان چار ركعات ميں بہتر يہ ہے كه سورہ بقرہ براھے ورنه كوئى اليي سورت جو سوآيت سے زيادہ ہو تاكه حضور كا اتباع طويل قراءت ميں ہو جائے۔

تزول الشمس: هذه قرينة على أن المراد في الرواية السابقه بقوله: "عند زوال الشمس" هو بعد الزوال؛ فإن الصلوة عند الزوال لا تجوز. واختلفوا في هذه الصلوة هل هي صلوة الزوال أو سنة الظهر؟ قال القاري: أبعد ابن حجر حيث قال: هذه ورد مستقل، سببه انتصاف النهار، وبُعده لا يخفى؛ إذ لا يعرف منه الله المداومة حينته على غير سنة الظهر؛ ولذا لم يعد أحد من الفقهاء صلوة الزوال، لا من السنن المؤكدة ولا من المستحبة. مختصراً، ووافق المناوي ابن حجر؛ إذ قال: هذه الأربع ورد مستقل، سببه انتصاف النهار، إلى آخر ما قاله. إلها ساعة: [أي: قطعة الزمن التي بعد الزوال.] المقدمي: بضم الميم وفتح القاف وتشديد الدال المهملة المفتوحة، هو عمر بن على بن عطاء بن مقدم المقدمي. ويمدّ فيها: قال الغزالي في الإحياء: وليطول هذه الركعات، وليقرأ فيها سورة البقرة أو سورة من المئين أو أربعاً من المثاني.

#### بابُ صلوة ا**لتطوع في** البيت

حدثنا عبّاس العَنبريّ، حدثنا عبد الرحمن بن مهديّ، عن معاوية بن صالح، عن العلاء بن الحارث، عن حرام بن معاوية، عن عن عبد الله بن سعد قال: سألت رسول الله عن الصلوة في بيتي والصلوة في المسجد؟ قال: قد ترى ما أقرب بيتي من المسجد،

# باب۔ حضور اقد س لٹنگائیا کے نوا فل گھر میں پڑھنے کا ذکر

فائدہ: نوافل کا گھر میں پڑھناافضل ہے، نبی کریم سی کی اسی کے اسے تولاً اور فعلاً متعدّد روایات میں بیہ مضمون وارد ہے اور بہت سے مصالح اس میں ملحوظ ہیں، منجملہ ان کے بیہ بھی ہے کہ نماز کی برکات سے گھر میں برکت اور نورانیت بڑھے، گھر کے لوگ نماز کو سیکھیں اور ان کو بھی شوق پیدا ہو۔ حضور کا تھم بعض احادیث میں آیا ہے کہ نماز کا بچھ حضہ گھر میں ادا کیا کرواور گھروں کو قبرستان نہ بناؤ، یعنی جیسا قبرستان میں نماز نہیں پڑھی جاتی یا جیسا کہ مردے نماز نہیں پڑھتے، تمہارے گھر بھی قبرستان کے مشابہ بن جائیں، ایسانہ کرو۔ اس باب میں مصنف برانسی کیا ہے حدیث ذکر فرمائی ہے۔

(۱) عبد الله بن سعد شلط کتے ہیں کہ میں نے حضور اقد س منتی کیا کہ نوافل مبحد میں پڑھنا افضل ہیں یا گھر میں؟ حضور نے فرمایا کہ تم دیکھتے ہو کہ میرا گھر مسجد سے کتنا قریب ہے۔ (جس کی وجہ سے مسجد کے آنے میں کسی قتم کی دقت یارُ کاوٹ نہیں ہوتی، لیکن اس کے باوجود) فرائض کے علاوہ مجھے اپنے گھر میں نماز پڑھنا مسجد سے زیادہ پسند ہے۔

التطوع إلخ: [اسم لما شرع زيادة على الفرض والواجبات، والتطوع: التبرع، والمراد به ههنا ما زاد على الفرائض] قال القاري: المراد بالتطوع: غير الفرض، فيشمل السنن المؤكدة المستحبّة وغيرها من صلوة الضحى وأمثالها.

العنبري: نسبة لبني عنبر، حي من تميم. حرام: بمهملتين مفتوحتين، ابن معاوية، وهو حرام بن حكيم بن خالد بن سعد بن الحكم، ووهم من جعلهما اثنين، قاله القاري. عبد الله: عبد الله بن سعد الأنصاري الحرامي، ووهم من جعله عبد الله بن سعيد بالياء. ماأقرب بيتي: صيغة تعجب، وفيه زيادة في الجواب، إذ بين له أن ما يفعله يكون أدعى إلى التأسّي به، وليفهمه أنه لا فرق في كونما أفضل في البيت بين قرب المسجد عن بيته وبعده عنه.

فَلأَنْ أصليَ في بيتي أحبُّ إليَّ من أن أصلّي في المسجد إلا أن تكون صلوة مكتوبة.

فائدہ: نوافل کا منی چونکہ اخفا پر ہے اس لئے اُن کا گھر میں پڑھنا افضل ہے تاکہ اخفا کا بل ہو، ریاکاری ہے بُعد ہو جائے، البتّہ فرائض وغیرہ جن کا اخفا مناسب نہیں، وہ مسجد ہی میں افضل ہیں جیسے طوافِ کعبہ کی رکعتیں اور صلوۃ التراوی وغیرہ۔ صلوۃ التراوی التیاز ہے اور جماعت اس میں مسنون ہے اور اسی صلوۃ التراوی اگر چہ فرائض میں نہیں لیکن رمضان المبارک کا خصوصی انتیاز ہے اور جماعت اس میں مسنون ہے اور اسی طرح ہر وہ نماز جو جماعت سے اوا کی جاتی ہے جیسے کسوف کی نماز کہ ان نمازوں کا اظہار مقصود ہے، اس لئے ان کا مسجد میں پڑھنا اولی ہے۔

أحبِّ إليَّ: [وذلك لتحصل البركة للبيت وأهله، ولتنــزل الملائكة، وليذهب عنه الشيطان.]

### بابُ ما جاء في صوم رسول الله علين

حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا حماد بن زيد، عن أيوب،

### باب۔ حضور اقد س طنگائیا کے روزوں کا ذکر

ایں نہ عشق است آن کہ در مر دم بُود این فسادِ خور دنِ گندم بُود

(۱) عبد الله بن شقیق طلطی کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عائشہ وللطیفہائے حضور اقد س الطفیکی کے روزے رکھنے کے متعلق پوچھا، انھوں نے فرمایا کہ مجھی حضور اس قدر متواتر روزے رکھتے کہ ہمارا یہ خیال ہوتا کہ اس ماہ میں افطار ہی نہیں فرما کیں گے

كان يصوم: [أي: يتابع صوم النفل.] نقول: بالنصب على الرواية الصحيحة، وجوز بعضهم الرفع، قال القسطلاني: وهو ضعيف رواية ودراية. قد صام: أي: الشهر كله أو داوم على الصيام، وعبّر عن المستقبل بالماضي دلالة على عدم الشك في تحققه. منذ قدم: قيدت به؛ لأن الأحكام إنما كثرت من حين قدمها، ورمضان لم يفرض إلا فيها.

ومضان: [سمّى بذلك؛ لأنه يرمض الذنوب أي: يذهبها.]

حدثنا عليّ بن حُجو، حدثنا إسماعيل بن جَعْفَر، عن حُميد، عن أنس بن مالك: أنه سُئِل عن صوم النبي على فقال: كان يصوم من الشّهر حتى نوى أن لا يُريد أن يفطر منه، ويُفطر حتى نرى أن لا يُريد أن يصوم منه شيئاً، وكُنتَ لا تشاء أن تراه من الليل مُصلّيا إلا أن رأيته مُصليا، ولا نائما إلارأيته نائما.

اور جھی ایبا مسلسل افطار فرماتے تھے کہ جمارا خیال ہے ہوتا کہ اس ماہ میں روزہ ہی نہیں رکھیں گے۔ لیکن مدینہ منورہ تشریف آوری کے بعد رمضان المبارک کے علاوہ کی ماہ کے تمام روزے نہیں رکھے (ایسے ہی کسی ماہ کو کامل افطار میں گزار دیا ہو یہ بھی نہیں کیا۔ کما فی أبی داو د) حضور اقد س منطق کی اس معمول کے متعلق کی قدر تفصیل حدیث نمبر ۲۲ کے ذیل میں آئے گ۔

(۲) حضرت انس خیالتی ہے کہ حضور کے روزوں کے متعلق ہو چھا، انھوں نے فرمایا کہ عادت شریفہ اس میں مختلف تھی۔ کی ماہ میں تو اتنی کشرت سے روزے رکھتے تھے جس سے خیال ہو جاتا کہ اس میں افظار فرمانے کا ارادہ ہی نہیں ہے اور کسی ماہ میں ایسا مسلسل افظار فرماتے تھے جس سے ہم یہ سمجھتے کہ اس ماہ میں آپ کاروزہ کا ارادہ ہی نہیں ہے۔ آپ کی عادت شریفہ یہ بھی تھی کہ اگر تم حضور منظی کے کورات کو سوتا ہوا دیکھنا چاہو تو یہ بھی مل جاتا اور اگر نماز پڑھتا ہوا دیکھنا چاہو تو یہ بھی میں میں آپ کاروزہ کا ارادہ بی تھی۔ آپ کی عادت میسر ہو جاتا۔ فائدہ: مقصود یہ ہے کہ حضور منظی کی کا حادث شریفہ نہ تمام رات سونے کی تھی نہ تمام رات جاگئے کی، بلکہ در میانی رقار میں حقوقِ نفس کی رعایت فرماتے ہوئے عبادات کا اہتمام بھی پورا پورا فرماتے تھے۔ اس لئے شب کو سوتے ہوئے دیکھا بھی ممکن تھا کہ کچھ حظمہ نماز میں گرماتے ہوئے عبادات کا اہتمام بھی پورا پورا فرماتے تھے۔ اس لئے شب کو سوتے ہوئے دیکھا بھی کہ کچھ حظمہ نماز میں گررتا تھا۔ وہ کے ذکر کے خواد میں گرمات کے حضور کی میں گرمات کی حقور کی تھی کہ کچھ حظمہ نماز میں گررتا تھا۔

حجر: بضم الحاء المهملة وسكون الجيم. نرى: بنون الجمع أو بالتحتانية على بناء المجهول أو بالخطاب، ثلاثة وحوه، قاري. وجعل المناوي الثاني أيضاً ببناء المعروف فقال: وفيه ضمير من غير مرجع.

أن لا يريد: بالنصب، ووجهه ظاهر، وروي بالرفع على أن "أن" مخففة من الثقيلة.

ولانائما: قال المناوي: لا يشكل على الحديث قول عائشة: كان إذا صلى صلوة داوم عليها، وقولها: كان عمله ديمة؛ لأن المراد بذلك ما اتخذ راتباً، لا مطلق النفل، فهذا وجه الجمع بين الحديثين، وإلا فظاهرهما التعارض. قال ميرك: وهو لايشفي العليل، كما ترى، قال القاري: والأظهرأن يقال: إعمال العمل المسمى بالتهجد مثلا تارة في أول الليل وتارة في آخره لا ينافي مداومة العمل، كما أن صلوة الفرض تارة يصلّي في أول الوقت وتارة في آخره، وهو ظاهر، يشفي العليل.

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو داود، حدثنا شعبة، عن أبي بِشر قال: سمعت سعيد بن جُبير، عن ابن عباس هما قال: كان النبي الله يصوم حتى نقول: ما يُريد أن يفطر منه، ويفطر حتى نقول: ما يُريد أن يصوم، وما صام شهرا كاملا منذ قدِم المدينة إلا رمضان.

پعض علاء نے اس کا دوسر اسطلب بھی بتایا ہے وہ یہ کہ عادت شریفہ اس باب بین مختلف تھی کہ بھی اول شب بین نوا فل پر ہے ، بھی وسطِ رات بین، بھی اخیر بین۔ اس لئے رات کے کسی حظیہ خاص بین کوئی سوتے ہوئے یا نماز پر ہے ہوئے دیکھنا چاہے تو دیکھ سکتا ہے، بعنی اگر کوئی یہ چاہے کہ بین اول رات بین حضور کو نماز پر ہتا ہوا دیکھوں تو کسی دن یہ بھی مل جاتا اور اس وقت سوتا ہوا دیکھوں تو کسی دن یہ بھی مل جاتا اس لئے کہ رات کا ہر حظہ کسی نہ کسی دن حضور نماز بین گرارتے تھے اور اس کی دو مصلحتیں سمجھ بین آتی ہیں: اول تو یہ کہ عبادت جو اصل مقصد اور آ دمی کے وجود کی غرض ہے اور اللہ کی رضا کا سب ہے، رات کے ہر حظہ کو بھی نہ بھی اُس کی برکات میسر ہو جا نیں اور قیامت بین رات کا ہر حظہ اپنے اندر عبادت کا وجود رکھے۔ دوسرے یہ کہ عبادت جب ایک ہی وقت میں ہوتی رہے تو بمنزلہ عادت بن جاتی ہے بھر مشقّت کا لطف نہیں رہتا اور جب رات کے مختلف حصوں میں عبادت کی جائے گی تو عادت نہ بنے گی۔

(٣) حضرت ابن عباس بن عباس بن عنور کی بید عادت شریفه مروی ہے کہ کسی ماہ میں اکثر حصہ روزہ رکھتے تھے جس سے ہمارا خیال ہوتا تھا کہ اس میں افطار کا ارادہ نہیں اور کسی ماہ میں ایشے ہی اکثر افطار فرماتے تھے، لیکن کسی ماہ میں بجز رمضان المبارک کے تمام ماہ روزہ نہیں رکھتے تھے۔ فاکدہ: نبی کریم شرای کا یہ معمول متعدد روایات میں گزر چکا ہے۔ اس معمول ک دو وجہ ہیں: اول تو یہ کہ باب کے شروع میں گزر چکا ہے کہ روزہ حقیقت میں ایک تریاق ہو اور بسا او قات روحانی ترقی اور ویکر وقتی مصالح کے لئے بطور دوا کے بھی رکھا جاتا ہے ایس صورت میں دوا کے عام اصول کے موافق بسا او قات اُس کے مسلسل استعمال کی حاجت ہوتی ہے اور بسا او قات خاص ضرورت نہیں ہوتی، یا اگر معمولی ضرورت بھی ہوتی ہے تو دوسرے وقتی عوارض کی وجہ سے دوا کا ترک ضروری ہوتا ہے جو اطبا کے یہاں ایک معروف چیز ہے، اور نبی کریم شروری کریم شروی کے برابر روحانیت کا طبیب کون ہو سکتا ہے! اس لئے نبی کریم شروریات کے لحاظ سے بسااو قات مسلسل روزے رکھتے تھے روحانیت کا طبیب کون ہو سکتا ہے! اس لئے نبی کریم شروریات کے لحاظ سے بسااو قات مسلسل روزے رکھتے تھے

اور بسااہ قات مسلسل افطار فرماتے تھے۔ امت کے لئے بھی جو حضرات خود روحانی طبیب ہیں وہ روحانی مصالح کے لحاظ ہے روزے اور افطار کے او قات متعین فرما سکتے ہیں اور جو شخص خود طبیب نہیں ہے وہ کسی روحانی طبیب کے زیر علاج عمل ورامد کرے۔ دوسر کی وجہ سے کہ نبی کریم شن کی کے کچھ خصوصی معمولات تھے، مثلاً: ہیر، جعرات کاروزہ رکھنا، ہر مہینہ میں تین روزے رکھنا وغیرہ وغیرہ وغیرہ وغیرہ، یہ معمولات بسااہ قات اسفار وغیرہ عوارض کی وجہ سے چھوٹ جاتے تھے اس لئے عوارض دُور ہو جانے کے بعد بطور قضااور تلافی کے جتنے روزے معمول میں سے ترک ہو جاتے تھے ان کو پورا فرمالیا کرتے تھے کہ سے بھی حضور کی ایک خصوصی عادتِ شریفہ تھی کہ جب کسی عبادت کو شروع فرماتے تو ان کو رکھتے اس لئے لگاتار روزے معمول سے رہ جاتے تو ان کو رکھتے اس لئے لگاتار روزے رکھنے کی نوبت آ جاتی تھی۔ اللّٰہ مَّ و فَقْنَا اتباعہ.

(٣) ام سلمہ فرانی ہیں کہ میں نے حضور اقد س سلی کورمضان و شعبان کے سواد وماہ کامل روزے رکھتے نہیں دیکھا۔ فاکدہ: بیر حدیث بظاہر گزشتہ تمام احادیث کے خلاف ہے کیونکہ اب تک سب روایتیں اس پر متفق تھیں کہ حضور رمضان المبارک

شعبان: [سمى بذلك؛ لتشعبهم في الغارات بعد أن يخرج رجب، وقيل: لتشعبهم في طلب الماء]هذا ينافي ما سبق أنه هي لم يصم شهراً كاملاً غير رمضان، وجمع بأن المراد أنه صام أكثره؛ لرواية مسلم: كان يصوم شعبان كله، كان يصومه إلا قليلا، قال النووي: الثاني مفسر للأول، يعني معنى قولها: "كله" غالبه، وقد نقل الترمذي عن ابن المبارك أنه جاء في كلام العرب: إذا صام أكثر الشهر أن يقال: صام الشهر كله، واستبعده الطبي معللا بأن الكل تأكيد لإرادة الشمول ودفع التحوز، فتفسيره بالبعض مناف له، قال: فيحمل على أنه كان يصومه كله في وقت ويصوم أكثره في وقت آخر؛ لئلا يتوهم أنه واحب كرمضان، فعلى هذا مراد عائشة وابن عباس في من قولهما: "ما صام شهراً" ما صامه على الدوام، وقيل: المراد بقولها: "كله": أنه يصوم من أوله تارة، وآخره أخرى، وأثنائه طوراً، فلا يخلي شيئًا منه من صيام ولا يخلو عن بعد، على أنه صام شعبان كله، واطلعت عليه أم سلمة و لم يطلع عليه ابن عباس وعائشة في.

قال أبو عيسى: هذا الإسناد صحيح، وهكذا قال: عن أبي سلمة، عن أم سلمة، ورَوى هذا الحديث غير واحد عن أبي سلمة، عن عائشة عن النبي الله الحديث غير واحد عن أبي سلمة، عن عائشة عن النبي الله المحديث عن أبي سلمة، عن عائشة عن النبي الله المحديث عن أبي سلمة، عن عائشة عن النبي الله المحديث عن أبي سلمة، عن عائشة عن النبي الله المحديث عن أبي سلمة، عن عن النبي الله المحديث عن أبي سلمة عن أبي سلمة عن عن عن النبي الله المحديث عن أبي سلمة عن عن عن عن عن النبي الله عن النبي الله المحديث عن أبي سلمة المحديث عن أبي سلمة عن عن عن عن النبي الله المحديث عن أبي سلمة المحديث عن النبي المحديث عن أبي سلمة المحديث عن أبي المحديث الم

کے علاوہ کی ماہ کے مسلسل روزے بہیں رکھتے تھے، لیکن اس حدیث میں اُس کے ساتھ شعبان کو بھی ملادیا۔ ان دونوں کی الطبیق علاء نے مختلف طریقہ سے فرمائی ہے: اول ہد کہ اس حدیث میں تمام شعبان کو مبالغہ کے طور پر کہا گیا ہے۔ حضور کی عادت شریفہ اکثر حضہ شعبان کے روزے رکھنے کی تھی، چنانچہ آئندہ صدیث میں حضرت عاکشہ فی شعبان کے روزے رکھے ہوں جس کی حضرت ام سلمہ فی شعبان کے روزے رکھے ہوں جس کی حضرت ام سلمہ فی کہا ہے۔ دوسرے یہ کہ ممکن ہے کی وقت میں الفاقا حضور نے تمام ماہ شعبان کے روزے رکھے ہوں جس کی حضرت ام سلمہ فی کو اطلاع ہوئی اُوروں کو نہیں ہوئی۔ تیسرے یہ کہ حضوت عاکشہ فی خیاات کے واطلاع ہوئی اُوروں کو نہیں ہوئی۔ تیسرے یہ کہ حضوت عاکشہ فی خیات اور حضرت ابن عباس فی فی جی بہیں تھی، اتفاقا میں عادت کی نہیں تھی، اتفاقا کی مسلسل روزے رکھنے کی نہیں تھی، اتفاقا کی مسلسل روزے رکھنے کی نہیں تھی، اتفاقا کی ماہ کے بورے روزے رکھ لیزا اُس کے منافی نہیں ہے، اس لیے اگر کی سال کی عارض کی وجہ سے حضور نے شعبان کے بھی بورے روزے رکھ لیے ہوں، تو چو تکہ وہ معمول نہ تھا اس لیے حضرت عاکشہ وغیرہ نے ان کا تذکرہ نہیں کیا اور چو تکہ پورے روزے رکھ تھے اس لیے حضرت ام سلمہ نے ان کو ذکر کر دیا، اس لیے اس میں کوئی اشکال نہیں ہے۔ چو تکہ پورے مہینے کے رکھے تھے اس لیے حضرت ام سلمہ نے ان کو ذکر کر دیا، اس لیے اس میں کوئی اشکال کیا کہ بیت کی حضور ابتدا میں شعبان کے تمام مہینہ کی روزے رکھتے ہوں اور اخیر میں ضعف کی وجہ سے کم کر دیے ہوں، اس لیے جس نے آخری فعل ذکر کیااس وجہ سے کہ وہ آخری فعل قما، اُس نے آکٹر ذکر کر دیا ور جس نے یہ خیال کیا کہ یہ عارض کی وجہ سے تھا، اصل معمول تمام مہینہ ذکر کر دیا۔

قال أبو عيسى إلخ: غرض المصنف دفع ما يظهر في هذا الحديث من الاختلاف على أبي سلمة بأن سالمًا رواه عن أبي سلمة، عن أم سلمة، وغير واحد رواه عنه، عن عائشة فدفعه المصنف بقوله: إنه يحتمل أن أبا سلمة روى عنهما جميعًا. الإسناد: يشكل عليه: بأن المصنف أخرج الحديث في الجامع بهذا الإسناد، وحكم عليه بأنه حسن، فكيف حكم عليه في الشمائل بالصحة؟ وأجيب: بأنه حكم ههنا بالصحة على الإسناد، والحكم على الإسناد بالصحة أنزل درجة من الحكم على الإسناد بالصحة، كما ذكره ابن الصلاح. غير واحد: أي: كثير من الرواة. قال ميرك: رواه محمد بن إبراهيم التيمي عن أبي سلمة، عن عائشة، ووافقه يجيى بن أبي كثير، وسالم أبو النضر عند البخاري وغيره، ومحمد بن إبراهيم، وزيد بن أبي غياث عند النسائي، وخالفهم يجيى بن سعيد، وسالم بن أبي الجعد، فروياه عن أبي سلمة، عن عائشة.

ويحتمل: أن يكون أبو سلمة بن عبد الرحمن قد روى هذا الحديث، عن عائشة وأم سلمة جميعاً عن النبي على حدثنا متاد، حدثنا عَبدة، عن محمد بن عمرو، حدثنا أبو سلمة، عن عائشة فله قالت: لم أر رسول الله على يصوم في شهر أكثر من صيامه في شعبان، كان يصوم شعبان إلا قليلا بل كان يصومه كله.

بعض نے اس کا عکس بتایا ہے جیسا کہ روایت کے ظاہر الفاظ سے معلوم ہوتا ہے کہ اول اکثر مہینے کے روزے رکھتے تھے بعد میں تمام کے رکھنے لگے۔

كان يصوم: حال من مفعول "لم أر" إن كانت الرؤية بصرية، وإلا بأن كانت علمية وهو الأظهر فهي مفعول ثان، وقوله: "أكثر" صفة مفعول مطلق، أي: صياماً أكثر من صيام النبي هي في شعبان. بل كان إلخ: يعني: أن ما لا يصومه من شعبان في غاية من القلة بحيث يظن أنه صام كله، فكلمة "بل" للترقي، ولاينافيه حينئذ قولها: "إلا قليلا" ولا ما سبق من أنه "ما صام شهراً كاملا منذ قدم المدينة" ويشكل: إكثاره هي صيام شعبان مع أنه ورد عند مسلم وغيره: أفضل الصيام بعد رمضان صوم شهر الله المحرم، وأحيب: باحتمال أنه كان يعرض له هي أعذار تمنعه عن الصوم كالسفر وغيره، أو لأن الشعبان تخصيص رفع الأعمال وهو لا يوجد في المحرم، أو لأنه هي ماعلم أفضلية المحرم إلا في آخر عمره الشويف، قاله البيحوري. قلت: يحتمل أن المراد بشهر المحرم صوم بعضه وهو يوم عاشوراء دون تمام الشهر، وكان هي يصوم، فلا إيراد.

حضرت عائشہ فالنظمیٰ کے نقل کیا گیا ہے کہ حضور کا معمول تین دن ہر ماہ روزے رکھنے کا تھا، وہ بسااہ قات عوارض کی وجہ ہے رہ جاتے تھے اور سب کا مجموعہ شعبان میں حضور رکھا کرتے تھے، اس کے ساتھ دوسر کی روایات میں ہیں، جمعرات کا روزہ بھی حضور کا معمول نقل کیا گیا ہے۔ ایسی صورت میں اگر دو تین مہینے بھی تمام سال میں کسی عذر سے چھوٹ گئے تو ایک مہینہ کے روزے بن جانا کیا مشکل ہے۔ ایک روایت میں آیا ہے کہ رمضان کی تعظیم کی وجہ سے شعبان کا روزہ افضل ہے، یعنیٰ جیسا فرض نمازوں سے قبل سنتیں پڑھی جاتی ہیں ایسے بی رمضان سے قبل نفل روزے ہیں۔ اگرچہ ایسانہ حضور نے ضعف کے خیال سے رمضان شریف سے قبل روزے کو منع بھی فرایا ہے گر حضور پر ضعف روزہ کا پچھ ایسانہ ہوتا تھا ای وجہ سے لگاتار روزے بھی رکھ لیتے تھے۔ ایک صدیث میں آیا ہے حضور سے کسی نے شعبان میں روزوں کی ہوتا تھا ای وجہ سے لگاتار روزے بھی رکھ لیتے تھے۔ ایک صدیث میں آیا ہے حضور سے کسی نے شعبان میں روزوں کی کرتے کا سبب بو چھا تو آپ نے فرایا کہ اس مہینہ میں ہر اُس شخص کا نام مرنے والوں میں لکھا جاتا ہے جو اس تمام سال میں مرنے والے ہوں، میرا دل چاہتا ہے کہ میری موت ایسی حالت میں لکھی جائے کہ میں روزہ دار ہوں۔ بعض علاء نے لکھا ہے کہ نبی کریم شخبان المبارک میں نقل روزے رکھنے کا مخصوص معمول تھا اور رمضان المبارک میں نقل روزے رکھنے کا مخصوص معمول تھا اور رمضان المبارک میں نقل روزے رکھنے کا مخصوص معمول تھا اور رمضان المبارک میں نقل روزے رکھنے کا مخصوص معمول تھا اور رمضان المبارک میں نقل روزے رکھنے کا مخصوص معمول تھا اور رمضان المبارک میں نقل روزے میں جھی پیگی شعبان ہی میں رکھ لیتے تھے اور اس بنا تھا۔

(۱) عبد الله بن مسعود فلا في كتب بي كه حضور اقدس التي في بين دن روزه ركها كرتے تھے اور جمعه كار عبد الله بن مسعود في كتب بين دن روزه ركھا كرتے تھے اور جمعه كى ترغيب مختلف احاديث بين وارد ہوكى ہے۔

عبيد الله بن موسى: بلفظ التصغير. فما في بعض النسخ: عن عبد الله بن موسى غلط. غنام: بغين معجمة فنون مشددة. عبد الله: أي: ابن مسعود كما هو مصرّح في رواية المشكوة، مع أنه يكون هو المراد عند الإطلاق في اصطلاح المحدثين قاله القاري. غرة: بضم غين معجمة وتشديد راء أي: أوله، والمراد هناك أوائله. ثلاثة أيام: [أي افتتاحا للشهر بما يقوم مقام صوم كله، إذ الحسنة بعشر أمثالها.]

وقلما كان يفطر يوم الجمعة. حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو داود، أخبرنا شعبة، عن يزيد الرِّشك قال: سمعت كم معاذة قالت: قلت لعائشة: أكان النبي في يصوم ثلاثة أيام من كل شهر؟ قالت: نَعَم، قلت: من أيّه كان يصوم؟ قالت: كان لا يُهَالي من أيّه صام. قال أبو عيسى: يزيد الرِّشك هو: يزيد الضَّبعي البصري،

ہر نیکی کا ثواب دس گنا ہونے کی وجہ سے تین روزوں کا ثواب ایک ماہ کے روزوں کے برابر ہوجاتا ہے اور اس حیثیت سے شخص گویا عمر بھر روزہ دار رہنے کے تھم میں ہوگا۔ ان تین دن کی تعیین میں مختلف روایات وارد ہوئی ہیں لیکن کوئی خالفت نہیں، بھی حضور اقد س النابی مہینہ کے شروع ہی میں تین روز ہو کے لیتے تھے، بھی بھی ہر بیر، جعرات کو، بھی تیرہ، چودہ، پندرہ کو، ایسے ہی اور مختلف او قات میں بھی، اسی وجہ سے حصرت عائشہ فرائی کی آئندہ صدیث میں وارد ہے کہ معین ایام نہ تھے۔ ابن عباس فرائی فراتے ہیں کہ حضور اقد س فرائی گیا ایام بیش کے روزے بھی سفر یا حصر میں ترک نہیں فرماتے تھے۔ دوسرا مضمون صدیثِ بالا میں جمعہ کے روزہ کے متعلق ہے، اس صدیث سے جمعہ کے دن روزہ کا اہتمام معلوم ہوتا ہے لیکن دوسر کی روایات میں روزہ کے لئے جمعہ کی شخصیص کی ممانعت آئی ہے، اسی وجہ سے بعض علاء صدیثِ بالاکی وجہ سے جمعہ کی شخصیص کو مکروہ بناتے میں، خود دختیہ کے یہاں بھی دونوں قول ہیں۔

وقلما: [أي: قل إفطاره يوم الجمعة] قيل: "ما" كافة، وقيل: صلة لتأكيد معنى القلة، وقيل: مصدرية أي: قل كونه مفطراً يوم الجمعة، وهو دليل لأبي حنيفة ومالك حيث ذهبا إلى أن صوم يوم الجمعة وحده حسن، وعند جمهور الشافعية يكره إفرادها بالصوم؛ لرواية الصحيحين عن أبي هريرة مرفوعاً: "لا يصوم أحدكم يوم الجمعة" الحديث. إلى آخر ما بسطه القاري، وفيه أيضاً: قال القاضي: يحتمل أن يكون المعنى: أنه لا يتغدى إلا بعد الجمعة، كما روي عن سهل بن سعد الساعدي وبعده لا يخفى، وبسط اختلاف المذاهب في ذلك في الأوجز، واختلف الأقوال في كل مذهب من مذاهب الأثمة، والجملة المرجح عند الحنفية في الندب والكراهة.

قال أبو عيسى إلخ: غرض المصنف بيان توثيقه، ويشكل عليه: بأنه تقدم ترجمته في أبواب الضحى، فكان الأنسب إيراد التوثيق هناك، وأحيب: بأنه احتيج إلى بيان توثيقه ههنا؛ لأن ما رواه ههنا يعارضه ما مر من أنه كان يصوم غرة كل شهر. الضبعيّ: بضم المعجمة وفتح الموحدة بعدها مهملة، نسبة إلى ضبيعة بن ثعلبة، قاله السمعاني في الأنساب. وهو ثقة، وروى عنه شعبة وعبد الوارث بن سعيد وحمّاد بن زيد وإسماعيل بن إبرهيم، وغير واحد من الأئمة، وهو يزيد القاسم، ويقال: القسّام. والرّشك بِلُغة أهل البصرة هو: القسّام. حدثنا عبد الله بن داود، عن ثور بن يزيد، عن خالد بن مَعدان، عن ربيعة الجوشي، عن من المثنين والخميس. النبي الله يتحرّى، صوم الاثنين والخميس.

(2) معاذة کہتی ہیں کہ میں نے حضرت عائشہ زائے ہا ہے بوچھاکہ حضور ہر ماہ میں تین روزے رکھتے تھے؟ انھوں نے فرمایا کہ رکھتے تھے۔ میں نے مکر رپوچھا کہ مہینہ کے کن ایام میں رکھتے تھے؟ انھوں نے فرمایا کہ اس کا اہتمام نہیں تھا، جن ایام میں موقعہ ہوتا رکھ لیتے۔ فاکدہ: یعنی کسی زمانہ میں یہ بھی معمول شریف رہا ہے کہ تعیین ایام کا اہتمام نہیں تھا اور بھی مخصوص ایام میں، مثلاً مہینہ کی پہلی تین تاریخوں میں، بھی مہینہ کی اخیر تین ایام میں، بھی ایک مہینہ میں شنبہ، یکشنبہ، دو شنبہ، پنجشنبہ کو رکھتے اور دومرے مہینہ میں سہ شنبہ، چہار شنبہ، پنجشنبہ کو رکھتے، اس لئے اس بارے میں مخلف روایات وارد ہوئی ہیں اور اس لئے حضرت عائشہ فرائے تعیین کا انکار فرما دیا۔

(۸) عائشہ فیل خبا فرماتی ہیں کہ حضور اقد س منتی کی جمرات کے روزہ کا (اکثر)اہتمام فرماتے تھے۔ فائدہ: بعض روایات میں ان دِنوں کے روزے کے اہتمام کی وجوہ بھی وار د ہوئی ہیں، چنانچہ ایک وجہ ابو ہریرہ فیل کنڈ کی حدیث میں قریب ہی آرہی ہے

والرشك: اختلف في معنى الرشك، وسبب تلقيبه به فقيل: إنه بمعنى كثير اللحية، وتقدم في باب الضحى، ومال المصنف إلى أنه بمعنى القسمة، وكان يزيد يعرف علم القسمة، أو كان يباشرها من جهة المملكة، وكان ماهرًا في قسمة الأراضي وحرفها، وقيل: الرشك: العقرب، لقب به؛ لدخوله في لحيته ومكثه ثلاثا، وقيل: لأنه كان غيورًا فكان عين الغيرة والرشك، قال العسقلاني: هو المعتمد. فالرشك بالفتحة في الفارسية بمعنى الغيرة، وعرب فغير، أوله قاله القاري.

عمرو: بفتح أوله وبالواو، هو أبو حفص الفلاس الحافظ. عبد الله بن داود: كذا في الأصل وكذا في حامع الترمذي والنسائي، فما في نسخة القاري والمناوي من عبد الله بن أبي داود بزيادة لفظ "أبي" سهو من الناسخ.

الجوشي: بضم حيم وفتح راء فشين معجمة، موضع باليمن. يتحرّى: [من التحري، وهو: القصد والاجتهاد، والعزم في الطلب] تحراه: تعمده وطلب ماهو أحرى بالاستعمال، فالمعنى على الأول: يتعمد صومهما فيصبر عن الصوم منتظراً لهما، وعلى الثاني: مجتهداً في إيقاع الصوم فيهما.

حدثنا أبو مُصْعَب المدينيّ، عن مالك بن أنس، عن أبي النضر، عن أبي سلمة بن عبد الرحمن، عن أبو مُصْعَب المدينيّ، عن مالك بن أنس، عن أبي سلمة في شعبان. عن عائشة على قالت: ما كان رسول الله لله يسوم في شهر أكثر من صيامه في شعبان. حدثنا محمد بن يجيى، حدثنا أبو عاصم، عن محمد بن رِفَاعة، عن سُهيل بن أبي صالح، عن أبيه، عن أبيه موردة على أن النبي الله قال: تعرض الأعمال يوم الاثنين والخميس، فأحب أن يُعرض عملي وأنا صائم.

کہ یہ دونوں دن اعمال کی پیٹی کے ہیں۔ پیر کے دن کے متعلق مسلم شریف کی ایک روایت میں یہ بھی وار د ہوا ہے کہ میں پیر

ہی کے دن پیدا کیا گیا ہوں اور پیر ہی کے روز مجھ پر قرآن شریف نازل ہونا شروع ہوا ہے۔ ایک حدیث میں وار د ہے کہ پیر اور

جعرات کے دن حق تعالی شانہ ہر مسلمان کی مغفرت (بشرطِ قواعد) فرما دیتے ہیں، مگر جن دو شخصوں میں آپس میں چھوٹ چھٹاؤ

ہو، ان کے متعلق ارشاد ہوتا ہے کہ ان کی مغفرت کو اُس وقت تک روک دیا جائے جب تک بیر آپس میں صلح نہ کر لیں۔

(9) حضرت عائشہ فیل خرماتی ہیں کہ حضور اقد س اللہ فیل شعبان سے زیادہ کی ماہ میں روزے نہیں رکھتے تھے۔ فاکدہ: اس

کا بیان مفصل گزر چکا ہے۔

(۱۰) ابو ہر پرہ فیل گئے ہیں کہ حضور اقد س کھنگائے نے ارشاد فرمایا کہ اعمال پیر اور جمعرات کے ون حق تعالیٰ کی عالی بارگارہ میں پیش ہوتے ہیں۔ میرادل جا ہتا ہے کہ میرے اعمال روزہ کی حالت میں پیش ہوں۔ فاکدہ: تاکہ قبولیت کے زیادہ قریب ہو جائیں۔

أبو مصعب: بصيغة المفعول، واختلفت نسخ الشمائل في صفته بين المديني والمدني، والأكثر على الأول، قال المناوي: هو عبد السلام بن حفص الليثي أو السلمي، ولهم أبو مصعب آخر وآخر. رفاعة: بكسر الراء وبعد الألف عين مهملة، وقال المناوي: كعمامة بفاء ومهملات. تعرض: [العرض ثلاثة أقسام: عرض لعمل اليوم والليلة، وعرض لعمل الأسبوع، وعرض لعمل السنة، وحكمة العرض: أن الله تعالى يباهي بالطائعين الملائكة، وإلّا فهو غيني عن العرض؛ لأنه أعلم بعباده من الملائكة] أشكل عليه برواية مسلم: يرفع إليه عمل الليل قبل عمل النهار، وعمل النهار قبل عمل الليل، وأجيب: بأن الرفع غير العرض، وفيه توجيهات أخر، قال المناوي: وكذا تعرض ليلة النصف من شعبان وليلة القدر، فالأول إجمالي باعتبار الأسبوع، والثاني والثالث باعتبار العام، وفائدة تكرير العرض إظهار شرف العاملين بين الملإ الأعلى، وبالخبر يعلم شذوذ قول الحليمي: اعتياد صومها مكروه.

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو أحمد ومعاوية بن هشام قالا: حدثنا سفيان، عن منصور، عن خَيْثَمة، عن عن الشهر: السبت والأحد والاثنين، ومن الشهر الآخر: الثلاثاء والأربعاء والخميس.

اعمال پیش ہونے میں یہ اشکال ہے کہ مسلم شریف کی ایک روایت کا یہ حاصل ہے کہ اعمال صبح شام دو مرتبہ روزانہ بارگاہ تک چہتے ہیں، پھر پیر جمعرات کو پیش ہونے کا کیا مطلب؟ ان دونوں کے در میان میں محد ثین نے مخلف طریقہ ہے جمع کیا ہے، سہل یہ ہے کہ رات دن کے اعمال تفصیل طور پر روزانہ دو مرتبہ پیش ہوتے ہیں، رات کے علیحدہ، دن کے علیحدہ اور معمولی تفصیل ہے ، اور پھر ہفتہ میں دو بار پیر جمعرات کو پیش ہوتے ہیں اور تے ہیں مال کے مجموعی اعمال اجمالی طور پر شعبان میں اور شبِ قدر میں بھی پیش ہوتے ہیں۔ اور بار بار کی پیشی میں منجملہ متعدد مصالح کے ایک مصلحت فر شتوں کے سامنے نیک لوگوں کا اظہارِ شرف ہے کہ ان حضرات نے آدمی کے پیدائش کے وقت یہ اشکال کیا تھا کہ آپ ایک مخلوق کو پیدا فرمار ہے ہیں جو دنیا میں کشت و خون اور ہے کہ ان حضرات نے آدمی کے پیدائش کے وقت یہ اشکال کیا تھا کہ آپ ایک مخلوق کو پیدا فرمار ہے ہیں جو دنیا میں کشت و خون اور ورنہ حق نظافر کے طور پر تذکرہ بھی فرماتے ہیں، فعد حقول کی شروت ہیں۔

(۱۱) حضرت عائشہ شخص کے ہر عمل ہے ہر وقت واقف ہیں، ان کے لئے اعمال چیش کرنے کی ضرورت نہیں۔

(۱۱) حضرت عائشہ شخص کے ہر عمل ہے ہو وقت واقف ہیں، ان کے لئے اعمال ہیش کرنے کی ضرورت نہیں۔

ایک مہینہ میں ہونے ہیں ہوئے ہیں کہ حضور اقدس شیس کیا گیا دو سری ہوایات میں اس کو عید کا دن قرار دیا گیا اور دو سرے ایم میں دوایات میں اس کو عید کا دن قرار دیا گیا اور دو سرے ایم مشاغل اس میں ہوتے ہیں، یا س روایہ و جائے اور جعہ کا روزہ قصداً نہ رکھے ہوں جیسا کہ بعض روایات میں اس کو عید کا دن قرار دیا گیا اور دو سرے ایم مشاغل اس میں ہوتے ہیں، یا اس روایت میں ذرہ ہو جائے اور جمال کا ذرکہ ہیں ذرکہ ہیں کی گیا دو سری روایت میں اس کو عید کا دن قرار دیا گیا اور دو سرے ایم مشاغل اس میں ہوتے ہیں، یا اس روایت میں ذرکہ نہیں کیا گیا دو سری روایت میں اس کو عید کا دن قرار دیا گیا اور دو سرے ایم مشاغل اس میں ہوتے ہیں، یا اس روایت میں ذرکہ نہیں کیا کہ دو سری روایت میں اس کے روزے کا ذرکہ ہوتے ہیں۔

خيثمة: بفتح خاء معجمة وثاء مثلثة بينهما تحتانية. السبت: سمي به؛ لأن السبت: القطع، وذلك اليوم انقطع فيه الخلق؛ لأنه عز اسمه حلق السموات والأرض في ستة أيام، ابتدأ يوم الأحد وحتم يوم الجمعة بخلق آدم علية. والأحد: [سمّي بذلك؛ لأنه أوّل ما بدأ الله الحلق فيه، وأوّل الأسبوع على خلاف فيه.] والخميس: بالنصب فيه وفيما قبله على أنه مفعول فيه لـــ"يصوم"، قال المظهر: أراد الله أن يبين سنية جميع أيام الأسبوع، وإنما لم يصمها متوالية؛ لقلا يشق على الأمة الاقتداء به، ولم يذكر في هذا الحديث يوم الجمعة، وقد ذكر في حديث ابن مسعود قبل هذا: أنه قلما كان يفطره أي: منفرداً أو منضماً إلى ما قبله أو بعده قاله القاري، وقال المناوي: ترك الجمعة؛ لأنه كان يكره صومه. وأنت حبير بأن الكراهة ليست في المنضمة.

حدثنا هارون ابن إسحاق الهمداي، حدثنا عَبْدة بن سُليمان، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن أبيه، عن الله عن الل

(۱۲) حضرت عائشہ نیج نیج فرماتی ہیں کہ عاشوراہ کا روزہ زمانۂ جاہلیت میں قریش رکھا کرتے تھے اور حضور اقدس نشکی بھی ( بجرت سے قبل تطوّعاً) رکھ لیا کرتے تھے (لیکن بجرت کے بعد)جب مدینہ منورہ تشریف لائے تو خود بھی (اہتمام ہے)رکھا اور امت کو بھی (وجوباً) تھم فرمایا۔ گر جب رمضان المبارک نازل ہوا تو وہی فرضی روزہ بن گیا اور عاشورے کی فرضیت منسوخ ہو گئ (اب استحباب باتی ہے)جس کا دل جاہے رکھے، جس کا دل جاہے نہ رکھے۔ فاكده: عاشورے كے روزے كى فضيلت ميں مختف روايتي وارد جوئى ہيں۔ چنانچه مسلم شريف كى روايت ميں ہے كه عرف کے روزہ سے دو سال کے گناہ معاف ہوتے ہیں اور عاشورے کے روزہ سے ایک سال کے۔ بعض شروح میں لکھا ہے عاشورے کے دن حضرت آ دم علی کی توبہ قبول ہوئی تھی اور حضرت نوح علی کی مشتی کنارے پر آئی تھی اور حضرت موسی ملیک کو فرعون سے نجات ملی تھی اور فرعون غرق ہوا تھا، اُسی دن حضرت عیسی ملیک کی ولادت ہو کی اور اس دن آسان بر اُٹھائے گئے، اُس دن حضرت بونس بیٹ کو مچھلی کے پیٹ سے خلاصی ملی اور اُس دن اُن کی اُمت کا قصور معاف ہوا اور اس ون حضرت بوسف علی اکویں سے نکالے گئے ، اسی ون حضرت ابوب علی اکو مشہور مرض سے صحت عطا ہوئی اور اسی دن حضرت اور لیں ملیک آسان پر اُٹھائے گئے، اس دن حضرت ابراہیم ملیک کی ولادت ہوئی، اسی دن حضرت سلیمان پلیٹا کو ملک عطا ہوا۔ اس کے علاوہ اور بھی کرامات اس دن کی شروح حدیث اور کتب سیر میں لکھی ہیں، محدثانہ جیثیت سے ان میں کلام بھی ہے مگر بہت سی کرامات صحیح طور سے بھی ثابت ہیں۔ کہتے ہیں کہ وحثی جانور بھی اُس دن روزہ رکھتے ہیں۔ اللہ اکبر! کس قدر متبرک دن ہے جس کو ہم لوگ لہو و لعب میں ضائع کر دیتے ہیں۔ غالبًا انہیں میں ہے کسی وجہ سے زمانہ جاہلیت میں اس دن کی فضیلت مشہور تھی جس کی وجہ سے قریش اسلام سے قبل اس کاروزہ رکھتے تھے، جب حضور مدینہ طبیبہ ہجرت کر کے تشریف لائے تو دیکھا کہ یہود جو اہل کتاب ہیں وہ بھی اس دن کاروزہ رکھتے ہیں۔

الهمدانى: بسكون الميم، وعبدة كطلحة. عاشوراء: [بالمد وقد يقصر، وهو: عاشر المحرم.]

#### قريشٌ في الجاهليّة، وكان رسول الله ﷺ يصومه، فلمّا قدم المدينة صامه وأمر بصيامه،

حضور نے ان سے دریافت فرمایا کہ یہ روزہ کیوں رکھتے ہو؟ انھوں نے کہا کہ اس دن حق تعالیٰ شانہ نے حضرت موکی ہے۔ خطاصی عطاکی تھی اور فرعون کو غرق کیا تھا جس کے شکریہ میں حضرت موکی نے اس دن کاروزہ رکھا ہے۔ حضور نے ارشاد فرمایا کہ ہم لوگ حضرت موسیٰ کی اتباع کے تم سے زیادہ مستحق ہیں اس لئے حضور نے خود بھی روزہ رکھااور امت کو بھی اس روزہ کا تعلم فرمایا۔ مسلم شریف میں یہ قصہ نہ کور ہے، اس وجہ سے حنفیہ کے نزدیک رمضان سے پہلے یہ روزہ فرض تھاجب رمضان شریف کا روزہ فرض ہواتواس کی فرضیت منسوخ ہوگئی، استحباب اور ایک سال کے گناہ معاف ہونے کی فضیلت اب بھی باقی ہے۔ مسئلہ نا عاشور سے کا روزہ اصل وسویں تاریخ کا ہے لیکن نبی کریم سے اولی۔ گر اخیر زمانہ میں اہل کتاب کی موافقت فرماتے سے کہ ان کا نہ ہب بہر حال آسانی ہے اور مشرکین کے نہ ہب سے اولی۔ گر اخیر زمانہ میں اہل کتاب کی مخالفت کا قولا اور فعلا اہتمام ہوگیا تھا جو بہت سی وجوہ سے ضروری تھا اس سلسلہ میں کسی صحابی نے ادھر توجہ دلائی تو حضور اقد س النظامی نے ارشاد فرمایا کہ میں اگر زندہ رہا تو آئندہ سال نویں تاریخ کا روزہ رکھوں گا۔ ایک دوسری روایت میں ہے کہ یہود کی مخالفت کرواور فرمایا کہ میں اگر زندہ رہا تو آئندہ سال نویں تاریخ کا روزہ رکھوں گا۔ ایک دوسری روایت میں ہے کہ یہود کی مخالفت کرواور

الجاهليّة: أي: قبل بعثته ﷺ تلقيا من أهل الكتاب أو باجتهاد منهم، وقال القرطبي: لعلهم استندوا في صومه إلى شرع إبراهيم أو نوح عليهما السلام، فقد ورد في أحبار أنه اليوم الذي استوت فيه السفينة على الجوديّ فصامه نوح شكرا، ولذا كانوا يعظمونه أيضاً لكسوة الكعبة، وعن عكرمة أنه سئل عن ذلك، فقال: أذنبت قريش ذنبا في الجاهلية فعظم في صدورهم، فقيل لحم: صوموا عاشوراء يكفر ذلك.

يصومه: [أي: موافقة لقريش كما هو ظاهر السياق، أو موافقة لأهل الكتاب، أو بإلهام من الله تعالى.]
وأمر بصيامه: فيه دليل لما قاله الحنفية إنه كان فرضاً ثم نسخ، خلافاً لجمهور الشافعية، وقد روى مسلم عن سلمة بن الأكوع أنه على بعث رحلاً من أسلم يوم عاشوراء، فأمره أن يؤذن في الناس: "من كان لم يصم فليصم، ومن أكل فليتم صومه إلى الليل"، وقال ميرك: هكذا وقع في حديث عائشة، وفيه اختصار، وأخرج الشيخان من حديث ابن عباس منه أن النبي على لما قدم المدينة وجد اليهود يصوم عاشوراء، فسألهم عن ذلك، فقالوا: هذا يوم أنجى الله فيه موسى، وأغرق فيه فرعون وقومه فصامه شكرا، فقال: نحن أحق بموسى منكم، فصامه وأمر بصيامه، واستشكل رجوعه على إليهم في ذلك، فرعون وقومه ناسلم منهم، أو باجتهاد منه على.

فلما افتُرض رمضان كان رمضان هو الفريضة، وتُرك عاشوراء، فمن شاء صامه ومن شاء السخ وَحوب صومها الشخ وَحوب صومها تركه. حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا عبد الرحمن بن مهديّ، حدثنا سفيان، عن منصور، عن إبراهيم، عن (١٣) عَلقمة قال: سألت عائشة رضيها: أكان رسول الله عَلَيْ يَخُص من الأيام شيئا؟

نویں یا گیار ھویں کا روزہ رکھا کرو، لینی وسویں کے ساتھ ایک اور ملا لیا کرو کہ اس سے تشبہ جاتا رہتا ہے اس لئے تنہا عاشورے کا نہیں رکھنا چاہئے۔ بہتر تو بہ ہے کہ اُس کے ساتھ نویں تاریخ کا روزہ ملالے تاکہ دونوں حدیثوں پر عمل ہو جائے،اگر نویں کانہ ملاسکے تو پھر گیار ہویں کا ملالے۔

(۱۳) علقمہ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عائشہ فیلی گھا ہے بوچھا: کیا حضور اقد س سی گھا ایام کو عبادت کے لئے مخصوص فرمایا کرتے تھے؟ انھوں نے فرمایا کہ (نہیں) حضور کے اعمال دائی ہوتے تھے، تم میں سے کون طاقت رکھتا ہے جس کی حضور اقد س النہ کی طاقت رکھتے ہوں، مثلًا پیر کا دن روزہ اقد س النہ کی طاقت رکھتے ہوں، مثلًا پیر کا دن روزہ کے ساتھ مخصوص فرما لیتے ہوں، مثلًا پیر کا دن روزہ کے ساتھ مخصوص ہو کہ ہر پیر کو روزہ رکھتے ہوں بھی افطار نہ فرماتے ہوں، یا یہ کہ پیر کے علاوہ روزہ نہ رکھتے ہوں۔ یہ دونوں باتیں نہ تھیں، البتہ یہ حضور کا معمول تھا کہ جو کام شروع فرماتے اُس پر مداومت فرماتے تھے۔ تم لوگ اس قدر مداومت اور اہتمام کی طاقت نہیں رکھتے جتنا حضور اپنے معمولات کا اہتمام فرماتے تھے کہ جو معمول کی عذر سے رہ جاتا مداومت اور اہتمام کی طاقت نہیں رکھتے جتنا حضور اپنے معمولات کا اہتمام فرماتے تھے کہ جو معمول کی عذر سے رہ جاتا

هو الفريضة: يعني صارت الفريضة منحصرة في رمضان؛ لأن تعريف المسند مع ضمير الفصل يفيد قصر المسند على المسند إليه، وهذا أصرح دليل في أن الفرض قبل رمضان كان غيره.

عاشوراء: وهذا أيضاً دليل على الوجوب السابق، فإنه ما ترك استحبابه بل هو باق. قال الحافظ ابن حجر: يؤخذ من محموع الأحاديث أنه كان واجبا لثبوت الأمر بصومه، ثم تأكيد الأمر بذلك، ثم بالنداء العام، ثم زيادته بأمر من أكل بالإمساك، ثم زيادته بأمر الأمهات أن لا يرضعن فيه الأطفال، وبقول ابن عباس وعائشة الله فرض رمضان ترك عاشوراء مع العلم بأنه ماترك استحبابه بل هو باق فدل على أن المتروك وجوبه، وأما قول بعضهم: إن المتروك تأكد استحبابه والباقي مطلق استحبابه، فلا يخفى ضعفه، بل تأكد استحبابه باق، ولاسيما استمرار الاهتمام به حتى عام وفاته محيث يقول: إن عشت فلأصومن التاسع والعاشر، ولترغيبه في صومه، وإنه يكفر سنة، وأي تأكيد أبلغ من هذا.

يخص من الأيام: [أي: يتطوع في يوم معين بعمل مخصوص فلا يفعل في غيره مثله.]

قالت: كان عمله ديمةً، وأيّكم يُطيق ما كان رسول الله ﷺ يطيق؟. حدثنا هارون بن إسحاق، أخيرنا عبدة، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن أنيه عن أنات الله عن الل

دوسرے وقت اُس کو پورافرماتے جیسا کہ شعبان کے روزوں کے بیان میں گزرا۔ حاصل یہ کہ اس حیثیت سے تخصیص نہ تھی کہ وہ عمل اُس دن کیا جائے اور اس دن میں دوسرا عمل نہ کیا جائے۔ البتہ معمولات کے پوراکرنے کا اہتمام تھا جن میں خاص ایام کے روزے بھی داخل ہیں۔ اس تقریر پر یہ اشکال نہیں رہا کہ خود حضرت عائشہ و اُسٹینا سے حدیث نہر ۸ پر پیر جعرات کے روزے کا اہتمام گزر چکا ہے۔ حافظ حدیث ابن ججر والٹ کی تحقیق یہ ہے کہ یہ سوال جواب ان تین روزوں کے متعلق ہے جو ہر ماہ میں حضور کے رکھنے کا معمول تھا جن کا ذکر حدیث نمبر کے ہیں گزرا۔ اس صورت میں کوئی اشکال ہی نہیں ہے۔
جو ہر ماہ میں حضور کے رکھنے کا معمول تھا جن کا ذکر حدیث نمبر کے ہیں گزرا۔ اس صورت میں کوئی اشکال ہی نہیں ہے۔

(۱۳) حضرت عائشہ فرائی کہ: یہ کون ہے؟ میں نے عرض کیا کہ فلانی عورت ہیں جو رات بھر نہیں سو تیں۔ حضور نے فرمایا کہ نوافل اس قدر اختیار کرنے چا ہمیں جن کا خمل ہو سکے، حق تعالی بن شا ثواب و سے سے نہیں گھراتے یہاں تک کہ تم عمل کہ نوافل اس قدر اختیار کرنے چا ہمیں جن کا خمل ہو سکے، حق تعالی بن شا ثواب و سے سے نہیں گھراتے یہاں تک کہ تم عمل کہ نے سے گھرا جاؤ۔ حضرت عائشہ فرائی ہیں کہ حضور اقد سے شائی کو وہی عمل زیادہ پہند تھا جس پر آ دمی نباہ کر سکے۔

قالت: ولفظ البخاري برواية يجيى عن سفيان في هذا الحديث: قالت: لا، قال ابن التين: استدل به بعضهم على كراهة تحري صيام يوم من الأسبوع، وأجاب الزين بن المنير بأن السائل في حديث عائشة إنما سأل عن تخصيص يوم من حيث كولها أياما، فإنما خصص لأمر لا يشاركه فيه بقية الأيام، كيوم عرفة، وعاشوراء، وجميع ما عين لمعنى خاص، ويشكل على هذا الجواب صوم الاثنين، فقد وردت فيها أحاديث صحيحة، فالجواب أن يقال: لعل المراد بالأيام المسئول عنها: الأيام الثلاثة من كل شهر، فكأن السائل لما سمع أنه الله كان يصوم ثلاثة أيام، ورغب في ألها تكون أيام البيض، سأل عائشة: هل يخصها بالبيض؟ فقالت: لا، كان عمله ديمة يعني لو جعلها البيض لتعينت، وداوم عليها؛ لأنه كان يحب أن يكون عمله ديمة، لكن أراد التوسعة بعدم تعيينها، فكان لايبالي من أي الشهر صامها، كما تقدمت الإشارة إليها في حديث عائشة، ملخص من الفتح، وحديث عائشة هو المتقدم قريباً من حديث معاذة عنها.

ديمة: فِعْلَة من الدوام، انقلب واوه ياءً لكسرة ما قبلها، وأصل الديمة: المطر يدوم أياماً لا رعد فيه ولا برق، أقله ثلاث ليال، ثم شبه به غيره مما له دوام. وأيّكم يطيق: [أيّ واحد منكم يطيق العمل الذي كان رسول الله ﷺ يطيقه من المواظبة والخشوع والخضوع والإخلاص وغير ذلك.] وعندي امرأةً، فقال: من هذه؟ قلت: فلانة، لا تنام الليل، فقال رسول الله ﷺ: عليكم من الأعمال ما تطيقون، فو الله، لا يَمَلُّ حتى تَمَلُوا، وكان أحبّ ذلك إلى رسول الله ﷺ الذي يَدُوم عليه صاحبُه.

فاکدہ: یہ صحابیہ حضرت حوالہ فری گیا تھیں۔ صحابہ کرام میں عبادت کا ولولہ اور جوش تھا۔ حدیث کی کتابول میں بہت سے تھنے اس فتم کے نہ کور ہیں کہ ان حضرات کا شوق ان کو حد سے زیادہ مجابہ پر مجبور کرتا تھا مگر حضور اکرم شریق اعتدال کی نصیحت فرماتے تھے۔ حضرت عبداللہ بن عمر و بن عاص ڈلی کی ایک مشہور صحابی ہیں، فرماتے ہیں کہ میں نے ایک مرحبہ سے کے کر لیا کہ عبارت میں بہت ہی کو حش کروں گا، دن میں ہمیشہ روزہ رکھا کروں گا اور رات کو روزانہ ایک کلام مجید ختم کیا کروں گا۔ میرے والد نے ایک شریف عورت سے میرا نکاح کر دیا۔ ایک مرحبہ والد نے بیوی سے میرا حال دریافت کیا، اُس نے عرض کیا: بہت نیک آدمی ہیں، رات بھر بستر پر نہیں آتے نہ کسی سے کوئی واسطہ رکھیں۔ میرے والد مجھ پر نفاہوئے کہ میں نے کسی شریف عورت سے تو تیرا نکاح کیا تھا تو نے اُس کو معلق چھوڑ رکھا ہے۔ بچھ پر غلبۂ شوق میں بچھ اثر نہ ہوا۔ والد نے حضور اگرم شریف سے شکایت کر دی۔ حضور نے بچھ سے دریافت فرمایا: ایسانہ کیا کرو بھی روزہ رکھا کہ وادر رات بھر نماز پڑھے ہواور رات بھر نماز پڑھے ہواور رات بھر نماز پڑھے ہوا کہ میں کہ وادر رات بھر نماز کے حضور نے ارشاد فرمایا: ایسانہ کیا کرو بھی روزہ رکھا کرواور بھی افطار۔ ای طرح رات بھر نمازی بھی پڑھا کرواور بھی کہ درونہ کی کہ کہ درات بھر بو جی بی خوالی کا بھی تم پر حق ہے کہ رات بھر بو جی بی خوالی کا بھی تی بر حق ہے کہ رات بھر بو جی بی مطباری آ تھوں کا بھی تم پر حق ہے کہ رات بھر جی بی مطباری آ تھوں کا بھی حق ہے۔ اور رات بھر کی کہ بھی حق ہے ، اولاد کا بھی حق ہے ، اولاد کا بھی حق ہے ، مطباری آ تھوں کا بھی حق ہے۔

اهرأة: زاد عبد الرزاق في رواية: حسنة الهيئة، وفي رواية البخاري: أنها من بني أسد، وفي مسلم: أنها الحولاء بنت تويت. فلانة: قال الرضي: يكنى بفـــــلان وفلانة على أعـــــلام الأناسي خاصة، فيحريان مجرى المكني عنه، فيكونان كالعـــــلم فلا يدخلهما اللام، ويمتنع صرف فلانة، ولا يجوز تنكير فلان، فلا يقال: جاءين فلان وفلان آخر.

لا تنام الليل: [أي: تحييه بصلاة وذكر وتلاوة قرآن ونحوها.] عليكم: عبربه مع أن المخاطب النساء لتعميم الحكم فغلب الذكور على الإناث، والمعنى اشتغلوا وألزموا. ما تطيقون: [يعني خذوا من الأعمال العمل الذي تطيقون الدوام عليه بلا ضرر، والمقصود بالخطاب عموم الأمة] لا يمل: بفتح أولهما وثانيهما، وإسناد الملال إليه تعالى على سبيل المشاكلة، كما في قوله تعالى: ﴿نَسُوا الله فَنَسِيَهُم ﴿ التوبة: ٦٧] وإلا فالملال وهو: استثقال الشيء محال عليه تعالى باتفاق العلماء، وقيل: إن الله تعالى لما كان يقطع ثوابه عمن قطع عن العمل ملالاً عبر عنه بالملال من تسمية الشيء باسم سبيه، وهذا كله إذا كان حتى على باتها، وقيل: هي بمعنى الواو، أي: لا يمل الله أبداً وأنتم تملون، وقيل: بمعنى حين.

حدثنا أبو هشام محمد بن يزيد الرفاعي، حدثنا ابن فُضيل، عن الأعمش، عن أبي صالح قال: سألت عائشة وأمّ سلمة: أيّ العمل كان أحبّ إلى رسول الله عليه قالتا: ما دم عليه وإن قلّ. حدثنا محمد بن إسماعيل، حدثنا عبد الله بن صالح، حدثني معاوية بن صالح، عن عمرو بن قيس: أنه سمع عاصم بن حُميد قال: سمعت المناعوف بن مالك يقول: كنت مع

(۱۵) ابو صالح کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عائشہ فی بااور ام سلمہ فی باہے بوچھا کہ حضور اقد س بی ہے نزدیک کونسا عمل زیادہ پندیدہ تھا؟ دونوں نے یہ جواب دیا کہ جس عمل پر مداومت کی جائے، خواہ کتنا ہی کم ہو۔ فاکدہ: ان سب روایتوں سے یہ مقصود ہے کہ روزہ اور ایسے ہی ہر نفلی عمل خواہ قلیل ہو، لیکن جتنا کر سکے اتنا نباہ کر اہتمام ہے کرے، گر ایسا بھی نہ کرے کہ نہ نجھنے کے خوف سے نفل اعمال کو بالکل ہی خیر باد کہہ دے کہ فرائض میں کوتاہی کو پورا کرنے والی چیزیں نوافل ہی جیں، اس لئے اہتمام کے ساتھ جس قدر نباہ سکے اُس کی سعی کرے۔

(۱۲) عوف بن مالک بھائے گہتے ہیں کہ میں ایک شب حضور اقد س سی گئے کے ساتھ تھا، حضور نے مسواک فرمائی، پھر وضو فرمایا، پھر نماز کی نیت باندھ لی۔ حضور نے سور ہُ بقرہ فرمایا، پھر نماز کی نیت باندھ لی۔ حضور نے سور ہُ بقرہ شروع فرمائی اور جس آ بیتِ رحمت پر گذرتے وہاں وققہ فرما کر حق فِلْ اللّٰ ہے رحمت کا سوال فرماتے اور ایسے ہی جس آ بیتِ عذاب پر گذرتے وہاں وقفہ فرما کر حق تعالی بل فی سے اُس عذاب سے پناہ ما تگتے۔ پھر حضور نے تقریباً آئی ہی دیر رکوع فرمایا، مغذاب پر گذرتے وہاں وقفہ فرما کر حق تعالی بل فی سے اُس عذاب سے پناہ ما تگتے۔ پھر حضور نے تقریباً آئی ہی دیر رکوع فرمایا، کوع میں سبنحان ذی المجبر وت والمملکونت والمحکونت والمعظمیة ، بیہ وعاء پڑھتے رہے۔ پاک ہے وہ ذات جو حکومت اور سلطنت والی، نہایت بزرگی اور عظمت و بڑائی والی ہے۔ پھر رکوع ہی کی مقدار کے موافق مجدہ کیااور اُس میں بھی یہی دعا پڑھی (پھر دوسری رکعت میں) ایک ایک سورۃ پڑھتے رہے۔ فائکہ ہ، نہایت کہ نہایت رکعت میں) ایک ایک سورۃ اور پھر حضور کی علاوت کہ نہایت رکعت میں کتنی کمبی ہوں گی، الفاظ سے خود ظاہر ہے کہ ایک سورۂ ایقرہ ڈھائی پارے کی سورت اور پھر حضور کی علاوت کہ نہایت کہ نہایت اور عظم میں سے ہر حرف علیحدہ ظاہر ہو، اس پر ہر آ بیت رحمت اور عذاب پر مشہر کر دعائیں مائگنا، پھر اتناہی طویل رکوع اور

الوفاعي: بكسر الراء وتخفيف الفاء، نسبة إلى أحد أحداده رفاعة. سألت: بصبغة المعلوم من المتكلم وحده، وفي نسخة: سئلت ببناء المحهول بنصب عائشة وأم سلمة على الأول ورفعهما على الثاني. أي العمل: [أي: أيُّ أنواع العمل.]

رسول الله على ليلة فاستاك، ثم توضّاً، ثم قام يُصلّي، فَقُمْتُ معه، فبدأ فاستفتح البقرة، فلا يمُرُّ بآية عذاب إلا وقف فتعوّذ، ثم ركع، فمكث راكعاً بقدر المواد من العلام المواد من العلام المواد من العلام المعالم ويقول في ركوعه: سبحان ذي الجبروت والملكوت والكبرياء والعظمة، ثم سجد بقدر الماد من العلام الملك من العلام الملك من العلام الملك من العلام والعظمة، ثم سجد بقدر ركوعه ويقول في سجوده: سبحان ذي الجبروت والملكوت والكبرياء والعظمة،

پھر مجدہ بھی الیابی، یہ ایک رکعت ہوئی اس طرح کی چار رکعت جو تمام رات میں بھی بشکل پوری ہوں، لیکن غلبہ شوق کے سامنے بالخضوص ایسی ذات کے لئے جس کی آنکھوں کی شعنڈ ک نماز میں ہو، یہ چیز بچھ بھی گراں نہ تھی۔ اخیر کی چند حدیثوں کو حضور کے روزے کے تذکرہ سے بظاہر کوئی تعلق نہیں۔ شاکل کے بعض ننخوں میں تو یہ متفرق باب چاشت کا بیان اور روزہ کا بیان و غیرہ ہیں ہی نہیں بلکہ یہ تمام حدیثیں حضور کی عبادت کے باب میں ہیں، اس میں تو کوئی اشکال ہی نہیں لیکن جن نسخوں میں یہ متفرق باب موجود ہیں ان میں ایک دقیق بات معلوم ہوتی ہے۔ وہ یہ کہ عمواً جو لوگ روزوں کے شوقین میں موجود ہیں ان میں ایک دقیق بات معلوم ہوتی ہوجاتی ہو جاتی اول امام تر مذی والفیجیلیا نے موجود ہیں اور اخیر روایت سے اس طرف بھی اشارہ کر دیا کہ اگر غلبۂ شوق میں کی وقت پچھ معمول سے زیادتی ہو جائے تو مضا گفتہ نہیں، ایسانہ ہونا چاہئے کہ عبادت سے ملال اور نفور بیدا ہو جائے۔

رسول الله إلخ: قال ميرك: اعلم أنه لم يظهر وجه مناسبة هذه الأحاديث بعنوان الباب، وحكي أنه وقعت في بعض النسخ عقب حديث حذيفة وهو أشبه بالصواب، وأظن أن إيرادها ههنا من تصرف النساخ، وقيل: ليس في بعض النسخ المقروءة على المصنف باب صلوة الضحى ولا باب صلوة التطوع ولا الصوم، بل وقع جميع الأحاديث في باب العبادة فلا إشكال. وقال المناوي في حديث عائشة وأم سلمة: أخره إلى الصوم مع أنه بباب العبادة أليق؛ لأن كثيراً يداومون عليه أكثر من غيره فذكره في ذلك زحراً عن الملازمة وإن كان لا اختصاص له بالصوم، ثم قال في حديث عوف: وجه ختم الباب بمذا الخبر أنه لما استطرد إلى أن أفضل الأعمال ما يطاق، بين أن ارتكاب المشق نادراً لا يفوت الفضيلة، وهذا أولى من قول القسطلاني: إنه وقع سهواً من النساخ. فقمت معه: أي [الصلاة معه، والاقتداء به.]

فسأل: [يعني أمسك عن القراءة وسأل الله الرحمة.] والكبرياء: [الترفع عن جميع الخلق مع انقيادهم له والتنسزه عن كل نقص.] العظمة: [وهي تجاوز القدر عن الإحاطة به.]

#### ثم قرأ آل عمران، ثم سورةً سورةً يفعل مثل ذلك.

ثم سورةً: أي: ثم قرأ سورة في الثالثة وأخرى في الرابعة، ففيه حذف حرف العطف، فزعم أنه تأكيد لفظي عدول عن ذلك، قال ميرك: ويحتمل أن يكون المراد أنه قرأ السور المذكورة في ركعة واحدة، كما في حديث حذيفة المتقدم في باب العبادة، والاحتمال الأول أوفق بظاهر هذا السياق.

### بابُ ما جاء في قراءة رسول الله عليات

### باب - حضور اقدس للفُكِينَا كَي قراء ت كا ذكر

فائدہ: یعنی حضور کی علاوت کی کیفیت کا بیان ہے کہ حضور کس طریقہ سے ترتیل اور تجوید کے ساتھ علاوت فرماتے سے۔ اس باب میں آٹھ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) یعلی کہتے ہیں کہ میں نے حضرت ام سلمہ فران کے اللہ الموسین سے حضور اللہ کا کی قراءت کی کیفیت ہو جھی، انھوں نے ایک ایک حرف علیحدہ علیحدہ صاف صاف کیفیت بتائی۔ فاکدہ: یعنی حضور اقدس اللہ کے پڑھنے میں حروف واضح طور سے فاہر ہوتے تھے۔ حضرت ام سلمہ فران کے زبانی یہ کیفیت بتائی ہو اور یہ بھی اخال ہے کہ اس طرح پڑھ کے بتا یا ہو جس سے کیفیت فلہر ہو، شرّاح حدیث دونوں اخمال بتاتے ہیں مگر اقرب دوسر ااخمال ہے، اس لئے کہ حضرت ام سلمہ سے اس نوع کی ایک حدیث نمبر ۳ پر آرہی ہے، اس میں حضرت ام سلمہ نے پڑھ کر بتایا کہ اس طرح تلاوت فرماتے تھے۔ اس نوع کی ایک حدیث نمبر ۳ پر آرہی ہے، اس میں حضرت ام سلمہ نے پڑھ کر بتایا کہ اس طرح تلاوت فرماتے تھے۔ اس نوع کی ایک حدیث نمبر ۳ پر آرہی ہے، اس فران کو کہ کے ساتھ کھونے کر پڑھتے تھے۔ فائدہ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت انس فران کو کہ کے ساتھ کھونے کر پڑھتے تھے۔ فائدہ کین جو حروف ایسے ہوتے تھے کہ ان کو کہ کے ساتھ کھونے کو کروف ایسے ہوتے تھے کہ ان کو کہ کے ساتھ کھونے کو کہ کے ساتھ کھونے کر پڑھتے تھے۔ فائدہ : یعنی جو حروف ایسے ہوتے تھے کہ ان کو کہ کے ساتھ کھونے کر پڑھتے تھے۔ فائدہ : یعنی جو حروف ایسے ہوتے تھے کہ ان کو کہ کے ساتھ کھونے کو کروف ایسے ہوتے تھے کہ ان کو کہ کے ساتھ کھونے کو کہ کے ساتھ کھونے کے گائے۔ ایکن جو حروف ایسے ہوتے تھے کہ ان کو کہ کے ساتھ کھونے کو کہ کے ساتھ کھونے کھونے کو کہ کے ساتھ کھونے کی کھونے کے کہ کو کہ کے کہ کو کہ کے ساتھ کھونے کو کہ کے ساتھ کھونے کے کھونے کھونے کو کہ کے ساتھ کو کو کہ کے ساتھ کھونے کو کہ کو کھونے کو کہ کو کہ کو کہ کو کھونے کے کھونے کو کھونے کو کھونے کی کھونے کو کھونے کو کھونے کھونے کو کھونے کو کھونے کو کھونے کو کھونے کو کھونے کے کھونے کو کھونے کو

قراءة: يعني في كيفية قراءة القرآن ترتيلا ومداً ووقفا، إسراراً وإعلانا وترجيعاً وغيرها. الليث: وقع في بعض النسخ "ليث بن شهاب" وهو غلط، ليس في الرواة أحد اسمه ليث بن شهاب، بل هو ليث بن سعد. ابن أبي مليكة: بالتصغير، اسمه عبد الله بن عبيد الله. مملك: بفتح الميم الأولى وسكون الثانية وقتح اللام بعدها كاف. تنعت: [تصف، من قولهم: نعت الرجل صاحبه أي وصفه.] قال الطيبي: وصفها بذلك إما بالقول بأن تقول: كانت قراءته كذا، أو بالفعل بأن تقرأ كقراءته، قال عصام: هو الظاهر. مفسرة: [أي: حال كولها مفصولة الحروف.]

قال: مداً. حدثنا علي بن حُجر، حدثنا يجيى بن سعيد الأموي، عن ابن جُريج، عن ابن أبي مُليكة، عن الله مُليكة، عن الله عن أم سلمة الله والله وي والله والل

ساتھ پڑھا جاتا ہے ان کو مد کے ساتھ پڑھتے تھے اور یہ جب ہی ہو سکتا ہے جب اطمینان سے تلاوت کی جائے، جلدی جلدی میں مد کے ساتھ پڑھنا مشکل ہے۔ اس سے دونوں باتیں ظاہر ہو گئیں: اطمینان سے پڑھنا بھی اور مدوں کی رعایت کرنا بھی۔ شراح حدیث نے لکھا ہے کہ مد کے بھی تواعد ہیں جو تجوید کی کتابوں میں مفصل موجود ہیں، ان کی رعایت ضروری ہے، ہارے زمانہ کے بعض قاری مدوں کو اتنا تھینچتے ہیں کہ حدود سے بڑھ جاتا ہے، ہر چیز اصول اور قواعد کے موافق ہی صحیح ہے، افراط اور تفریط دونوں غدموم ہیں۔

(٣) ام سلمه فَالْفُعِمَّا كَبَى بِين كه حضور اقدس للتُّفَيِّمُ تلاوت بين برآيت كو جُدا جُداكر كے عليحده عليحده اس طرح برا هـ تقع كه ﴿الْحَمْدُ لِلهُ وَبَدَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

مَدًّا: [أي يمد الحرف الذي يستوجب المد.] بلفظ المصدر: أي ذات مد، والمراد به: تطويل النفَس في حروف المد واللين، وفي رواية البخاري: كان يمد مداً، وفي بعض النسخ: مداء على وزن فعلاء، قال القاري: لم نقف عليه رواية.

الأموي: بضم الهمزة وفتح ميم، نسبة إلى بني أمية. أبي مُلْكَية: قال المصنف في الجامع: هكذا روى يحيى بن سعيد وغيره عن ابن أبي مليكة، عن أم سلمة، وليس إسناده بمتصل؛ لأن الليث بن سعد روى هذا الحديث عن ابن أبي مليكة، عن يعلى، عن أم سلمة ألها وصفت قراءة النبي في حرفا حرفا، وحديث الليث أصح. قال المناوي: تعقبه القسطلاني: بأن سماع ابن أبي مليكة من أم سلمة ثابت عند علماء أسماء الرجال، فما أدري كيف حكم بعدم اتصاله، ورواية الليث غير نص في الانقطاع؛ لاحتمال كونه من المزيد في متصل الأسانيد. وقال الحافظ العسقلاني نقلا عن ابن أبي مليكة: أدركت ثلاثين من أصحاب النبي في وذكر في من سمع منهم أم سلمة، قال القاري: وإذا ثبت سماعه منها فلم لا يجوز أن يسمع الحديث بهذا اللفظ من أم سلمة، وباللفظ من أم سلمة، وباللفظ عن يعلى عنها؟

يقطع قراءته: [أي: يقف على رؤوس الآي وإن تعلقت بما بعدها، فيسنّ الوقف على رؤوس الآي.] يقول إلخ: فيه دليل على أن البسملة ليست حزءاً من الفاتحة على ما هو مذهبنا الحنفية ومذهب مالك، قاله القاري، خلافاً للشافعية. ثم يقف، ثم يقول: ﴿الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴿ [الفاتحة: ٣]، ثم يقف، وكان يقرأ: ﴿ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ [الفاتحة: ٤]. حدثنا اللّيث، عن معاوية بن صالح، عن عبد الله بن أبي قيس قال: سألت عائشة عن قراءة النبي ﷺ: أكان يُسِرّ بالقراءة أم يجهر؟ قالت: كل ذلك قد كان يفعل، قد كان رُبّما أسرّ ورُبّما جَهَر، فقلت: الحمد لله الذي جعل في الأمر سعة.

ساتھ پڑھتے تھے۔ قراء کے یہاں یہ مسلہ مختلف فیہ ہے کہ ہر آیت پر سائس لینا افضل ہے یا نہیں۔ مرشد عالم حضرت مولانا گنگوہی ﷺ کا ایک مستقل رسالہ (رد الطغیان فی أوقاف القرآن) جو نہایت مختصر ہے، اُردو زبان میں شائع ہے، اس مسلہ کے لئے اُس کا مطالعہ مفید ہے۔

(٣) عبد الله بن ابی قیس کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عائشہ فی فیا ہے بوچھا کہ حضور اقد سی فی آن شریف آہتہ پڑھتے تھے یا پکار کر؟ انھوں نے فرمایا کہ دونوں طرح معمول تھا۔ میں نے کہا کہ المحمد الله الله کا شکر واحسان ہے جس نے ہر طرح سبولت عطافرمائی (کہ بمقتضائے وقت جیسا مناسب ہو، آ واز ہے آہتہ ای طرح پڑھ سکے)۔ فائدہ: یہ سوال جیسا کہ جامع تر ندی شریف کی روایت میں تھر تک ہے تہد کی نماز کے بارے میں تھا اور اس کے جواب میں

عصرت عائشہ بیٹ وہل جین سے جون ریدن طرح معمول تھا یعنی آ واز سے بھی اور آہتہ بھی، اس کا مطلب میہ بھی ہو سکتا ہے حضرت عائشہ بھی بھی اس کا میہ فرمانا کہ دونوں طرح معمول تھا یعنی آ واز سے بھی اور آہتہ بھی، اس کا مطلب میہ بھی ہو سکتا ہے

ثم يقف: قاله القاري: الحاصل أنه كان يقف على رؤوس الآي تعليماً للأمة ولوفيه قطع الموصوف عن الصفة، ولذا قال البيهقي والحليمي وغيرهما: يسن أن يقف على رؤوس الآي وإن تعلقت بما بعدها للاتباع، فقدح بعضهم في الحديث. بأن محل الوقف "يوم الدين" غفلة عن قواعد القراء؛ إذ أجمعوا على أن الوقف على الفواصل وقف حسن، وإنما الخلاف في الأفضل، هل هو الوصل أو الوقف؟ فالجمهور كالسحاوندي وغيره على الأول والجزري على الثاني. مالك يوم: قال المناوي: بالألف في جميع نسخ الشمائل، قال القسطلاني: أظنّه وهما من النساخ، والصواب: "ملك" بحذف الألف. قلت: اختلفت روايات أم سلمة في هذا اللفظ حداً، فأخرجه أبو داود وأحمد والبيهقي بالألف، والترمذي في الجامع والحاكم بدون الألف. أكان يُسور: [أي: يخفي قراءته بحيث لا يسمعه غيره أم يظهرها بحيث يسمعه غيره.] فقلت: [القائل هو عبد الله بن أبي قيس.] سعة: [يعني من حيث الجهر والإسرار سعة، و لم يضيق علينا بتعيين أحد الأمرين.]

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا وكيع، حدثنا مِسْعر، عن أبي العلاء العبديّ، عن يجيي بن جَعدة، عن أم هانئ هُما قالت: كنت أسمع قراءة النبي ﷺ باللّيل وأنا على عريشي.

کہ ایک رات ہیں ہی دونوں طرح معمول تھااور ہے بھی سیح ہے کہ کی رات ہیں آواز سے پوری نماز پڑھنے کی نوبت آتی تھی اور کسی رات ہیں آہت تمام نماز پڑھ لیتے تھے، دونوں سیح ہیں اور تبجد ہیں دونوں طرح پڑھنے ہیں مضائقہ نہیں ہے۔وقت کی مناسبت سے بیااو قات آواز سے پڑھنا افضل ہوتا ہے، بالخصوص جہاں دوسروں کی ترغیب کا سب بن یا نشاط پیدا ہوتا ہو اور جہاں کسی کی تکلیف کی مناسبت سے بیااو قات آواز سے پڑھنا افضل ہوتا ہے، بالخصوص جہاں دوسروں کی ترغیب کا سب بن یا نشاط پیدا ہوتا ہو اور جہاں کسی کی تکلیف کی معمول ہجر اولی ہوتا ہے۔ جبر سے پڑھنے ہیں دوسروں کی تکلیف کی رعایت ضروری ہے اور کسی وقت دونوں برابر ہوں تو معمولی جبر اولی ہے۔ حضرت ابو بکر صدیق خطاف کا معمول تبجد ہیں آہت پڑھنا تھا اور حضرت عمر خطاب بلند آواز سے پڑھتے تھے، ایک مرتبہ حضور اقد سی تھی کا دونوں حضرات پر گزر ہوا، دونوں کا حال دیکھا، صبح کو جب دونوں حضرات حاضرِ خدمت تھے، حضور اقد سی تھی نے اس کا تذکرہ فربایا۔ ابو بکر! ہیں تبہارے پاس سے گزرا تم بہت آہت آہت پڑھ رہے تھے۔ انھوں نے عرض کیا کہ ہیں جس پاک ذات سے باتیں کر رہا تھا وہ مُن بی رہا تھا، پھر حضرت عمر سے فرمایا کہ تم بہت بلند آواز سے پڑھ رہے تھے۔ انھوں نے عرض کیا کہ غفلت سے سونے وہ مُن بی رہا تھا، واز کو تھوڑا سا بڑھالیا کرواور حضرت عمر خصور نے دونوں حضرات کی تصویب فرمائی اور حضرت ابو بکر سے فرمایا کہ تم ذرا آہت کر دو۔

(۵) ام ہانی فیل خیا کہتی ہیں کہ حضور اقدس ملٹ کیا گیا (معجد حرام میں قرآن شریف پڑھتے تھے اور میں حضور) کے پڑھنے کی آواز رات کواپنے گھر کی حصت سے سُناکرتی تھی۔ فائکہ ہی: لیعن میہ کہ حضور اقدس ملٹ کیا گیا نہایت صاف مبلند آواز سے پڑھتے

العبديّ: بفتح عين وسكون موحدة، وفي بعض النسخ: الغنوي بفتح الغين المعجمة والنون وكسر الواو، قاله القاري. قلت: والمؤيد بكتب الرحال هو الأول. قراءة النبي: [أي: وهو يقرأ في صلاته ليلا عند الكعبة، قبل الهجرة.] عريشي: [العريش، وهو: ما يُستَظلُ به، والمقصود هنا الفراش، والحال أنّي نائمة على سريري.] قال المناوي: هو بإثبات الياء، وفي نسخ بحذفها. والعريش والعرش: السرير، وشبه بيت من جريد يجعل فوقه الثمام وسقف البيت، وكلها يستظل به أو يهيأ للكرم؛ ليرتفع عليه، قال القاري: والمراد به السرير، وفي رواية للنسائي وابن ماجة: قالت: كنت أسمع وأنا نائمة على قراشي، وفي المواهب عن ابن ماجة: قالت: كنا نسمع قراءة النبي الله في جوف الليل عند الكعبة وأنا على عريشي.

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو داود، أنبأنا شعبة، عن معاوية بن قرّة قال: سمعت عبد الله بن مغفّل يقول: رأيت النبي على ناقته يوم الفتح وهو يقرأ: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُبِيناً

تھے کہ میں اپنے مکان سے سُن لیتی تھی۔ رات کے وقت ویسے بھی آ واز دُور تک جایا کرتی ہے اور پھر مکان کی حبیت پر تو اور بھی صاف جاتی ہے، بالخصوص جب مکان قریب ہو۔

(٢) عبد الله بن معلى فالنفذ كہتے ہيں كه ميں نے حضور اقدى الله الله كو فتح مكه كے دن ﴿إِنَافَتُحَالَكَ فَتَحَامُهِمَا لِيَغْفِر لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذُنَّبِكَ وَمَا تَأْخَرَ ﴾ [الفتح: ٢٠١] برشح ويكها، حضور اقدس اللَّهُ ترجيع كے ساتھ براھ رہے تھے معاويہ بن قراة (جواس حدیث کے ایک راوی ہیں، وہ) کہتے ہیں کہ اگر لوگوں کے جمع ہو جانے کا ڈر نہ ہوتا تو میں اُس لہجہ میں پڑھ کر مُنا تا۔ فاكد ٥: ترجيع كے معنى لغت كے اعتبار سے لوٹانے كے بين آواز كولوٹاكر پڑھنامراد ہے۔خود عبداللہ بن مغفل سے اس كي تفسير "آآ" منقول ہے، اس کا مطلب بعض علماء نے آواز کو درست کر کے پڑھنے کا فرمایا ہے کہ حضور اقد س سی کھی کو مکہ مکرمہ کے فتح ہونے اور دار الاسلام بن جانے کی وجہ سے غایت سر ور تھااس لئے نہایت لطف سے پڑھ رہے تھے، مگر میرے استاذ حضرت معلوم ہوتی تھی۔ اس بناء پر عبد اللہ بن مغفل نے اُس کی تفسیر اللہ علیہ اور اس وجہ سے معاویہ نے اُس کی نقل كرنے كى ہمت نہيں كى كہ دانستہ أس طرح آواز بنانے سے لوگ مجتمع ہو جائيں گے،اس توجيہ كے موافق آئندہ حديث كے بھى مخالف نہیں ہو گی۔ بندہ کے نزدیک یہی توجیہ زیادہ پسندیدہ ہے،اس لئے کہ اگر پہلے قول کے موافق آواز بنا کر اور درست کر کے پڑھنامراد ہے تو پھرلوگوں کے مجتمع ہونے کا کیاخوف ہے!۔ قرآن پاک کواچھی آ واز ہے جس میں گانے ہے مشابہت پیدانہ ہو، پڑھناہی چاہئے۔ بہت سی احادیث میں مختلف عنوان سے قرآن پاک کو ترتیل سے اچھی آواز کے ساتھ بردھنے کی ترغیب وارد ہوئی ہے، جن میں سے بعض روایات میں اینے رسالہ چہل حدیث میں لکھ چکا ہوں، جس کا دل حاہے اُس کو دیکھے۔

قرة: بضم قاف وتشديد راء مهملة. على ناقته: [أي: حال كونه راكبا على ناقته الغضباء أو غيرها.] فتحا مبينا: [وهذا الفتح هو فتح مكة كما روي عن أنس، أو فتح خيبر كما روي عن مجاهد، والأكثرون على أنه صلح الحديبية؛ لأنه أصل الفتوحات كلها.]

لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَرَ ﴿ [الفتح: ٢،١] قال: فقرأ و رجّع، قال: وقال معاوية بن قرة: لولا أن يجتمع الناس علي لأخذت لكم في ذلك الصوت -أو قال: اللّحن-. حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا نوح بن قيس الحُدّاني، عن حُسام بن مِصَكِّ، عن قتادة قال: ما بعث الله نبيًا إلا حَسَن الوجه حَسَن الصوت،

(2) قادہ کہتے ہیں کہ حق تعالی بَلُ اللّٰ نے ہر نبی کو حسین صورت اور حسین آ واز والا مبعوث فرمایا ہے۔ ای طرح نبی کریم سی حسین صورت اور جمیل آ واز والے تھے۔ حضور اقد سی آ قرآن شریف (گانے والوں کی طرح) آ واز بناکر نبیس پڑھتے تھے۔ فاکدہ: اس حدیث کو پہلی حدیث سے بظاہر تعارض ہے، جس کی توجیہ گذشتہ حدیث کے ذیل میں گزر چک ہے کہ آ واز کو لوٹا کر پڑھنے کی نفی مقصود ہے، بعض علماء نے اس سے گانے کی آ واز مراد لی ہے کہ گانے کی آ واز سے تلاوت کی ممانعت متعدد احادیث میں وارد ہوئی ہے۔

ليغفر لك الله: [أي: لتجتمع لك هذه الأمور الأربعة: وهي المغفرة، وإتمام النعمة، وهداية الصراط المستقيم، والنصر العزيز.] رجّع: قال القاري: من الترجيع بمعنى التحسين، وإشباع المد في موضعه، وقال المناوي: أي ردّد صوته بالقراءة، ومنه ترجيع الأذان، أو قارب ضروب الحركات في الصوت، وقد فسره عبد الله بن مغفل بقوله: "آ آ آ" وذلك ينشأ غالباً عن أريحة وانبساط، والمصطفى على حصل له من ذلك حظ وافر يوم الفتح، وزعم ابن الأثير أن ذلك حصل من هز الناقة، وردّ: بأنه لو كان بغير اختيار لما حكاه عبد الله وفعله اقتداءً. وفيه: أنه لم يفعله بل تركه مخافة اجتماع الناس، ولو كان هذا باختياره ومما ينبغي أن يقتدى به فعله معاوية ولو اجتمع، بل أحب أن يجتمع له الناس؛ ولذا تعقب القاري على المناوي: بأن حكايته ليس للتأسي، بل للعلم بكيفيته.

الحدّاني: نسبة إلى حدان، بضم حاء وتشديد دال مهملتين، قبيلة من الأزد. حسام: بضم حاء مهملة بعدها سين مهملة، "مِصَك": بكسر ميم وفتح مهملة بعدها مثقّلة، ضعيف. قال الدار قطني: حسام متروك، ومن مناكيره حديث: ما بعث الله نبياً إلاحسن الصوت، وقال القسطلاني: حديث مقطوع ضعيف، قاله المناوي. قلت: وذلك؛ لأن قتادة تابعي.

إلا حسن: وفي هامش الكوكب عن شرح الشفاء للقاري: حكى الترمذي عن قتادة مرسلاً، ورواه الدار قطني من حديث قتادة عن أنس مرفوعاً: ما بعث الله نبيًا إلاحسن الوجه حسن الصوت، وكان نبيكم أحسنهم وجهاً وأحسنهم صوتا، وفيه أنه يشمل حسن صورة يوسف وحسن صوت داود، وتمامه فيه.

وكان نبيّكم ﷺ حَسَنَ الوجه حسن الصوت، وكان لا يوجّع. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، حدثنا يجيى بن حسّان، حدثنا عبد الرحمن بن أبي الزّناد، عن عمرو بن أبي عمرو، عن عِكْرِمة، عن عباس الله قال: كان قراءة النبي ﷺ رُبّما يَسْمَعُهَا مَنْ في الحجرة وهو في البيت.

(۸) ابن عباس رکھنٹیا کہتے ہیں کہ حضور اقد س کٹٹیائیا کی آواز (صرف اس قدر بلند ہوتی تھی کہ )آپ اگر کو کھڑی میں پڑھتے توضحن والے مُن لیتے تھے۔

فائدہ: لینی صحن ہے آگے نہیں بڑھتی تھی۔ قرآن پاک کا آہتہ اور آواز سے پڑھنا دونوں مواقع کے لحاظ سے افضل ہیں،

اگر تر غیب کا موقع ہو یا کوئی اور سبب جبر کی ترجیح کا ہو تو جبر سے پڑھے اور اگر ریا، وغیرہ کا خوف ہو تو آہتہ پڑھے، غرض یہ

کہ موقع کے لحاظ سے مختلف ہوتا رہتا ہے۔ اسی لئے نبی کریم سی کا ارشاد ہے کہ آواز سے قرآن پاک پڑھنے والا ایسا ہے جیسا اعلان سے صدقہ کرنے والا اور آہتہ قرآن شریف پڑھنے والا ایسا ہے جیسا کہ چیکے سے صدقہ کرنے والا، اور صدقہ کے متعلق اظہار اور اخفا کا افضل ہونا موقع کے لحاظ سے بدلتار ہتا ہے، اسی طرح تلاوت کا بھی تھم ہے۔

لا يرجّع: أي: قصداً، أو ترجيع الغناء، قاله القاري، وقد علمت أن الحديث ضعّف، وقال البيجوري: أي لا يرجع في بعض الأحيان، أو كان لا يرجع ترجيع الغناء فلا ينافي مامر. قلت: وعلى الأول، فيكون دليلا على جواز القراءة بدون تحسين الصوت في بعض الأحيان للضرورة. الحجرة: هي الأرض المحجورة أي: الممنوعة بحائط محوط عليها، والمراد: صحن البيت، والمعنى: أنه من إذا قرأ في البيت ربما يسمع قراءته من في صحنه، ولا تجاوز صوته عنهم إلى ما وراء الحجرة، وقال القاري: يحتمل أن يكون المراد بالبيت هو الحجرة نفسها أي: يسمع من في الحجرة وهو ملح فيها.

### بابُ ما جاء في بكاء رسول الله علي

حدثنا سُويد بن نصر، أخبرنا عبد الله بن المبارك، عن حماد بن سَلَمة، عن ثابت، عن مُطرّف

## باب۔ حضور اقد س طبی کی گریہ و زاری کا ذکر

فاکدہ آدی کاروناچند وجوہ ہے ہوتا ہے، کبھی رحمت اور مہربانی کی وجہ ہے ہوتا ہے، کبھی خوف کی وجہ ہے ہوتا ہے، کبھی اشتیاق و محبت کی وجہ ہے ہوتا ہے، کبھی غلبہ خوش ہے ہوتا ہے، کبھی کسی ورو وغیرہ کی تکلیف کی وجہ ہے اور کبھی رنج کی وجہ ہے ہوتا ہے، کبھی کسی وجہ ہے خالم کی وجہ ہے ہوتا ہے، کبھی کسی کے ظلم کی وجہ ہے ہوتا ہے، ایک رونا تو بہ کا ہوتا ہے جو گناہ کے صادر ہو جانے ہے آتا ہے۔ ایک رونا نفاق کا کہلاتا ہے جو کسی وہ سرے کے دکھلانے کی وجہ ہے نماز وغیرہ میں خشوع خضوع ظاہر کرنے کے طور پر رویا جائے، ایک رونا مانچ کا کہلاتا ہے جی عیے کسی کے مردہ کو بلا مز دوری لئے رویا جائے، ایک رونامز دوری کا رونا کہلاتا ہے، جیسا کہ کسی میت کے گھر مزووری لئے کر ویا جائے، ایک رونا انظامی کا کہلاتا ہے وہ بیا کہ کسی کو روتا ہواد کیچ کر رونا آ جائے وغیرہ وغیرہ وغیرہ وغیرہ و خور کسی کا گھر مزووری لئے کہ وہ بیا کہ کسی کو روتا ہواد کیچ کر رونا آ جائے وغیرہ وغیرہ وغیرہ ہوئی کا گرید اکثر میت پر شفقت و رحمت یا امت پر خوف یا اللہ کے ڈریائس کے اشتیاق ہے ہوتا تھا جیسا کہ روایات ہے معلوم ہوگا، انبی اقسام کارونا محبود ہے۔ مشائخ نے لکھا ہے کہ ایک رونا تھا۔ بران جوٹ کارونا تھا اور حضرت ابراہیم علی اللہ کو دورائسی کا رونا شوق کا رونا تھا اور نبی کریم علیہ افسال الصلوات والتسلیم کارونا محبت کا رونا تھا۔ بندہ کے نزدیک اس کا مطلب یہ ہے کہ رونا شوق کا رونا اس ذیل میں تھا ورنہ جیسا ابھی گزرا حضور کارونا مختلف انواع کا ہوتا تھا، چنانچہ مختلف انواع کی روایات آربی ہیں۔ راتوں کا اکثر رونااس ذیل میں تھا ورنہ جیسا ابھی گزرا حضور کارونا مختلف انواع کا ہوتا تھا، چنانچہ مختلف انواع کی روایات آربی ہیں۔

بكاء: [بالمد والقصر، وهو أنواع: بكاء رحمة ورأفة، وبكاء حوف وحشية، وبكاء محبة وشوق، وبكاء فرح وسرور، وبكاء جزع وفزع، وبكاؤه ﷺ تارة يكون رحمة وشفقة على الميّت، وتارة يكون حوفًا على أمّته، وتارة يكون حشية من الله تعالى. قال القاري: هو بضم الموحدة مقصوراً: حروج الدمع مع الحزن، وممدوداً: حروجه مع رفع الصوت، كذا ذكره بعض الشراح، وأطلق صاحب القاموس حيث قال: بكي يبكي بكاء وبكا. وقال المناوي: قيل: بالمد إذا كان الحود أغلب. مطوف: بضم الميم وفتح الطاء المهملة وكسر الراء المشددة ابن الشخير بكسر المعجمتين المشددتين فمثناة تحتية فراء مهملة.

-وهو ابن عبد الله بن الشَّخِير - عن أبيه قال: أتيت رسول الله ﷺ وهو يصلّي، ولجوفه أزيز كأزيز المِرجل من البكاء. حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا معاوية بن هشام، حدثنا سفيان، عن من الود دبگرونون الله الله عن عبيدة، عن عبيدة، عن عبد الله بن مسعود الله قال: قال لي رسول الله ﷺ:

اس باب میں مصنف والسیلیہ نے چھ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) عبد الله بن شخیر کہتے ہیں کہ میں حضور للن کیا کی خدمت میں حاضر ہوا تو حضور نماز پڑھ رہے تھے اور رونے کی وجہ سے آپ کے سینہ سے ایک آواز نکل رہی تھی جیسے ہنڈیا کا جوش ہوتا ہے۔

فائدہ: یہ حضور اقدس فلنگائی کے کمال خشوع و خضوع کی وجہ سے تھا۔ بعض مثاکُے نے لکھا ہے کہ یہ حالت حضور اقدس فلنگ پر اُس وقت ہوتی تھی جب اللہ بخل اللہ کی صفاتِ جلالیہ اور صفاتِ جمالیہ دونوں کا ظہور اکتھے ہوتا تھا اور صفات جلالیہ کے ظہور کی تو کوئی چیز طاقت ہی نہیں رکھتی البتہ صرف صفاتِ جمالیہ کا جس وقت ظہور ہوتا تھا اُس وقت ایک سر ور اور انساط کی کیفیت پیدا ہوتی تھی اور حضور کے طفیل مشاکخِ سلوک کو بھی یہی دو کیفیتیں پیش آتی ہیں۔

(۲) عبد الله بن مسعود والنفي كتب بين كه مجھ سے حضور النفي فيانے ايك مرتبد ارشاد فرماياك قرآن شريف سُناوُ (شايد حضور في الله عند الله بن مسعود والنفي من عند الله عند

أزيز: بالزائين المعجمتين بينهما تحتية على وزن فعيل أي: غليان، وقيل: صوت. والمرجل بكسر الميم وفتح الجيم: القدر من نحاس أو حجر أو حديد أو غير ذلك، أو القدر مطلقا كما اختاره الحافظ ابن حجر. من البكاء: [أي: من أجله بسبب عظم الخوف والإجلال لله سبحانه وتعالى.] قال الحراني: ومن هذا الحديث ونحوه استن أهل الطريق الوجد والتواجد في أحوالهم. سفيان: قال المناوي: لعله سفيان بن وكيع. والظاهر عندي أنه الثوري؛ فإن الحديث أخرجه البحاري عنه عن الأعمش، وذكر الحافظ في مشائخ معاوية بن هشام الثوري.

إبراهيم: قال المناوي: هو متعدد، فليحرر ما المراد به. قلت: هو إبراهيم النخعي التابعي الشهير، جزم به الحافظان في الفتح والعيني. ثم الحديث أخرجه المصنف برواية أبي الأحوص، عن الأعمش، عن إبراهيم، عن علقمة، عن عبد الله، ثم قال: هكذا روى أبو الأحوص، وإنما هو إبراهيم عن عبيدة عن عبد الله. عبيدة: بفتح عين مهملة وكسر باء موحدة، ابن عمرو السلماني التابعي، كذا في الشروح وكتب الرجال.

اقرأ عليّ، فقلت: يا رسول الله! أقرأ عليك وعليك أنزل؟ قال: إني أحبُّ أن أَسْمعه من غيري، فقرأت سورة النّسآء حتى بلغت ﴿وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوُلاءِ شَهِيداً ﴾ [النساء: ٤١] قال: فرأيت عيني النبي ﷺ تَهْمُلان. حدثنا قتيبة، حدثنا جريرٌ، عن عطاء بن السائب، عن أبيه،

ی وجوہ اس کی ہوسکتی ہیں، مثلاً یہی کہ قرآن شریف سننے کی سنیت بھی حضور کے فعل سے ثابت ہوجائے) ہیں نے عرض کیا کہ حضور آپ ہی پر تو نازل ہوا ہے اور آپ ہی کو سناؤں؟ (شاید ابن مسعود شن کو سے خیال ہوا ہو کہ سُنانا تبلیخ اور یاد کرانے کے واسطے ہوتا ہے) حضور نے ارشاد فرمایا کہ میراول چاہتا ہے کہ دوسر ہے سنوں۔ میں نے انتثالِ تھم میں سُنانا شروع کیا اور سورہ نیا، (جو چوتھے سپارہ کے پونے سے شروع ہوتی ہے) پڑھنا شروع کی۔ میں جب اس آیت پر پہنچا۔ ﴿ وَفَكِنْكُ إِذَا حِنْنَا مِنْ کُلِ أُمَّةَ بِشَهِيدِ وَ حَمُنَا بِكَ عَلَى هؤلاءِ شَهِيداً ﴾ [النساء: ٤١] تو میں نے حضور کے چرہ مبارک کی طرف دیکھا کہ دونوں آ تکھیں گریہ کی وجہ سے بہہ رہی تھیں۔

شهيداً: أي مزكيا أو مثنيا أو مشاهداً أو حاضراً. تهملان: بفتح التاء وكسر الميم وضمها أي تسيلان، ولفظ الصحيحين: حتى أتبت هذه الآية قال: حسبك، فالتفت إليه فإذا عيناه تذرفان. [أي: تسيل دموعهما لفرط رأفته ومزيد شفقته على المتحضر أهوال القيامة.] آیا ہو کہ اس آیتِ شریفہ کا ترجمہ یہ ہے: اُس وقت مجھی کیا حال ہوگا جب ہم ہر امت میں سے ایک ایک گواہ کو حاضر کریں گے اور آپ کو ان لوگوں پر گواہی دینے کے لئے حاضر کریں گے۔ یہ قیامت کا منظر ہے کہ اُس دن ہر نبی کو ان کی امت پر اگواہی دینے کے لئے بطور سرکاری گواہ کے لایا جائے گا، جس کے حالات محشر کی احادیث میں مفصل موجود ہیں، اس صورت میں حضور کا بیر رونا قیامت اور محشر کے سخت حالات کے تضور سے ہو کہ نہایت ہی سخت دن ہو گااور ہر شخص نفسی میں مبتلا ہو گااور ممکن ہے کہ حضور کو چونکہ اس آیتِ شریفہ میں بطور گواہ کے پیش ہونے کاار شاد ہے تواس گواہی کی شدت کی وجہ سے خوف ہو، چنانچہ ایک حدیث میں ہے کہ حضور نے اس وقت جب یہ آیت پڑھی گئی یہ کہا: یااللہ! جولوگ میرے سامنے نہیں ہیں ان پر کیسے گواہی دول گا؟ بعض علاء نے لکھا ہے کہ اس گواہی کے سلسلہ میں قیامت کا منظر سامنے آیا اور امت کی فکر حضور کو ہر وقت رہتی ہی تھی اس لئے امت کے گذاہ گاروں کے حال پر شفقت کی وجہ سے رونے کا غلبہ ہو گیا۔ ان میں سے ہر وجدالی ہے کہ وہ گرید کاسبب بن سکتی ہے اور ان سب کا مجموعہ اور ان کے علاوہ اور بھی وجوہ ہو سکتی ہیں۔ (۳) عبداللہ بن عمرو فیالنٹی کہتے ہیں کہ حضور اقد س النبی کے زمانہ میں ایک مرتبہ سورج گہن ہوا (یہ قصّہ جمہور کے نزدیک سنہ ۱۰ ججری کا ہے) حضور اقدی الن کی معجد میں تشریف لے گئے اور نماز شروع فرما کر اتنی دیر تک کھڑے رہے گویار کوع کرنے کا ارادہ ہی نہیں ہے ( دوسری روایت میں ہے کہ سورہُ بقرہ پڑھی تھی )اور پھر رکوع اتنا طویل کیا کہ گویار کوع سے اٹھنے کاارادہ ہی نہیں، پھر ایسے ہی رکوع کے بعد سر اٹھا کر قومہ میں بھی اتنی دیر تک کھڑے رہے گویا سجدہ کرناہی نہیں ہے،

يوماً: [وذلك اليوم: هو يوم ولده إبراهيم] اختلفوا في أن الكسوف وقع في عهده مرة أو أكثر منها؟ فالجمهور من أهل الحديث وأهل السير على الأول، وقوى النووي وغيره الثاني. لم يكد يركع: [وهو كناية عن طول القيام مع القراءة، فإنه قرأ قدر البقرة في الركعة الأولى.] ركع: اختلفت الروايات في عدد الركوع إلى ست ركوعات، فقالت الشافعية وغيرهم: إن مازاد على الركوعين وهم أو مرجوح، والراجح روايات الركوعين، وقالت الحنفية: إن الأصل في الصلوة ركوع واحد، وهو المؤيد بالروايات القولية، وروايات الفعل متعارضة، فبقي الاستدلال بالقول سالماً عن المعارضة.

ثم سجد فلم يكد أن يرفع رأسه، ثم رفع رأسه فلم يكد أن يسجد، ثم سجد فلم يكد أن يرفع رأسه، فحمل ينفخ ويبكي ويقول: رَبّ! ألم تعدين أن لا تعذّهم وأنا فيهم؟ ربّ! ألم تعدين ألا تعذّهم وهم يستغفرون؟ ونحن نستغفرك. فلمّا صلّى ركعتين انجلت الشمس، فقام فحمد الله تعالى، وأثنى عليه، ثم قال: إن الشّمس والقمر آيتان من آيات الله،

پھر سجدہ کیا اور اس میں بھی سر مبارک زمین پر اتن دیر تک رکھے رہے گویا سر اٹھانا ہی نہیں ہے، ای طرح سجدہ سے اٹھ کر جلسہ اور پھر جلسہ کے بعد دو سر سے سجدہ میں۔ غرض ہر ہر رکن اس قدر طویل ہوتا تھا کہ گویا یہ ہی رکن اخیر تک کیا جائے گا، دوسر اکوئی رکن نہیں ہے (ای طرح دوسری رکعت پڑھی اور اخیر سجدہ میں) شدّتِ غم اور جوش کے سے سانس لیتے تھے اور روتے تھے اور حق تعالیٰ بڑھا گئی بارگاہِ عالیٰ میں یہ عرض کرتے تھے کہ اے اللہ اتو نے جھے سے وعدہ کیا تھا کہ میری موجود گل تک اُمت کو عذاب نہ ہوگا، اے اللہ! تو نے ہی یہ وعدہ کیا تھا کہ جب تک یہ لوگ استغفار کرتے رہیں گے، عذاب نہیں ہوگا، اب ہم سب کے سب استغفار کرتے ہیں۔ (حضور کا یہ ارشاد اُس مضمون کی طرف اشارہ ہے جو کلام اللہ شریف میں نویں پارہ کے اخیر میں ہے۔ ﴿وَمَا کَانَ اللّهُ اِیْعَادُ بُھُمْ وَمُنْتَ فِیهِمْ وَمَا کَانَ اللّهُ مُعَذَّبُهُمْ وَهُمْ یَسْتَمْفِرُونَ ﴾ [الأنفال: ٣٣] اس آ بیت شریف کا ترجمہ میہ ہے کہ اللہ بڑ بی گئی ان لوگوں میں آپ کے موجود ہوتے ہوئے ان کو عذاب دیں اور اس طالت میں بھی ان کو عذاب نہ دیں گے کہ وہ استغفار کرتے رہتے ہوں) حضور آکرم شوئی جب نماز سے فارغ ہوئے تو قالت میں جی تعالیٰ بڑی شائی حمد و ثنا کے بعد یہ مضمون ارشاد

ثم سجد: ولفظ أبي داود: ثم سجد فلم يكد يرفع، ثم رفع وفعل في الركعة الأخرى مثل ذلك، ثم نفخ في آخر سجوده فقال: أف أف، ثم قال: رب! ألم تعدني، الحديث. علم منه أن في رواية الشمائل اختصاراً. ينفخ: قال القاري والمناوي: أي بغير أن يظهر من فمه حرفان. قلت: فلا بطلان للصلوة ولا حاجة إلى تضعيف الحديث، ولفظ أبي داود: ثم نفخ في آخر سجوده فقال: أف أف، وكتب الوالد المرحوم في تقريره عليه: هذه حكاية لصوته في ثمة، ولا يستلزم صدور الحروف في الحكاية صدورها في المحكية عنه، ولا يلزم فساد الصلوة، وهذا كما في حكايتهم لصوت الغراب بـ "غاق" مع أن شيئا من الحروف لا يصدر منه، فإثبات الحروف في الحكاية لضرورة النقل أو الكتابة. فلله درّه، برد الله مضجعه، فما أحاد!. وهم يستغفرون: إشارة إلى قول الله عزوجل: ﴿وما كان اللهُ مُعدّبِهُ وهُمُ يَسْتَغُمُ ون ﴾ [الأنفال: ٣٣]

فإذا انكسفا فافزعوا إلى ذكر الله تعالى. حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو أحمد، حدثنا العدوا الله المعلام المعلام المعلام الله المعلام المعلام الله المعلام المعل

فرمایا کہ سمس و قرکسی کی موت یاحیات کی وجہ ہے گہن نہیں ہوتے بلکہ یہ حق تعالیٰ بل شاکی و و نشانیاں ہیں (جن سے حق سے سانہ اپنے بندوں کو عبرت ولاتے ہیں اور ڈراتے ہیں)جب یہ گہن ہو جایا کریں تواللہ بل شالا کی طرف فورا متوجہ ہو جایا کرو (اور استغفار و نماز شروع کر دیا کرو)۔ فاکدہ اس وعظ کی یہ مصلحت تھی کہ ایام جابلیت میں یہ بات مشہور تھی کہ چاند و سورج کا گہن کی بڑی موت یا کسی بڑے شخص کی پیدائش کی وجہ سے ہوتا ہے اور اتفاقِ وقت کہ حضور کے زمانہ میں جب گہن ہوا تو اس لئے اُس سے جابلی خیال کی اور بھی تائید ہوتی تھی اور لوگوں نے یہ کہنا شروع کر دیا کہ یہ گہن حضرت ابراہیم کے انتقال کی وجہ سے ہوا۔ صلوۃ الکسون میں ائمہ کا خلاف ہے کہ ایک رکوع سے پڑھنی چاہئے یا ایک سے زائد رکوع کے ساتھ ۔ حفنہ کا مسلک ایک بی رکوع کا ہے، میں ائمہ کا خلاف ہے کہ ایک رکوع سے باتی علمی بحث اور فریقین کے دلا کل اس جگہ سے مناسبت نہیں رکھتے۔ اس حدیث سے اُن کی تائید ہوتی ہے، باتی علمی بحث اور فریقین کے دلا کل اس جگہ سے مناسبت نہیں رکھتے۔ اس مضور کی ایک لڑکی قریب الوفات تھیں۔ حضور کی ایک بائدی تھیں) چلا کر رونے لگیں۔ سامنے رکھ رکھ اُن کی وفات ہوگئے۔ ام ایمن (جو حضور کی ایک بائدی تھیں) چلا کر رونے لگیں۔ سامنے رکھ رہے میا منے بی رکھ رکھ اُن کی وفات ہوگئے۔ ام ایمن (جو حضور کی ایک بائدی تھیں) چلا کر رونے لگیں۔ سامنے رکھ رہے میا منے بی رکھ رکھ اُن کی وفات ہوگئے۔ ام ایمن (جو حضور کی ایک بائدی تھیں) چلا کر رونے لگیں۔ سامنے رکھ رہے میا منے رکھ رہے میا تھور کی ایک بائدی تھیں) چلا کر رونے لگیں۔

فإذا انكسفا: [أي: أحدهما؛ لأنهما لا يجتمعان عادة.] فافزعوا: بفتح الزاي أي: خافوا وتضرعوا والتحؤوا وبادروا إلى ذكر الله، وفي رواية لأبي داود والنسائي: "إنما هذه الآيات يخوف الله بها عباده، فإذا رأيتموها فصلوا وتذكروا"، وجاء في بعض الروايات: "آيتان من آيات الله، وإن الله سبحانه إذا تجلّى لشيء من خلقه خضع له"، وظاهره أن سبب الكسوف خشوعها له، وسببه: أن النور والإضاءة من عالم الجمال، فإذا تجلت صفة الجلال انظمست الأنوار الإلهية، وذلك لا يبطل قول أهل الهيئة: إن الكسوف أمر عادي، لا يتقدم ولا يتأخر؛ لأن ذلك لا ينافي كون ذلك تخويفا لعباده، ومن ثم قال القشيري: لا تنافي بين ما قالوه وبين الحديث؛ لأن له تعالى أفعالاً بحسب العادة وأفعالا خارجة عنها، وقدرته حاكمة على القشيري: كل سبب، يقطع مايشاء عن الأسباب والمسببات بعضها عن بعض، فالعارفون لقوة اعتقادهم في عموم قدرته على خرق العادة، إذا وقع شيء غريب قوي خوفهم، وذلك لا يمنع أن يكون ثمة أسباب تجري عليها العادة.

ابنة: قيل: لا يخلو هذا الحديث عن إشكال؛ لأن المراد بنته حقيقة، كما هو ظاهر اللفظ فهو مشكل؛ لأن أرباب السير والحديث اتفقوا على أن بناته ﷺ كلهن مُثنَ في الكبر، وأما أن يراد ابنة إحدى بناته فيكون الإضافة مجازية، وهو ليس ببعيد، =

له تقضي، فاحتضنها، فوضعها بين يديه، فماتت وهي بين يديه، وصاحت أم أيمن، فقال الإجشان جرى بعل الرمن الله؟ فقالت: ألست أراك تبكي؟ قال: إني لست أبكي، - يعني النبي الله الله عند رسول الله؟ فقالت: ألست أراك تبكي؟ قال: إني لست أبكي،

حضور نے فرمایا: کیا اللہ کے نبی کے سامنے ہی چلا کر رونا شروع کر دیا؟ (چونکہ حضور کے بھی آنسو طبک رہے تھے اس لئے)انھوں نے عرض کیا کہ حضور بھی تو رورہے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ بیہ ممنوع رونا نہیں، یہ اللہ کی رحمت ہے (کہ بندوں کے قلوب کو نرم فرمادیں اور اُن میں شفقت ورحمت کا مادہ عطا فرمادیں) پھر حضور نے فرمایا کہ مومن ہر حال میں خیر ہی میں رہتا ہے، حتی کہ خود اُس کا نفس نکالا جاتا ہے اور وہ حق تعالیٰ کی حمد کرتا ہے۔

فائدہ: اس میں علاء کا اختلاف ہے کہ یہ قطبہ کس صاحبزادی کا ہے؟ محد ثین اور مور خین کی تحقیق کے موافق صاحبزادیوں میں کسی کا بھی یہ واقعہ نہیں بنتا، بلکہ دھیوتی یا دھیوتے کا ہے اور ممکن ہے کہ کوئی سے صاحبزادہ کا ہو کہ بواسطہ اولاد کے واقعات میں اس فتم کے حالات پیش آئے ہیں۔ جس کا بھی واقعہ ہو، اس جگہ مقصود حضور اقد س اللہ بیش آئے ہیں۔ جس کا بھی واقعہ ہو، اس جگہ مقصود حضور اقد س اللہ بیش آئے ہیں۔ جس کا بھی واقعہ ہو، اس جگہ مقصود حضور اقد س اللہ بیش آئے ہیں۔ جس کا بھی واقعہ ہو، اس جگہ مقصود حضور اقد س اللہ بیش آئے ہیں۔ جس کا بھی واقعہ ہو، اس جگہ مقصود حضور اقد س اللہ بیش کے خلاف ہے اور اولاد کے ساتھ فطری محبت نہ نبوت کے منافی ہے نہ ولایت کے بلکہ نرم دلی معہ وجے۔

= لكن لم ينقل أن ابنة إحدى بناته ماتت في الصغر إلا مافي مسند أحمد عن أسامة قال: أتي النبي بلله بأمامة بنت أبي العاص من زينب بنت رسول الله بلله وهو في النسزع، لكنه أشكل أيضاً: بأن أهل التاريخ قالوا: إن أمامة عاشت بعده حتى تزوجها على هم، ولذا حملوا رواية أحمد على ألها أشرفت على الموت، ثم عافاها الله ببركة النبي بلله وهو مختار الحافظ في الفتح، قالوا: وقع الوهم في حديث الباب، والمراد به أحد بنيه، فإلهم ماتوا صغاراً في حياته بله أو المراد ابن بعض بناته، قال القاري: وهو الظاهر، ففي الأسباب الميلادي: أن عبد الله بن عثمان من رقية مات في حجره في فبكي، وقال: إنما يرحم الله من عباده الرحماء، وفي مسند البزار عن أبي هريرة همه قال: ثقل ابن لفاطمة فبعث إلى النبي الحديث، وللبخاري عن أسامة قال: أرسلت بنت النبي الله أن ابنا لي قبض فأتنا، الحديث.

تقضى: بفتح التاء وكسر الضاد المعجمة، يريد أن تموت من القضاء وهو الموت، وقيل: أصل "قضى" مات، فاستعماله ههنا للإشراف على الموت مجاز. فاحتضنها: [أي: حملها في حضنه، وهو: ما دون الإبط إلى وسط الظهر، أي الكشح.] أم أيمن: [توفيت بعد عمر بعشرين يوماً، وكثيراً ما كان يقول النبي في: هي أتي بعد أتي، وبقية أهل بيتي، وقد شهدت أحداً وكانت تسقي الماء وتداوي الجرحى، وشهدت خبير.] هي حاضنة النبي في ومولاته، ورثها من أبيه، وأعتقها حين تزوج خديجة، وزوّجها لزيد مولاه، فولدت له أسامة. تبكي: ولا ينافي قول عائشة: ما بكي رسول الله في على ميّت قط، وإنما غاية حزنه أن يمسك لحيته؛ لأن المراد ما بكي أسفا، بل رحمة، قاله القاري. قلت: بل ما بكي صياحاً بل أسال دمعاً.

إنما هي رحمة، إن المؤمن بكل خير على كل حالٍ، إن نفسه تنزع من بين جنبيه، وهو يحمد أي البكاء رحمة، والنائيث باعتبار المغير المغير المؤمن المؤمن بن مهديّ، حدثنا سفيان، عن عاصم الله تعالى. حدثنا معمد بن بشار، حدثنا عبد الرحمن بن مهديّ، حدثنا سفيان، عن عاصم بن عبيد الله عن القاسم بن محمد، عن عائشة عن أن رسول الله تحقيق قسبًل عثمان بن منعور، أخبرنا مطعون وهو ميّت وهو يبكي، أو قال: وعيناه تُهْرقان. حدثنا إسحاق بن منصور، أخبرنا أبو عامر، حدثنا فُليح – وهو ابن سليمان – عن هلال بن علي، عن أنس بن مالك المحلة قال:

(۵) حضرت عائشہ فیل کہتی ہیں کہ حضور لیک کے عثان بن مظعون کی پیشانی کو اُن کی وفات کے بعد بوسہ دیا، اُس وقت حضور کے آنسو ٹیک رہے تھے۔ فاکدہ: یہ جلیل القدر صحابی حضور کے رضاعی بھائی ہیں۔ ابتدائے اسلام میں تیرہ نفر کے بعد مسلمان ہوئے تھے، اول حبشہ کو ہجرت کی، اُس کے بعد مدینہ منورہ کی طرف ہجرت کی۔ بڑے عابد زاہد تھے، شراب بینا جب جائز تھا جب بھی انھوں نے اس کا استعمال ترک کر رکھا تھا۔ مہاجرین میں سب سے پہلے ان کی ہی وفات ہوئی ہے، شعبان دو ہجری میں اُن کا انتقال ہوا اور بقیج میں و فن ہوئے۔

(۲) حضرت انس بن فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد سی فی صاحبزادی (ام کلثوم) کی قبر پر تشریف فرماتے اور آپ کے آنسو جاری تھے۔ حضور نے بیدارشاد فرمایا کہ قبر میں وہ مخص اُترے جس نے آج رات مجامعت نہ کی ہو۔ ابو طلحہ نے عرض کیا کہ میں ہوں۔

عثمان بن مظعون: [وكان أخاه ﷺ من الرضاعة، وهو قرشي، أسلم بعد ثلاثة عشر رجلا، وهاجر الهجرتين، وشهد بدراً. وكان حرّم الخمر في الجاهلية، وهو أوّل من مات من المهاجرين بالمدينة في شعبان على رأس ثلاثين شهراً من الهجرة، وكان عابدا بحتهدا من فضلاء الصحابة، ودفن بالبقيع، ولما دفن قال ﷺ "نعم السلف هو لنا".]

ميّتٌ: وفي كتاب الوفاء لابن الجوزي عن عائشة قالت: لما مات عثمان بن مظعون كشف النبي ﷺ الثوب عن وجهه وقبّل بين عينيه، ثم بكي طويلاً فلمّا رفع عن السرير قال: طوبي لك يا عثمان! لم تلبسك الدنيا ولم تلبسها.

وهو يبكي: [والحال أنه ﷺ يبكي حتى سالت دموعه على وجه عثمان.] تُهْرِقَان: بضم التاء وفتح الهاء وسكولها مضارع مبني للمفعول، قال العصام: فيه لغتان: فتح الهاء على ألها عوض عن الهمزة، وحينئذٍ ماضيه هراق، وسكون الهاء على ألها زيدت والماضي أهراق، ورواية الكتاب على الوجهين. فُليح: بضم فاء وفتح لام وسكون تحتية فحاء مهملة. شهدنا ابنة لرسول الله ﷺ، ورسول الله ﷺ جالس على القبر، فرأيت عينيه تدمعان، فقال: أفيكم رجل لم يقارف الليلة؟

حضور کے فرمانے سے وہ قبر میں اترے۔ فاکدہ: کہا جاتا ہے کہ یہ حضرت عثان رفائے پر تعریف تھی کہ وہ باوجود یہ کہ اُن کی بیوی حضور کی بٹی سخت بیار تھیں حتی کہ ای دن انقال ہوگیا، اس کے باوجود وہ اس شب میں اپنی ایک باندی کے ساتھ مشغول رہے۔ بعض علاء نے لَمْ یُقَادِفْ کا ترجمہ 'صحبت نہ کرنے''کا نہیں کیا بلکہ ''گناہ نہ کرنے''کا کیا ہے اور بعض علاء نے ''بات نہ کرنے''کا ترجمہ کیا ہے کہ عشاء کے بعد بات کرنا پند نہ تھا، مشہور معنی پہلے ہیں اور تعریض میں کوئی اشکال نہیں ہے کہ تعلقات کی قوت پر شکایت ہوتی ہے۔ حضرت عثان بڑا ہوئے کا یہ فعل بفر ورت ہوتو کوئی اشکال ہی نہیں اور پھر موت کا حال کس کو معلوم ہو سکتا ہے، حضور کا مقصود بھی غالبًا لطیف تنبیہ تھی نہ کہ عتاب۔ اور عجب نہیں کہ تنبیہ کی غرض بیہ ہو کہ حضرت ام کلثوم فرائے کا تاکہ ہم تھا کہ اللہ کے تھم سے ہوا تھا۔ حضرت ام کلثوم فرائے کی بہتیرہ لینی عثان فرائے کی پہلی بیوی کا جب انتقال ہوا تو حضور نے ارشاد فرایا تھا کہ اگر میری سو بٹیاں ہو تیں اور کیے بعد دیگرے مرتی رہتیں تو ہیں سب کا کول کے بعد دیگرے عثان سے کرتا۔ یہ جبر ئیل یہ کہہ رہے ہیں کہ اللہ نے تھم فرایا ہے کہ میں ام کلثوم کا نکاح عثان سے کروں۔ایی صورت میں ام کلثوم جیسی بیوی کی بیاری یقینا لطیف تنبیہ اور تعر یفن کے مناسب تھی۔ واللہ اعلم۔

ابنة: هي أم كلثوم، كما رواه الواقدي عن فليح بهذا الإسناد، وكذا أخرجه ابن سعد في الطبقات في ترجمة أم كلثوم، ووهم من قال: إنحا رقية؛ لأنحا دفنت والنبي ﷺ بيدر، والقول "بأنحا بنت له صغيرة غيرهما" رد بأنه لم يثبت، وبالأول حزم الحافظ في الفتح، وذكر له الشواهد، وردّ القولين الآخرين.

لم يقارف: بقاف وفاء، زاد ابن المبارك عن فليح: أراه يعني الذنب، ذكره البخاري عنه تعليقا، وقيل: معناه: لم يجامع الليلة، وبه جزم ابن حزم، ويقويه مافي رواية بلفظ: لا يدخل القبر أحد قارف أهله البارحة فتنحّى عثمان، وحكى عن الطحاوي أنه قال: "لم يقارف" تصحيف، والصواب "لم يقاول" أي: لم ينازع غيره الكلام؛ لألهم كانوا يكرهون الحديث بعد العشاء، وتعقب: بأنه تغليط للثقة بغير مستند، وكأنه استبعد أن يقع لعثمان ذلك؛ لحرصه على مراعاة الخاطر الشريف، ويجاب عنه: باحتمال أن يكون مرض المرأة طال، واحتاج عثمان إلى الوقاع، و لم يظن أنها تموت تلك اللية، وليس في الخبر ما يقتضى أنه واقع بعد موتما، بل ولا حين احتضارها.

قال أبو طلحة: أنا، قال: انزل، فنزل في قبرها.

أبو طلحه: [هو زيد بن سهل الأنصاري الخزرجي، غلبت عليه كنيته، صحابي مشهور، شهد المشاهد كلها، قتل يوم حنين عشرين رجلا وأخذ أسلابهم، وفضائله كثيرة، وزوّج من أمّ أنس أمّ سليم بعد وفاة زوجها.]

فنـــزل: في قبرها، يشكل عليه: نـــزول الأجانب في قبر المرأة مع وجود المحرم، ويمكن أن يجاب عنه: بأنه لا محظور فيه إلا ترك الاستحباب، كما صرح به ابن نجيم في البحر، وترك الاستحباب لمثل هذا التنبيه الذي كان مقصوداً هناك مما لا استبعاد فيه، مع أنه يحتمل أن يكون بعض الأعذار هناك في المحارم، وإن كان المقصود بيان الجواز فلا إشكال.

### بابُ ما جاء في فراش رسول الله على

حدثنا على بن حُجر أخبرنا على بن مُسهر، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة الله عن الله عليه عن أدم، حشوه ليف.

# باب۔ اُن روایات کا ذکر جو حضور اقدس النَّیَ اُنِیَا کے بستر کے بارے میں وارد ہوئی ہیں

فائدہ: حضور اقد س بھی کیا کس قتم کے بسترے پر آ رام فرماتے تھے، وہ ان روایات سے معلوم ہو گا جو مصنف زانسے لیے اس میں ذکر فرمائی ہیں اور ہم امتیوں کے قالینوں اور فرشوں کا کیا حال ہے، وہ نگاہوں کے سامنے ہے۔ مصنف نے اس باب میں دو حدیثیں ذکر فرمائی ہیں:

(۱) حضرت عائشہ فی خیا فرماتی ہیں کہ حضور اقد سی کی سونے اور آرام فرمانے کا بستر چڑہ کا ہوتا تھا جس میں تھجور کے درخت کی چھال بھری ہوئی تھی۔ فاکدہ: حضور اقد سی کی استرہ بھی چڑہ کا ہوتا تھا جیسا کہ اس حدیث سے معلوم ہوا، سی صرف ٹاٹ کا جیسا کہ دوسری حدیث میں آرہاہے، بھی صرف بوریا ہوتا تھا۔ متعدد احادیث میں یہ مضمون وارد ہے کہ صحابہ جب نرم بسترہ بنانے کی درخواست کرتے تو حضور یہ ارشاد فرمادیا کرتے تھے کہ مجھے دنیادی راحت و آرام سے کیا کام۔

فراش: [الفراش ما امتد على وجه الأرض، فرش له أي بسط، والمراد هنا ما جاء في حشوافته ليقتدى به في ذلك، والفراش ما يفرش ويبسط الرجل تحته سواء للجلوس أو النوم.] فراش: الفراش بكسر الفاء: ما يبسط الرجل تحته، ويجمع على فرش بضمتين، فعال بمعنى مفعول كلباس بمعنى ملبوس. مُسهر: بضم ميم وسكون سين مهملة وكسرها. من أدم: بفتحتين جمع أديم وهو الجلد المدبوغ أو الأحمر أو مطلق الجلد على ما في القاموس. حشوه: بالفتح، أي محشوه والضمير للفراش، وقيل: للأدم باعتبار اللفظ وإن كان معناه جمعاً، به جزم المناوي وغيره وردّه القاري بأنه إنما يصح لو كان الأدم اسم جمع، وحيث أنه جمع فلا مطابقة بين الضمير والمرجع.

میری مثال تواُس راہ گیر جلیں ہے جو چلتے جلتے راستہ میں ذراآ رام لینے کے لئے کسی درخت کے سابیہ کے بیٹھے گیا ہواور تھوڑی دیر بیٹھ کرآ گے چل دیا ہو۔ حضرت عائشہ ﷺ فرمائی ہیں کہ ایک مرتبہ ایک انصاری عورت آئیں، انھوں نے حضور کا بسترہ دیکھا کہ عباء بچھار کھا ہے، انھوں نے واپس جاکر ایک بسترہ تیار کیا جس کے اندر اُون بھر رکھی تھی اور حضور کے لئے میرے پاس بھیج دیا۔ حضور تشریف لائے،اُس کو رکھا ہوا دیکھ کر دریافت فرمایا کہ یہ کیا ہے؟ میں نے عرض کر دیا کہ فلاں انصاری عورت آئی تھیں، حضور کا بستر دیکھ کر کریہ بنوا کر جمیجا ہے۔ حضور نے ارشاد فرمایا کہ اس کو واپس کر دے، مجھے وہ اچھا معلوم ہوتا تھا، اس لئے ول نہ حابتا تھا کہ واپس کروں، مگر حضور نے اصرار فرمایااور یہ ارشاد فرمایا کہ واللّٰد اگر میں جاہوں تو حق تعالیٰ بَلْ فَا میرے لئے سونے اور جاندی کے پہاڑ جالو کر دیں۔ حضور کے اس ارشاد پر میں نے اُس کو واپس کر دیا۔ حضرت عبد الله بن مسعود فالنفخه فرماتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ حضور اقدس النفخ کیا کی خدمت میں حاضر ہوا۔ حضور ایک بوریے پر آرام فرمارے تھے، جس کے نشانات حضور کے بدن اطہر پر ظاہر ہو رہے تھے۔ میں یہ دیکھ کر رونے لگا۔ حضور نے فرمایا کہ کیا بات ہوئی، کیوں رورہے ہو؟ میں نے عرض کیا: یار سول اللہ! یہ قیصر و کسری توریشم اور مخمل کے گدول پر سوئیں اور آپ اس بوریے پر! حضور نے فرمایا: رونے کی بات نہیں ہے، ان کے لئے دنیا ہے اور ہمارے لئے آ خرت ہے۔ حضرت عمر کے ساتھ بھی ایک مرتبہ اس قتم کا قصّہ پیش آیا کہ وہ حضور کی خدمت میں حاضرت ہوئے اور اس نوع کے سوال جواب حضور سے ہوئے، جس کا مفصل قصر بخاری میں ہے۔

(۲) امام محمد باقر را النبطیل کہتے ہیں کہ حضرت عائشہ فی النفی بنا ہے کئی نے بوجھا کہ آپ کے یہاں حضور کا بسترہ کیسا تھا؟ انھوں نے فرمایا ، کہا: چمڑہ کا تھا جس کے اندر تھجور کے در خت کی چھال بھری ہوئی تھی۔ حضرت حفصہ والنفی ہے کئی نے بوچھا کہ گھر میں حضور کا بستر کیسا تھا؟ انھوں نے فرمایا کہ ایک ٹاٹ تھا جس کو دوہرا کر کے ہم حضور کے نیچے بچھا دیا کرتے تھے۔

ليف: [أي محشوه من ليف النخل وما شابحه.] عبد الله: عبد الله بن ميمون بن داود القداح، فما في المصرية عبد الله بن مهدي غلط. جعفر: الصادق الإمام المشهور، وأبوه الإمام محمد الباقر، لكن الحديث منقطع؛ لأنه لم يلق حفصاً ولا عائشة.(قاري)

وسئلت حفصة على: ما كان فراش رسول الله في يبتك؟ قالت: مِسْحاً، نثنيه ثنيتين فينام عليه، فلما كان ذات ليلة قلت: لو ثنيته أربع ثنيات كان أوطا له، فثنيناه باربع ثنيات، فلما أصبح قال: ما فرشتموني اللّيلة؟ قالت: قلنا هو فراشك، إلا أنا ثنيناه بأربع ثنياتٍ، قلنا: هو أوطأ لك، قال: رُدُّوه لحاله الأولى، فإنه منعتني وطأته صلوتي اللّيلة.

ایک روز مجھے خیال ہوا کہ اگر اس کو چوہرا کر کے بچھا دیا جائے تو زیادہ آرام ہو جائے گا، میں نے ایسے ہی بچھا دیا۔ حضور نے صبح کو دریافت فرمایا کہ میرے نیچے رات کیا چیز بچھائی تھی؟ میں نے عرض کیا کہ وہی روز مرہ کا بسترہ تھا، رات اُس کو چوہرا کر دیا تھا کہ زیادہ نرم ہو جائے۔ حضور نے فرمایا کہ اُس کو پہلے ہی حال پر رہنے دو، اس کی نری رات مجھے تبجد سے مانع ہوئی۔ فاکدہ: یعنی تبجد کے لئے آئکھ نہیں کھلی یا معمول کے لحاظ سے دیر میں کھلی کہ نرم بسترہ پر نیند گہری آتی ہے اور زیادہ آتی ہے اور زیادہ آتی ہو اول تو نیند ہی غفلت سے نہیں آتی، دوسرے آئکھ بھی جلدی ہی کھل جاتی ہے۔

مستحًا: كساء حشن يعدّ للفراش من صوف. نثنيه: بصيغة المتكلم مع الغير المبني للفاعل من الثني من باب ضرب يقال: ثناه عطفه، ورد بعضه على بعض. ثنيتين: وفي رواية: ثنيين بدون التاء بكسر التاء فيهما، فالأولى تثنية ثنية صدرة، والثانية تثنية ثني كحمل: أي نعظفه عطفا يحصل منه طاقان. ما فوشتموني: [لعله لما أنكر نعومته ولينه ظنّ أنه غير فراشه المعهود.]

### بابُ ما جاء في تواضع رسول الله علي الله

حدثنا أحمد بن منيع وسعيد بن عبد الرحمن المخزومي، وغير واحد قالوا: أخبرنا سفيان بن عينة، عن الزّهريّ، عن عبيد الله، عن عبد الله بن عباس، عن عمر بن الخطاب راهم،

# باب۔ اُن روایات کا ذکر جو حضور اقدس طلق کی کثرت تواضع فرمانے کے بارے میں وارد ہوئی ہیں

فائدہ: حضور اقد س سنگائی تمام دنیا سے زیادہ متواضع تھے۔ صوفیہ کہتے ہیں کہ حقیقة تواضع بخلی شہود کے دوام بغیر حاصل نہیں ہوتی۔ حضور اقد س سنگائی کے تواضع کے واقعات ایک دو نہیں ہزاروں سے زائد ہیں اس لئے اُن کا احاطہ تو کیسے ممکن ہو سکتا ہے، تاہم بطور نمونہ کچھ مصنف نے ذکر فرمائے ہیں۔ ایک مرتبہ کسی سفر بیں چند صحابہ رفی پہنے نے ایک بحری ذن کرنے کا ارادہ فرمایا اور اُس کا کام تقیم فرمالیا۔ ایک نے اپنے ذمہ ذنج کرنالیا، دوسرے نے کھال نکالنا، کسی نے پکانا۔ حضور نے فرمایا کہ پکانے کے لئے لکڑی اسمحی کرنا میرے ذمہ ہے۔ صحابہ نے عرض کیا کہ حضور! یہ کام ہم لوگ خود کرلیں گے۔ حضور نے فرمایا ہے تو میں بھی سمجھتا ہوں کہ تم لوگ اس کو بخوشی کر لوگے لیکن مجھے یہ بات پند نہیں کہ مجمع میں ممتاز ہوں اور اللہ بانظالہ بھی اس کو پہند نہیں فرماتے۔ ایسے ہی اور سیڑوں واقعات ہیں۔ اس باب میں مصنف را اللہ بانے ہی ور در مائی ہیں۔

(۱) حضرت عمر بنالنفخه فرماتے ہیں کہ حضور منتخ کیا نے یہ ارشاد فرمایا کہ میری الیبی تعریف مبالغہ آمیز حد سے فزوں نہ کرو جیسے نصاری نے حضرت علیبی علیک کی تعریف میں مبالغہ کیا (کہ اللہ کا بیٹا ہی بنادیا) میں حق تعالیٰ جَلَیْ اَکا بندہ ہوں اس لیے

تواضع: هو التذلل، يقال: وضع الرجل يوضع صار وضيعا، ووضع منه فلان أي: حط من درجة، وضعفه الدهر فتضعضع أي: خضع وذل، وقال الحافظ العسقلاني: التواضع مشتق من الضعة بكسر أوله، وهي: الهوان، والمراد من التواضع: إظهار التنزل عن المرتبة يراد تعظيمه، وقيل: هو تعظيم من فوقه لفضله. عبيد الله: قال العلماء: كان حق المصنف أن يعينه؛ لأن المسمى به في الرواة كثيرون، لكن في البخاري أنه عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود قاله البيجوري.

قال: قال رسول الله ﷺ: لا تُطْروبي كما أطْرَتِ النصارى عيسى بن مريم، إنما أنا عبد الله، فقولوا: عبد الله ورسوله. حدثنا عليّ بن حُجر، أخبرنا سويد بن عبد العزيز، عن حميد، عن أنس بن مالك ﷺ، أن امرأة جاءت إلى النبي ﷺ فقالت له: إن لي إليك حاجة؟ فقال:

مجھے اللہ کا بندہ اور اُس کا رسول کہو۔ فائدہ: لینی ایسی کوئی تعریف نہ کروجو بندگی کے منافی ہو، اُس میں رب کے ساتھ شرکت پائی جاتی ہو کہ بندہ بہر حال بندہ ہے، اس طرح کوئی ایسی تعریف نہ کروجور سول اور اللہ کا قاصد ہونے کے خلاف ہو۔ (۲) حضرت انس بنائی فرماتے ہیں کہ کسی عورت نے حضور کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ مجھے کچھ تخلیہ میں عرض کرنا ہے۔ حضور نے فرمایا کہ کسی سڑک کے راستہ پر بیٹھ جا، میں وہیں آگر مُن لوں گا۔

فائدہ: بعض روایات میں وارد ہے کہ یہ عورت کچھ بے عقل سی تھیں اس کے باوجود ان کی باتیں حضور سُنتے رہے۔ بعض علاء نے لکھا ہے کہ راستہ میں بیٹنے کا ارشاد اس لئے تھا کہ اجنبیہ کے ساتھ تنہائی نہ ہو اور بعض نے لکھا ہے کہ چو نکہ ان کی عقل میں کچھ فتور تھا اس لئے ظاہر یہ ہے کہ گلی کوچوں میں پھرتی رہتی ہوں گی، اس لئے حضور نے وہیں تشریف لے جاکر بات سُنے کو ارشاد فرما دیا۔ بندہ کے نزدیک بعید نہیں کہ ایس عور توں کو زنانہ مکان پر بلانے میں مستوارت کو دقتیں اور مشکلات بیش آیا کرتی ہیں، جیسا کہ بسااو قات مشاہدہ ہوتا ہے، اس لئے حضور نے سڑک بی بربات سُن ئی۔

لا تُطُّروني: بضم أوله من الإطراء، وهو: المبالغة في المدح كما بالغت النصارى في مدح نبيه، فحعله بعضهم إلْهاً وبعضهم ابن الله، فحرفوا قوله تعالى في الإنجيل: "عيسى نبي وأنا ولّدته" بتشديد اللام، فجعلوا الأول "بني" بتقديم الموحدة، وخففوا اللام في الثاني، وإلى ذلك أشار صاحب البردة في قوله:

دع ما ادعته النصاري في نبيهم واحكم بما شئت مدحاً فيه واحتكم

أنا عبد الله: أي: ملكه، يتصرف في نما شاء وكيف شاء، فلا خروج لي عن دائرة العبودية بوجه كسائر العباد، فالإضافة للعهد الذهني، والقصر قصر القلب أو إضافي، فلا ينافي أن له أوصافا غير العبودية. عبد الله: أي: لا تقولوا في حقي شيئًا ينافي العبودية والرسالة، فلا ينافي القول بأنه سيد ولد آدم. أن الهرأة: وكان في عقلها شيء كما في رواية مسلم، قال الحافظ العسقلاني: لم أقف على اسم المرأة، وقال ميرك، رأيت في كلام بعض من كتب الحواشي على كتاب الشفاء أن اسم المرأة المذكورة في مسلم أم زفر ماشطة خديجة، وأظنه سهواً؛ فإن أم زفر ليست من الأنصار، وروايات البحاري صريحة في ألها أنصارية، اللهم إلا أن يقال: إن المذكورة في رواية مسلم غير المذكورة في رواية البحاري، لكن الظاهر اتحاد القصة كما هو الظاهر من سياق الروايات. حاجة: [أي: أريد إخفاءها عن غيرك.]

اجلسي في أي طريق المدينة شئتِ أجلس إليك. حدثنا عليّ بن حُجر، أخبرنا عليّ بن مُسْهِر، على منهم المعاطنة بن الأمر العاضر (٣) عن أنس بن مالك فيهد قال: كان رسول الله الله عود المريض، عن مسلم الأعور، عن أنس بن مالك فيهد قال: كان رسول الله المعالم الأعور، عن أنس بن مالك فيهد قال:

(٣) حضرت انس بنالی کے جین کہ حضور اقد س کی کی عیادت فرماتے تھے، جنازوں میں شرکت فرماتے تھے، کی عیادت انس بنائی کے دن ایک گدھے پر سوار تھے گدھے پر سوار تھے جس کی لگام کھجور کے پھر ٹول کی تھی اور کا تھی بھی اُس کی تھی۔

فائدہ: عرب میں گدھوں کی ایک خاص قسم ہے جو جنہ میں یہاں کے موٹے فچروں سے بڑے ہوتے ہیں اور تیزاس قدر کہ معمولی شؤوں سے تیز ہوتے ہیں، دو دو تین تین آ دمی ان پر بے تکلف بیٹے جاتے ہیں، وہ یہاں کے معمولی گھوڑوں سے بہتر ہوتے ہیں، ممکن ہے حضور کے زمانہ میں بھی یہی ہوں۔ لیکن گھوڑوں کے مقابلہ میں اوئی درجہ کی سواری شار ہوتی ہے۔ یہی مقصود ہے کہ حضور اقدس شرفی کو باوجود اس عزت و رفعت کے جو دو جہان کی سر داری سے حاصل تھی، گدھے کی سواری سے استنکاف نہ تھا، اس طرح مریضوں کی عیادت جس درجہ کا بھی بیار ہو، شریف ہویا کئی معمولی آ دمی ہو، حتی کہ غیر مسلموں تک کی عیادت بھی فرمایا کرتے تھے۔

ایک یہودی لڑکا حضور کی خدمت میں حاضر ہوا کرتا تھا، کوئی خدمت بھی بھی کر دیتا تھا، وہ بیار ہوا، حضور اس کی عیادت کو تشریف لے گئے، اُس کا آخری وقت تھا۔ حضور نے شفقت کے طور پر اپنا حق ادا فرما یا اور اُس کو اسلام کی تبلیغ فرمائی۔ اُس نے ایپ یہودی باپ کی طرف دیکھا، اُس نے اجازت دے دی اور وہ مسلمان ہوگیا۔ حضور نے اللہ کا شکر فرما یا کہ حق تعالیٰ جَلَّ اُلُّ اُلُّ اُلُّ اُلُّ اِللَّهُ اللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ ا

طريق: أي: في أيّ طريق في المدينة، فالإضافة للطريق بمعنى "في"؛ لأن طريق الشيء ما يوصل إليه، أو في أيّ طريق من طرق المدينة أي: سكة من سككها كما في رواية مسلم، وقيل: المعنى في أيّ جزء من أجزاء الطريق.

أجلس إليك: بصيغة المتكلم وحده، مجزوم في حواب الأمر أي: أقعد أنا أيضاً في ذلك الطريق متوجهاً إليك.

ويشهد الجنازة، ويركب الحمار، ويجيب دعوة العبد، وكان يوم بني قريظة على حمار مخطوم بحبل من ليف، عليه إكاف من ليف. حدثنا واصل بن عبد الأعلى الكوفي، حدثنا محمد بن فضيل، عن الأعمش، عن أنس بن مالك فقه قال: كان رسول الله في يُدعى إلى خبز الشعير والإهالة السَّنِخَةِ فيجيب، ولقد كان له دِرعٌ عند يهودي فما وجد ما يَفُكُها حتى مات.

(۱/۲) حضرت انس خلافی ہی کہتے ہیں کہ حضور اقد س مستخلیج کو کی روٹی اور کئی دن کی باسی پُرانی چکنائی کی وعوت کیے جاتے تو آپ (۱/۱) حضور کے بیاس رہن تھی۔ اخیر عمر تک حضور کے بیاس اُس کے چھڑانے کے لائق دام نہیں ہوئے۔

فائدہ: چکنائی میں پرانی ہونے کی وجہ سے ہو کا اثر بھی آ جاتا ہے۔ یہ بات کہ دعوت بُوکی روثی اور پُرانی چکنائی کی ہے، دعوت کرنے والے کی حالت اور تجربہ سے معلوم ہو جاتی یا اُن کی تصر تک سے یہ بات معلوم ہونے کے باوجود بھی حضور اُس کے قبول فرمانے میں کوئی عذر نہ فرماتے۔ اخیر واقعہ قرض کا اتفاقاً ذکر کر دیا گیا کہ اس حدیث میں تھا اور بعض علماء نے فرمایا ہے کہ یہ بھی غایتِ تواضع کی وجہ سے تھا اور فقر کے تمام ہی حالات اسی وجہ سے تھے ورنہ اللہ بَلْ فَا نَّا ہُوں کُون کی نود ہی پہلی فور نے خود ہی پہلی صورت کو پہند فرمایا۔

يوم بني قريظه: [أي: يوم الذهاب إليهم لحرهم، وكان ذلك عقب الخندق.] مخطوم: [أي: ذو خطام وهو الزمام.] إكاف: [أي برذّعة، وهو لذوات الحافر بمنزلة السرج للفرس والرحل للحمل. والإهالة: بكسر الهمزة، كل شيء من الادهان مما يوتدم، أو يختص بما أذيب من الألية والشحم، وقيل: الدسم الجامد. السَّنِحَةِ: بفتح السين المهملة وكسر النون فالخاء المعجمة، المتغيرة الربح من الطعام لطول المكث.

ولقد كان إلخ: ذكر هذه القصة لإتمام الحديث لا لبيان التواضع، وقيل: بل فيهما غاية التواضع؛ لأنه الله لو سأل مياسير الصحابة في رهن درعه لرهنوها على أكثر من ذلك، فاذا تركهم وسأل يهوديا ولم يبال بأن منصبه الشريف يأبي أن يسأل مثل يهودي في ذلك دل على غاية تواضعه. درع: [هو قميص ذو حلقات من الحديد، متشابكة يلبس وقاية من السلاح.] يهودي: [هو أبو الشحم، رهنه على غلائين صاعا من شعير.]

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو داود الحفري، عن سفيان، عن الرَّبيع بن صَبِيح، عن يزيد بن أبان، عن (مُ أنس بن مالك ره قال: حج رسول الله على رَحْل رَثِ، عليه قطيفة لا تُساوي أربعة دراهم فقال: اللَّهم اجْعله حجاً لا رياءَ فيه ولا سُمعة. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، أحبرنا عفان، أحبرنا حمّاد بن سلمة، عن حُميد،

(۵) حضرت انس و گائی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النظافیہ نے ایک پُرانے پالان پر جج کیا۔ اُس پر ایک کپڑا پڑا ہوا تھا، جو چار در ہم کا بھی نہیں ہوگا۔ (یہ بھی ممکن ہے کہ اُس پر سے مراد حضور کی ذات والا ہو، بعنی آپ ایک معمولی می چادر اوڑھے ہوئے تھے جو چار در ہم کی بھی نہیں تھی، بعض فضلائے درس کے نزدیک یہ مطلب زیادہ پندیدہ ہے، لیکن بندہ ناچیز کے نزدیک پہلا مطلب زیادہ رانج ہے اور اس باب کی گیار ہویں حدیث اس کی تائید کرتی ہے) اور حضور یہ دعا مانگ رہے تھے کہ یاللہ!اس جج کو ایباج فرمائیو جس میں ریاور شہرت نہ ہو۔

فائدہ: یہ دعاامت کی تعلیم کی غرض سے تھی یا حضور اقد س النظافیۃ کے کمالِ تواضع اور غایتِ عبودیت کی وجہ سے تھی کہ باوجود یہ کہ ریا و شہرت کا احتمال بھی حضور کے فعل میں نہ تھا لیکن پھر بھی حضور اس کی دعا فرمارہ ہیں اور اللہ بَلَ فیا سے یہ مانگ رہے ہیں کہ اس حج کو ریا و شہرت سے محفوظ رکھ۔ حضور کے بدن مبارک پریا پالان پر جو کپڑا تھا وہ اس قدر معمولی کہ ایک روپیہ قیمت کا بھی نہ تھا۔ یہ بھی اُسی غایتِ تواضع کا اثر تھا جو نبی کریم النظافیۃ کی عام عادت تھی، گو بعض مصالح سے بعض او قات نبی اکرم النظافیۃ سے بیش قیمت لباس پہنا بھی ثابت ہے لیکن عام عادت یہی تھی۔

الحفري: بفتح المهملة والفاء، وتقدم بيانه في باب تعطّره على عن يزيد: تكلموا على الحديث لأجل يزيد بن أبان والربيع بن صبيح كما بسطه شرّاح الشمائل، وذكروا له شواهد، فارجع إليها لوشئت التفصيل. رَثِي: بفتح راء وتشديد مثلثة أي: خلق وبال. وعليه قطيفة: قال المناوي: أي على رسول الله على أو على الرحل، وحزم القاري بالثاني وقال: لا على الرسول على عما توهمه الحنفي. لارياء قيه: قال المناوي: الرياء: العمل لغرض مذموم كأن يفعل ليراه الناس، والسمعة: ما يعمل ليسمع الناس ويصير به مشهوراً فيكرم ويعظم جاهه في قلوبهم. قال القاري: والتحقيق ألهما متغايران باعتبار أصل اللغة من حيث الاشتقاق، وإن كان يطلق أحدهما على الآخر تغليها.

عن أنس هذه قال: لم يكن شخص أحب إليهم من رسول الله الله قال: وكانوا إذا رأوه لم يقوموا؛ لما يعلمون من كراهيته لذلك.

(۲) حضرت انس خلی گئی کہتے ہیں کہ صحابہ خلی ہیں کہ حضور سی کھا کے اس کے مقرب نہیں ہوتے تھے کہ حضور کو یہ پہند نہیں تھا۔ اس کے باوجود پھر بھی وہ حضور اقد س کی گئی کو دیکھ کر اس لئے کھڑے نہیں ہوتے تھے کہ حضور کو یہ پہند نہیں تھا۔ فاکدہ: یہ بھی نبی کریم کی گئی کی غایت تواضع پر بنی تھا کہ باوجود اس علوشان اور رفعت اور دوجہان کی سر داری کے اس چیز کو حضور پہند نہ فرماتے تھے اور اس وجہ ہے بھی صحابۂ کرام باوجود تقاضائے محبت کے حضور کی نا پہندیدگی کی وجہ سے کھڑے نہیں ہوتے تھے جیسا کہ اس روایت کا مقتضا ہے اور بھی بتقاضائے محبت کھڑے ہو جاتے تھے۔ چنانچہ ابو داؤد میں ہوئے حضور اقد س سی کھڑے ہو جاتے تھے اور اس میں ہوارے ساتھ باتیں کرتے تھے اور جب حضور کھڑے ہو جاتے تو ہم بھی کھڑے ہو جاتے اور آس وقت تک کھڑے دو جاتے تو ہم بھی کھڑے ہو جاتے اور آس وقت تک کھڑے رہے گئیف روایات

أحب إليهم: قيل: هذا مشكل؛ لأن الأحبية لا تقتضي القيام؛ لأن الولد أحب إلى الوالد ولا يقوم له. وأحيب: بأن الولد لو كان له فضل يقتضي القيام له سن للأب القيام له كما صرحوا، و رد بأن الناس اتفقوا على استهجان قيام الوالد للولد وإن عظم. قلت: ولو سلم فإن هذا القيام أيضاً لفضله، ولذا قالوا: لو كان له فضل يقتضي القيام له، فالأوجه في الجواب أن الحبّة إذا كانت ناشئة عن الفضيلة تقتضي القيام على وجه الكرامة، لا إن كانت المحبة طبعية أو لغرض آخر.

أو يقوموا: اختلفت الروايات في إباحة القيام لآخر ومنعه، كما بسط في المطولات لا سيما في فتح الباري، وأخرج أبو داود عن أبي هريرة: كان رسول الله بي يجلس معنا في المسجد، فإذا قام قمنا قياما حتى نراه قد دخل بعض بيوت أزواجه، قال المناوي: فيه دليل لما عليه محرر مذهب الشافعية النووي من ندب القيام لأهل الفضل والشرف إكراماً وإعظاماً، وقد قام في لعكرمة بن أبي جهل لما قدم عليه، وكان يقوم لعدي بن حاتم كلما دخل عليه حسبما جاء ذلك في خبرين، وهما وإن كانا ضعيفين يعمل بهما في الفضائل، وحكى القاري عن الإمام الغزالي: أن القيام مكروه على سبيل الإعظام لا على سبيل الإكرام، وعن النووي: أن القيام للقادم من أهل الفضل من علم أو إصلاح أو شرف مستحب، وقد جاءت فيه أحاديث، و لم يثبت في التي يحت عنه شيء صريح، وعن القاضي عياض: أن القيام المنهى عنه إنما ذلك فيمن يقومون عليه وهو جالس، ويمكئون قياما طول حلوسه. قلت: وفي الدر المحتار عن الوهبانية: يجوز بل يندب القيام تعظيما للقادم كما نجوز القيام ولو للقاري بين يدي العالم، وحكى ابن عابدين عن مشكل الآثار: القيام لغيره ليس بمكروه لعينه، إنما المكروه محبة القيام لمن يقام له.

حدثنا سفيان بن وكيع، حدثنا جُميع بن عمر بن عبد الرّحمن العِجْلي، حدثني رجل من بني تميم، – من ولد أبي هالة، عديجة على الله عبد الله – عن ابن لأبي هالة، المن عنه الأباء]

کتب حدیث میں ہیں۔ حتی کہ بعض روایات میں کھڑے ہونے کی سختی سے ممانعت ہے اور بعض روایات میں بعض آنے والوں کے لئے کھڑے ہونے کا سخم بھی ہے۔ اسی وجہ سے علماء اس کھڑے ہونے کے جواز اور عدم جواز میں مختلف ہوگئے ہیں اور اکثر مختقین کی رائے میہ ہے کہ ان میں تعارض نہیں ہے، بلکہ کھڑے ہونے کے اسباب اور وجوہ مختلف ہیں، اسی وجہ سے احادیث میں مختلف احکام ملتے ہیں۔ ابوالولید بن رشد کہتے ہیں کہ کسی شخص کے لئے کھڑا ہونا چار طرح ہوتا ہے:

ا۔ ناجائز ہے۔ وہ ایسے شخص کے واسطے کھڑا ہونا جو تکبر کی وجہ سے اس کو پہند کرتا ہو کہ جب وہ آئے تو لوگ کھڑے ہو جائیں۔

۲۔ کمروہ ہے۔ وہ ایسے شخص کے لئے کھڑا ہونا ہے جو متکبر تو نہیں ہے لیکن اندیشہ ہے کہ اُس کے ساتھ اگر ایسا معاملہ کیا جائے تواُس میں تکبر اور عجب پیدا ہو جائے۔

س\_ جائز ہے۔ وہ ایسے شخص کے لئے جہاں بیر اندیشہ نہ ہو۔

۲۰ مستحب ہے۔ وہ اُس شخص کے واسطے کھڑا ہو ناجو سفر وغیرہ ہے آیا ہو، اُس کے آنے کی خوشی میں کھڑا ہو جائے۔
امام نووی والشیطیہ کہتے ہیں کہ اہل فضل، اہل فضل، اہل شرف کے آنے پر کھڑا ہو نا مستحب ہے۔ قاضی عیاض والشیطیہ کہتے ہیں کہ ممانعت کی احادیث میں بید کہ ممانعت کی احادیث میں بید اور لوگ اُس کے سامنے کھڑے رہیں۔ چنانچہ ممانعت کی احادیث میں بید ارشاد بھی ہے کہ الیک طرح نہ کھڑے ہو جیسے کہ مجمی لوگ اپنے سر داروں کیلئے کھڑے ہوتے ہیں۔ حضرت النگوہی والشیطیہ کی شخص ہوتے ہیں۔ حضرت النگوہی والشیطیہ کی شخص ہوتے ہیں۔ حضرت النگوہی والشیطیہ کی شخص کی شخص کی شخص کی فقت میں پڑ جانا جس کے لئے کھڑا ہوا ہے کہ اُس میں کو کئی عارض الیبا چیش نہ آئے جو اس کو نا جائز بنا دے۔ مثلا اُس شخص کا فقنہ میں پڑ جانا جس کے لئے کھڑا ہوا ہے کہ اُس میں کو نی عارض الیبا چیش نہ آئے جو اس کو دینی نقصان پہنچے۔ اسی طرح سے نفاق کے طور پر کھڑا ہونا کہ جس کے لئے کھڑا ہوا ہے کہ اُس میں کی طور پر کھڑا ہونا کہ جس کے لئے کھڑا ہوا ہے کہ اُس میں کی بی عارض ایبا کہ جس کے لئے کھڑا ہوا ہے کہ اُس میں کی بی عارض ایبا کہ جس کے لئے کھڑا ہوا ہوا ہے کہ اُس میں کو غیرہ امور پر کھڑا ہونا کہ جس کے لئے کھڑا ہوا ہے کہ اُس میں کی بی عارض ایبا کی بی ایک کی بی خور ان کو دینی نقصان پہنچے۔ اسی طرح سے نفاق کے طور پر کھڑا ہونا کہ جس کے لئے کھڑا ہوا ہے کہ اُس میں کی بی جان جس کے لئے کھڑا ہونا کہ جس کے لئے کھڑا ہوا ہو کہ کی کے سامنے کی کھڑا ہونا کے میں کی گئے کھڑا ہونا کہ جس کے لئے کھڑا ہوا ہے کہ کہ کھڑا ہونا کے سے کہ کھڑا ہونا کے سے کارس کی کے کھڑا ہونا کے کھڑا ہونا کے کھڑا ہونا کہ جس کے لئے کھڑا ہونا کے کھڑا ہونا کے کھڑا ہونا کے کھڑا ہونا کہ کی کھڑا ہونا کے کھڑا ہونا کے کھڑا ہونا کہ کی کھڑا ہونا کی کھڑا ہونا کے کھڑا ہونا کے کھڑا ہونا کے کھڑا ہونا کے کھڑا ہونا کی کھڑا ہونا کے کھڑا ہونا کہ کی کھڑا ہونا کے کھڑا ہونا کی کے کھڑا ہونا کے کھڑا ہونا کی کھڑا ہونا کے کھڑا ہونا

عمر: بلا واو، وفي نسخة بالواو، قال القاري: صوابه عمير بالتصغير، وتقدم في مبدأ الكتاب بيانه. العجُّلي: بكسر العين وسكون الجيم. من ولد: [أي: من حهة الأمهات؛ لأنه من أسباط أبي هالة، والسِّبط: ولد البنت.] زوج خديجة: [صفة لأبي هالة، وقد تزوج حديجة ﷺ في الجاهلية، فولدت له ذكرين: هندًا وهالة.] اُس کی کوئی و قعت اور عظمت دل میں نہ ہو، ریاکاری اور نفاق کے طور پر کھڑا ہو کہ یہ صور تیں ناجائز ہیں۔ اور ان میں بھی اگر کے نہ ہونے کی صورت میں اس شخص کو خود کسی فتم کا جائی مالی یا آ ہر و کو نقصان جنیخے کا اندیشہ ہو تو اُس کے لئے جائز ہوگا۔

(ک) امام حسن شکل فی فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے ماموں ہند بن ابی ہالہ سے پوچھا، وہ حضور کے حالات اکثر بیان کرتے تھے اور مجھے اُن کے سُنے کا اشتیاق تھا، تو انھوں نے میرے پوچھنے پر حضور کے حلیہ شریف کا ذکر فرمایا کہ حضور بلند پایہ، بلند مرتبہ تھ، آپ کا چرہ انور بدر کی طرح چمکتا تھا اور پورا حلیہ شریف (جیسا کہ شروع کتاب میں پہلے باب کی ساتویں صدیث من مفصل گزر چکا ہے) بیان فرمایا۔ امام حسن شکل کی ہو، بلکہ والد صاحب حضرت علی شکلیا اس حدیث کو اُن کچے تھے اور صرف یہی نہیں کہ مامول جان سے یہ حدیث اُن کی ہو، بلکہ والد صاحب حضرت علی شکلی اس حدیث کو اُن کچے تھے اور صرف یہی نہیں کہ مامول جان سے یہ حدیث اُن کی ہو، بلکہ والد صاحب حضرت علی شکلی سے حضور کے مکان تشریف لے جانے اور باہر تشریف لانے اور حضور کا طرز و طریقہ بھی معلوم کر کی تھے۔

چنانچہ حضرت حسین والنے نے بیان کیا کہ میں نے اپنے والد حضرت علی والنے کی سے حضور کے مکان تشریف لے جانے کے حالات دریافت کیے تو آپ نے فرمایا کہ حضور اقد سی النے کیا مکان میں تشریف رکھنے کے وقت کو تین حصوں پر منقسم فرماتے سے: ایک حظہ حق تعالی بنل فی گائی عبادت میں خرچ فرماتے سے لینی نماز وغیرہ پڑھتے سے۔ دوسرا حصہ گھر والوں کے ادائے حقوق میں خرچ فرماتے سے، مثلاً اُن سے بنسنا بولنا، بات کرنا، ان کے حالات کی شخص کرنا۔ تیسرا حظہ خاص اپنی ضروریات راحت آرام کے لئے رکھتے تھے۔ پھر اُس اپنے والے حظہ کو بھی دو حصوں پر اپنے اور لوگوں کے در میان تقسیم فرما دیتے اس طرح پر کہ خصوصی حضرات صحابہ کرام اُس وقت میں داخل ہوتے، اُن خواص کے ذریعہ سے مضامین عوام تک پہنچے،

وكان وصافا: [وكان هند وصافاً لرسول ﷺ؛ لكونه قد أمعن النظر في ذاته الشريفة وهو صغير مثل علي ﷺ؛ لأن كلامنهما تربى في حجر النبي ﷺ ، والصغير يتمكن من التأمل وإمعان النظر، بخلاف الكبير فإنه تمنعه المهابة والحياء من ذلك. | فَحُما: فخما بسكون المعجمة وكسرها أي: عظيما في ذاته، ومفخما أي: معظما في صفاته، وفي النهاية: أي عظيما معظما في الصدور والعيون. يتلألأ وجهُه تلألؤ القمر ليلة البدر، فذكر الحديث بطوله. قال الحسن: فكَتمْتُها الحُسينَ زماناً، الشرف المسرف المسر

ان لوگوں ہے کی چیز کو اُٹھا کر نہ رکھتے تھے (لیمنی نہ دین کے امور میں نہ دنیوی منافع میں، غرض ہر قشم کا نفع بلا در لیغ پہنچاتے تھے اُمت کے اس حصہ میں آپ کا بیہ طرز تھا کہ) ان آنے والوں میں اہل فضل لیمنی اہل فضل کو عاضری کی اجازت میں ترجے دیتے تھے، اُس وقت کو اُن کے فضل و بنی کے لحاظ ہے ان پر تقشیم فرماتے تھے۔ بعض آنے والے ایک حاجت لے کرآتے اور بعض حضرات دو وو حاجتیں لے کر حاضرِ خدمت ہوتے اور بعض حضرات کئی حاجتیں لے کر حاضرِ عدمت ہوتے اور بعض حضرات کئی حاجتیں کے کر حاضرِ عدمت ہوتے اور بعض حضرات کئی حاجتیں کے کر حاضر ہوتے۔ حضور اُن کی تمام حاجتیں پوری فرمایا کرتے اور اُن کو ایسے امور میں مشغول فرماتے جو خود اُن کی اور تمام اُمت کی اصلاح کے لئے مفید اور کارآ تہ ہوں۔ مثلاً اُن کا دینی امور کے بارے میں حضور سے سوالات کر نااور حضور اقد س اُن کی اور تمام اُمت کی اصلاح کے لئے مفید اور ضرور کی اُن کو اطلاع فرمانا اور ان علوم و معارف کے بعد حضور یہ بھی فرماد یا کرتے تھے کہ جو لوگ یہاں موجود ہیں وہ ان مفید اور ضروری اصلاحی امور کو غائبین تک بھی پہنچا دیں اور نیز یہ بھی ارشاد فرمایا کرتے تھے کہ جو لوگ کی عذر (بردہ یا دوری، شرم یار عب) کی وجہ سے مجھ سے اپنی ضرور توں کا اظہار نہیں کر سکتے، خرایا کرتے تھے کہ جو لوگ کی عذر (بردہ یا دوری، شرم یار عب) کی وجہ سے مجھ سے اپنی ضرور توں کا اظہار نہیں کر سکتے، تم لوگ اُن کی ضرور تیں مجھ تک پہنچا دیا کرو۔ اس لئے کہ جو شخص بادشاہ تک کی ایسے شخص کی حاجت پہنچا ہے جو خود نہیں تم لوگ اس میں ضرور کور کوشش کیا کرو۔ حضور کی ہوتا تھا اور ایسے بی امور کو حضور اقد س من خوری کوشش کیا کرو۔ حضور کی میں میں ضروری اور مفید بی باتوں کاند کرہ ہوتا تھا اور ایسے بی امور کو حضور اقد میں من خوری کی سے خوش کیا گرو۔ حضور کی سے خوش کیا گرو۔ حضور کی سے خوش کی ہوتا تھا اور ایسے بی امور کو حضور اقد می منافی صحاح سے خوش کیا کرو۔ حضور کی میں من من وری اور مفید بی باتوں کا تذکرہ ہوتا تھا اور ایسے بی امور کو حضور اقد می منافی سے خوشی سے خور سے خور اُس کی دور سے خور سے خو

ليلة البدر: [وهي ليلة أربعة عشر، سمّي بذلك؛ لأنه يبدر الشمس بالطلوع أي: يسبق في طلوعه الشمس في غروها.] فلاكر الحديث: تقدم هذا السند بعضه في "باب الخلق" وبعضه في "باب كيف كان الكلام". فكتمتها: أي ليختبر احتهاده في تحصيل العلم بحلية جده، أو ليستمعه الحسين من هند فيعرفه بأقصر إسناد، أو ينتظر أن يسأل ذلك الحسين؛ فإن التبليغ بعد الطلبة أبلغ، أو كان ذلك الكتم اتفاقيا، ورجحه عصام. حدثته: [أي: يما سمعته من حالي هند.] سبقني إليه: [إلى السؤال عنها من حاله هند.] أباه: وفي نسخة: أبي، وهو علي بن أبي طالب هيد. مَدْخله: أي: طريق سلوكه حال كونه داخل بيته وعن أطوار خارج بيته قاله القاري، وقال المناوي: أي عن دخوله وخروجه بيته، أو عن حالة فيهما، أو عن زمانيهما أي زمن دخوله وخروجه.

ومَخْرِجِه، وشَكْلِه، فلم يدعْ منه شيئًا. قال الحسين: فسألت أبي عن دخول رسول الله ﷺ

فقال: كان إذا أوى إلى منزله جزًّا دخوله ثلاثة أجزاء: جزءاً لله عزوجل، و جزءاً لأهله، و جزءاً بلدوالفصر [وصل اليه واستفر فيه] العادنه والنفكر في مصنوعاتها

لنفسه، ثم جَزَّءَ جزأه بينه وبين الناس، فيردّ ذلك بالخاصّة على العامّة، ولا يدَّخر عنهم شيئًا.

اس کے علاوہ لا یعنی اور فضول باتیں حضور کی مجلس میں نہ ہوتی تھیں۔ صحابہ حضور کی خدمت میں وینی امور کے طالب بن کر حاضر ہوتے تھے اور بلا پچھ بچھے وہاں سے نہیں آتے تھے (پچھنے سے مراد امور دینیہ کا حاصل کرنا بھی ہو سکتا ہے اور حسی پچھنا بھی مراد ہو سکتا ہے، اس لئے کہ حضور التی ایم جو بچھ موجود ہوتا اُس کی تواضع فرماتے اور خصوصی احباب کا جب مجمع ہوتا ہے تو موجودہ چیز کی تواضع ہوتی ہی ہے) صحابہ کرام حضور اقد س النی کی کی مجلس سے ہدا یت اور خیر کے لئے مشعل اور رہنما بن کر فکھتے تھے کہ وہ ان علوم کو حسبِ ارشاد دو سروں تک پہنچاتے رہتے ہیں۔ امام حسین جا تھے کہ معالی دریافت کیا تو فرمایا کہ حضور ضروری امور کے علاوہ اپنی زبان کو محفوظ رکھتے تھے،

وشكُله: بفتح أوله أي: طريقه أي: المسلوكة بين أصحابه في بجلسه، فهو أخص من مخرجه، وقيل: بكسر أوله حسن طريقة وهيئة قاله القاري. فلم يدع منه شيئا: [أي: فلم يترك علي مما سأله عنه الحسين شيئا، أو لم يترك الحسين من السؤال عن أحواله شيئا.] عن دخول رسول الله ﴿: [أي: عن سيرته وطريقته وما يصنعه في زمن دخوله واستقراره في بيته.] لنفسه [أي: لنفع نفسه، فيفعل فيه ما يعود عليه بالتكميل الأحروي والدنيوي.] وبين الناس: [أي: ثم قسم جزأه الذي جعله لنفسه بينه وبين جميع الناس، سواء من كان موجودًا، ومن سيوجد بعدهم إلى يوم القيامة بواسطة التبليغ عنه.] فيرذ ذلك: أي: جزّء الناس بسبب الخاصة وواسطتهم على العامة، وقال ابن الأنباري: فيه ثلاثة أقوال: الأول: أن الخاصة تدخل عليه في ذلك الوقت دون العامة فتستفيد، ثم تخبر العامة بما سمعت من العلوم والمعارف، فكان ﴿ يوصل العلوم إلى العامة من جزء الخاصة، والثالث: أن يُجعل العامة مكان الخاصة، فيرد ذلك على العامة بدلاً من الخاصة، كذا يرد على العامة من جزء الخاصة، والثالث: أن يُجعل العامة مكان الخاصة، فيرد ذلك على العامة بدلاً من الخاصة، كذا نقله ميرك، والظاهر عندي الأول. بالخاصة: [المراد بالخاصة: الصحابة الذين يكثرون الدخول عليه، كالخلفاء الأربعة، والمراد بالعامة: هم الذين لم يعتادوا الدخول عليه في بيته، فخواص الصحابة يدخلون عليه في بيته فيأخذون عنه الأحاديث، ثم يبلغوقا للذين لم يعتادوا الدخول عليه في بيته، فخواص الصحابة يدخلون عليه في بيته فيأخذون عنه الأحاديث، ثم يبلغوقا للذين لم يحتادوا الدخول عليه في بيته، فخواص الصحابة يدخلون عليه في بيته فيأخذون عنه الأحاديث، ثم يبلغوقا للذين لم يحتادوا الدخول عليه في بيته، فكواص الصحابة بدحلون عليه في بيته فيأخذون عنه الأحاديث، ثم يبلغوقا للذين لم يدخلوا بعد خروجهم من عنده، فكان يوصل العلوم لعامة الناس بواسطة خاصتهم.]

#### وكان من سيرته في جزء الأمّة إيثار أهل الفضل بإذنه، وقَسْمُه على قدر فضلهم في الدّين،

فضول تذکروں میں وقت ضائع نہیں فرماتے تھے، آنے والوں کی تالیفِ قلوب فرماتے، اُن کو مانوس فرماتے، متو خش نہیں بناتے تھے (لیعنی تنبیہ وغیرہ میں ایسا طرز اختیار نہ فرماتے جس سے ان کو حاضری میں وحشت ہونے گئے یا ایسے امور ارشاد نہ فرماتے تھے جن کی وجہ سے دین سے نفرت ہونے گئے) ہر قوم کے کریم اور معزز کا اکرام واعزاز فرماتے اور اُس کو خود اپنی طرف سے بھی ای قوم پر متوتی اور سروار مقرر فرما دیتے۔ لوگوں کو عذابِ البی سے ڈراتے (یا مضر امور سے بھی کی تاکید فرماتے) اور خود اپنی بھی لوگوں کے تکلیف امور سے بھی کی تاکید فرماتے یا لوگوں کو دوسروں سے احتیاط \* رکھنے کی تاکید فرماتے) اور خود اپنی بھی لوگوں کے تکلیف پہنچانے یا نقصان پہنچانے سے حفاظت فرماتے، لیکن باوجود احتیاط رکھنے اور احتیاط کی تاکید کے کسی سے اپنی خندہ بیٹانی اور

إيثار أهل الفضل: [أي: وكان من عادته وطريقته فيما يصنع في الجزء الذي جعله لأمته: تقديم أهل الفضل حسبًا، أو نسبًا، أو سبقًا، أو صلاحًا بإذنه ﷺ لهم في ذلك، فيأذن لهم في التقدم، والإفادة، وإبلاغ أحوال العامة]

وقَسْمُه: بالفتح مصدر قسم، أي: قسم ذلك الجزء فيهم، قال القاري: والضمير راجع إليه ﷺ، والمفعول مقدر، أي: ما عنده من خيري الدنيا والآخرة، وجوز أن يكون "للجزء" الذي بينه وبين الناس.

"اس لفظ کے مختلف ترجے کے گئے ہیں۔ بندہ کے بزدیک اقرب یہی ہے، دوسرے جملہ کے مناسب بھی ہے۔ حاصل یہ ہے کہ حضور خود

بھی اپنی حفاظت اور احتیاط فرماتے اور دوسروں کو بھی لوگوں ہے احتیاط کی تعلیم دیتے تھے، جس کی توضیح یہ ہے کہ بلا وجہ کی مختص پر گمانی کرنا ناجائز ہے لیکن ابنیر بدگانی کے اپنی حفاظت کرنا اور احتیاط کی اور احتیاط کی بھڑت وارد ہے۔ ابو داور شریف میں ایک قضہ کیا ہے کہ ایک مرتبہ نبی کریم سی نے کہ مکرمہ تقییم کے لئے پھی مال سیسیج کا ارادہ کیا اور احتیاط کی ایک صاحتی ایک وہ کی ساتھی ایک افغواء کو مال لے جانے کے لئے تبویز فرما کر ان ہے کہہ دیا کہ کوئی ساتھی ایس تھے کہ عمرونا کی ایل افغواء کو مال لے جانے کے لئے تبویز فرما کر ان ہے کہہ دیا کہ کوئی ساتھی ایس تھے کہ عمرونا کی ایل افغواء محتوں ان کے پاس آئے اور کہنے گئے کہ ججھے یہ معلوم ہوا ہے کہ تم مکہ جانے کے لئے کی ساتھی کی ہوئے ہے تبادیا۔ حضور نے ارشاد فرمایا کہ جب تم اُس کی قوم کی آبادیوں کے قریب پہنچو تو اُس ہے مختاط رہنا۔ ابن الفعواء کہتے ہیں کہ ہم دو توں جال رہنا اس لئے کہ ایک ساتھی کی قوم کی آبادیوں کے قریب پہنچو تو اُس سے کہا کیا مضون وارد ہے، اس کے علادہ مضافحہ ہے! اس کے جانے کے بعد مجھے حضور کا ارشاد یاد آبا میں جلدی ہے اپنا اونٹ تیار کر کے چل دیا، تھوڑی دیر میں میں نے دیکھا کہ مضافحہ متحوں کو حیا کہ میں احتراط کا مضمون وارد ہے، اس کے علادہ متحدد دوایات میں حضور ہے لوگوں کو احتیاط کی وجہ سے جلدی جلدی جلدی ہے کہی معنی بہتر ہیں۔

خوش خلتی کو نہیں ہٹاتے تھے، اپنے دوستوں کی خبر گیری فرماتے، لوگوں کے حالات آپس کے معاملات کی شخیق فرما کر اُس کی اصلاح فرماتے، اچھی بات کی شخیین فرما کر اُس کی تقویت فرماتے اور بُری بات کی بُرائی بتا کر اُس کو زائل فرماتے اور روک دیتے۔ حضور اکر م اُسٹی کی ہر امر میں اعتدال اور میانہ روی اختیار فرماتے سے نہ کہ تکوّن اور گڑ بڑ کہ بھی پچھے فرما دیا بھی پچھے۔ لوگوں کی اصلاح سے غفلت نہ فرماتے سے کہ مبادا وہ دین سے غافل ہو جائیں یا کسی امر میں حدسے براج جانے کی وجہ سے دین سے اکتا جائیں (اس لئے حضور ان کے حالات سے غفلت نہ فرماتے سے )ہر کام کے لئے آپ کے یہاں ایک خاص دین سے اکتا جائیں (اس لئے حضور ان کے حالات سے غفلت نہ فرماتے سے )ہر کام کے لئے آپ کے یہاں ایک خاص انتظام تھا۔ امر حق میں نہ بھی کوتاہی فرماتے سے نہ حد سے شجاوز فرماتے سے۔ آپ کی خدمت میں حاضر ہونے والے خلقت کے بہترین افراد ہوتے ہے۔ آپ کی خدمت میں عاضر ہونے والے خلقت کے بہترین افراد ہوتے ہے۔ آپ کے برد یک افضل وہی ہوتا تھا جس کی خیر خواہی عام ہو، یعنی ہر شخص کی بھلائی چاہتا ہو۔

ذوالحوائج: [بيان للتفاوت في مراتب الاستحقاق، والمراد بالحوائج: المسائل المتعلقة بالدين.] فيتشاغل: أي يجعل نفسه الشريفة مشغولة بهم. ويشغلهم: من الإشغال، أو بفتح الياء والغين: من الشغل، قال الحنفي: هذا أولى؛ لأنه قال في التاج: الإشغال لغة ردية في الشغل، وقال الجوهري: قد شغلت فلانا فلانا، ولا تقل: أشغلت؛ لأنها لغة ردية، وقال المجلد في القاموس: أشغله لغة جيدة أو قليلة أو ردية، قال القاري: لو صحت الرواية بالضم لكفر من قال بالردية.

والأمة: [أي: في الذي يصلهم ويصلح الأمة، سواء كان المراد أمة الدعوة أو أمة الإجابة، فلا يدعهم يشتغلون بما لا يعنيهم.] من مَسْنَلَتهم: قال الحنفي بيان لما في قوله: ما يصلهحم، يعني أن ما يصلحهم والأمة هو مسئلتهم عنه، وتعقبه ابن حجر: بأن الأصوب أن "من" تعليلية، والمعنى من أجل سؤالهم إياه عنه، قال المناوي: وفي نسخة "عنهم" أي: عن أحوالهم. ينبغي لهم: [أي: إحبار النبي على إياهم بالأحكام التي تليق بهم وبأحوالهم وزماهم ومكالهم والمعارف التي تسعها عقولهم.] لا يستطيع: [مثل: النساء والعبيد والمرضى والغائبين.]

ولا يُذكر عنده إلا ذلك، ولا يَقْبَل من أحد غيره. يدخلون رُوَّاداً، ولا يفترقُونَ إلّا عن ذَوَاق، ولا يُفترقُونَ إلّا عن ذَوَاق، ولا يُفترقُونَ إلّا عن ذَوَاق، ولا يُفتر على الخير –. قال: فسألته عن مخرجه كيف كان يصنع فيه؟ قال كان المحددة للماس الرسول الله الله الله الله يخزَنُ لسانه إلا فيما يعنيه، ويؤلّفهم ولا ينفّرهم، ويكرم كريم كلّ قوم ويولّيه عليهم، رسول الله عليه كلّ قوم ويولّيه عليهم،

آپ کے نزدیک بڑے رہنہ والا وہی ہوتا تھا جو مخلوق کی غم گساری اور مدو میں زیادہ حضہ لے۔ حضرت امام حسین وہا لیٹھ کے ذکر کے کہ میں نے حضور کی مجلس کے حالات دریافت کیے تو انھوں نے فرمایا کہ آپ کی نشست و برخاست سب اللہ کے ذکر کے ساتھ ہوتی تھی اور جب کی جگہ آپ تشریف لیے جاتے تو جہاں جگہ ملتی و ہیں تشریف رکھتے اور اس کالوگوں کو حکم فرماتے کہ جہاں جگہ خالی مل جائے بیٹے جایا کریں، یہ امر جداگانہ ہے کہ جس جگہ حضور جہاں جگہ خالی مل جائے بیٹے جایا کریں، اوگوں کے سروں کو کھلا بگ کرآ گے نہ جایا کریں، یہ امر جداگانہ ہے کہ جس جگہ حضور بیٹے جاتے وہی جگہ پھر صدر مجلس بن جاتی۔ آپ حاضرین مجلس میں سے ہر ایک کا حق ادا فرماتے یعنی بشاشت اور بات چیت میں جنااس کا استحقاق ہوتا اُس کو پورا فرماتے کہ آپ کے پاس کا ہر بیٹے والا یہ سمجھتا تھا کہ حضور میر اسب سے زیادہ اکرام فرمار ہے ہیں۔ جوآپ کے پاس بیٹھا یا کسی امر میں آپ کی طرف مراجعت کرتا تو حضور اُس کے پاس بیٹھے رہتے یہاں تک کہ وہی خودائھنے کی ابتدا کرے۔ جوآپ ہے کوئی چیز ما نگراآپ اُس کو مرحمت فرماتے یا (اگر نہ ہوتی) تو نرمی سے جواب فرماتے کہ وہی خودائھنے کی ابتدا کرے۔ جوآپ ہے کوئی چیز ما نگراآپ اُس کو مرحمت فرماتے یا (اگر نہ ہوتی) تو نرمی سے جواب فرماتے کہ وہی خودائھنے کی ابتدا کرے۔ جوآپ ہے کوئی چیز ما نگراآپ اُس کو مرحمت فرماتے یا (اگر نہ ہوتی) تو نرمی سے جواب فرماتے درماتے کیا (اگر نہ ہوتی) تو نرمی سے جواب فرماتے کہ وہی خودائھنے کی ابتدا کرے۔ جوآپ ہے کوئی چیز ما نگراآپ اُس کو مرحمت فرماتے یا (اگر نہ ہوتی) تو نرمی سے جواب فرماتے کہ دوری خودائھنے کی ابتدا کرے۔

إلا ذلك: أي: ما يذكر من حاجات الناس والمحتاج إليه، وقوله: "ولا يقبل" إلخ بمنزلة تأكيد لما تقدم، والمعنى: لا يذكر عنده إلا ما يفيدهم في دينهم أو دنياهم، دون ما لا ينتفع بها، فإنها لا تذكر عنده غالباً. رُوادًا: [جمع رائد، وهو في الأصل: من يتقدم القوم؛ لينظر لهم الكلأ ومساقط الغيث، والمراد هنا أكابر الصحب الذين يتقدمون في الدخول عليه في ببته ليستفيدوا منه ما يصلح أمر الأمة.] بضم فتشديد، جمع رائد بمعني طالب، أي: طالبين المنافع في دينهم ودنياهم. فواق: [بمعنى: مَذُوق من الطعام، كما هو الأصل في الذواق، لكن العلماء حملوه على العلم والأدب، فالمعنى: لا يفترقون من عنده إلا بعد استفادة علم وخير.] بفتح أوله فعال بمعنى مفعول، أي عن مطعوم حسي على ماهو الأغلب، أو معنوي من العلم وغيره، فإنه يقوم للروح مقام الطعام للحسد. يخزن: بضم الزاي وكسرها، أي: يحبس ويحفظ. و "يعنيه" بفتح أوله، أي: يهمه. ويؤلفهم: [يجعلهم آلفين له، مقبلين عليه بملاطفته لهم وحسن أخلاقه معهم، أو يؤلف بينهم حيث لا يبقى بينهم تباغض.] ولا ينقرهم: بتشديد الفاء أي: لا يفعل بحم ما يكون سببا لتفرقهم عنه؛ لما عنده من العفو والصفح والرأفة التي لانظير لها.

ويُحَذّر النّاس ويحترسُ منهم من غير أن يطوي عن أحد منهم بِشْره ولا خُلُقَه. ويتفقّد أصحابه، ويسأل الناس عما في النّاس، ويُحسِّن الحسن ويُقوّيه، ويُقبّح القبيح ويُوهِيه، معتدل الأمر غير مختلف، ولا يَغفُل مخافة أن يغفلوا ويتملّوا،

آپ کی خندہ پیٹانی اور خوش خلقی تمام لوگوں کے لئے عام تھی۔ آپ تمام خلقت کے شفقت میں باپ سے اور تمام خلقت حقوق میں آپ کے خزد کی برابر تھی۔ آپ کی مجلس مجلس علم و حیا اور صبر و امانت تھی (یعنی یہ چاروں باتیں اس میں حاصل کی جاتی تھیں یا یہ کہ یہ چاروں باتیں اُس میں موجود ہوتی تھیں)نہ اُس میں شور وشغب ہوتا تھا نہ کس کی عزت و آبرو اُتاری جاتی تھی۔ اُس مجلس میں اگر کسی سے کوئی لغزش ہو جاتی تھی تو اُس کو شہرت نہیں دی جاتی تھی۔ آپ میں سب برابر شار کے جاتے تھے (حسب نسب کی بڑائی سمجھتے تھے البتہ)ایک دوسرے پر فضیلت تقویٰ سے ہوتی تھی۔ آپس میں سب برابر شار کے جاتے تھے (حسب نسب کی بڑائی سمجھتے تھے البتہ)ایک دوسرے پر فضیلت تقویٰ سے ہوتی تھی۔

يحذر: أي يحذر بعض الناس من بعض ويأمرهم بالحزم، أو يخوفهم من عذاب الله وأليم عقابه، قاله المناوي، قال القاري: ووقع في بعض الروايات: "ويحذر الناس الفتن" فإن صح فهو وجه آخر. قلت: وعلى هذه المعاني كلها هو من التحذير، وضبطه بعضهم وحكاه ميرك عن أكثر الرواة بفتح الياء وتخفيف الذال المفتوحة من الحذر بمعنى: الاحتراس، فيكون في معنى قوله: ويحترس منهم. والأوجه عندي الأول، كما في أبي داود من قوله: أخوك البكري فلا تأمنه.

ويحترس: قال القاري: أي يحفظ نفسه من أذاهم، وقال المناوي: أي يتحفظ من كثرة مخاطبتهم المؤدية إلى سقوط هيبته وجلالته من قلوهم. بشره: بكسر فسكون، طلاقة وجهه وبشاشته، وفيه رفع توهم نشأ من قوله: "يحترس" ولذا أكده بقوله: "ولا خلقه" بضمتين أو ضم أوله، أي: ولا حسن خلقه، قاله القاري. ويتفقد: أي: يطلبهم ويسأل عنهم حال غيبتهم، فإن كان أحد منهم مريضاً يعوده، أو مسافراً يدعو له، أو ميتا فيستغفر له. عما في الناس: أي: عما وقع فيهم من المحاسن والمساوي الظاهرة ليدفع ظلم الظالم عن المظلوم، أو عما هو متعارف فيما بينهم، وليس المعنى أنه يتحسس عن دنوهم، ويقويه: [أي: يظهر قوّته بدليل معقول أو منقول.]

ويُوهيه: [أي: يجعله واهيا ضعيفا بالمنع والزجر عنه.] ولا يغفل: [أي عن تذكيرهم وتعليمهم.] أن يغفلوا: [أي عن إستفادة أحواله وأفعاله.] ويملوا: بفتح الميم وتشديد اللام من الملالة، وفي نسخة: "أو يملوا" بكلمة "أو" للتنويع، وما قال الحنفي: للشك غير صحيح، وفي نسخة "أو يميلوا" من الميل أي: يميلوا إلى الدعة والرفاهية. لكل حال عنده عَتَاد، لا يُقَصِر عن الحق ولا يُجَاوزه، الذين يَلُونه من الناس: خيارهم، أفضلهم عنده أعمّهم نصيحة، وأعظمهم عنده منزلة أحسنهم مواساة ومؤازرة. قال: فسألته عن الصحة إرادة الحج للسمون للسمون للسمون للله على ذكر، وإذا انتهى إلى قوم جلس محلسه؟ فقال: كان رسول الله على لا يقوم ولا يجلس إلا على ذكر، وإذا انتهى إلى قوم جلس ذكر الله مناز بكلا النعاز على سبل النازع حيث ينتهي به المجلس، ويأمر بذلك. يُعطي كلَّ جُلسائه بنصيبه، لا يحسب جليسه أن أحدا و للكان الخالي التي مكان كان على حاجة صابره حتى يكون هو المنصرف عنه،

ہر صحص دوسرے کے ساتھ تواضع سے پیش آتا تھا۔ براوں کی تعظیم کرتے تھے، چھوٹوں پر شفقت کرتے تھے، اہل حاجت کو ترجیح دیتے تھے، اجبی مسافر آ دمی کی خبر گیری کرتے تھے۔ فائدہ: الغرض ہر بات اور ہر امر شریفانہ اخلاق کے منتها سے اوپر تھی اور کیوں نہ ہوتی جب کہ آپ کی بعثت ہی جمیل اخلاق کے لئے ہوئی۔ چنانچہ خود حضور شیکی کا ارشاد ہے: بعثت الاتمم مکارم الانحلاق او کیما قال۔ میں اس لئے بھیجا گیا ہوں کہ عمدہ اخلاق کی جمیل کروں، اس کے باوجود اس کی دعا فرمایا کرتے تھے کہ یا اللہ! جبیا کہ تو نے مجھے حسن صورت عطاکی ہے، حسن اخلاق بھی عطاکر، حالا نکہ حضور کے اخلاق کی بڑائی کا ذکر قرآن پاک میں بھی ہے اور کئی قتم کی تاکید کے ساتھ اللہ بان کا ذکر قرآن پاک میں بھی ہے اور کئی قتم کی تاکید کے ساتھ اللہ بان کا ذکر قرآن پاک میں بھی ہے اور کئی قتم کی تاکید کے ساتھ اللہ بان کا ذکر قرآن پاک میں بھی ہے اور کئی قتم کی تاکید کے ساتھ اللہ بان کا ذکر قرآن پاک میں بھی ہے اور کئی قتم کی تاکید کے ساتھ اللہ بان کا ذکر قرآن پاک میں بھی ہے اور کئی قتم کی تاکید کے ساتھ اللہ بان کا ذکر قرآن پاک میں بھی ہے اور کئی قتم کی تاکید کے ساتھ اللہ بان کا ذکر قرآن پاک میں بھی ہے اور کئی قتم کی تاکید کے ساتھ اللہ بان کا ذکر قرآن پاک میں بھی ہے اور کئی قتم کی تاکید کے ساتھ اللہ بان کا ذکر قرآن پاک میں بھی ہے اور کئی قتم کی تاکید کے ساتھ اللہ بان کی کو نہ ہو تا کید کے ساتھ اللہ بان کیا کیا کے خلاق عظیم کو ذکر فرمایا۔

عتاد: بفتح أوله: العدة والتأهب، يعني أنه الله أعد لكل أمر من الأمور حكماً من الأحكام، ودليلا من أدلة الإسلام. خيارهم: [أي: الذين يقربون منه لاكتساب العلوم وتعلمها خيار الناس؛ لأنحم هم الذين يوثق بهم علماً وفهماً.] ومؤازرة: أي: معاونة في مهمات الأمور؛ لقوله تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرَّ وَالتَّقُوَى﴾ [المائدة: ٢] مأخوذ من الوزير، وهو الذي يؤازر الأمير أي: يعاونه، أو يحمل عنه وزره وثقله بمساعدته له فيما يثقل عليه من الرأي. ذكر: قال القاري: قوله: "على ذكر" أي: على ذكر الله كما في نسخة، وفي عدم ذكره دلالة على كمال ذكره.

ينتهي به المجلس: [إذا وصل لقوم حالسين حلس في المكان الذي يلقاه حاليا من المجلس، فكان لا يترفع على أصحابه لتواضعه ومكارم أخلاقه، ومع ذلك فأينما حلس يكون هو صدر المجلس.] ويأمر بذلك: [أي: بالجلوس حيث ينتهي المجلس إعراضًا عن رعونة النفس.] أو فاوضه: أي: راجعه، مفاعلة من التفويض، كان كل واحد منهما ردما عنده إلى صاحبه. و "أو" للتنويع، وأبعد الحنفي في تجويزها للشك. صابره: [أي: غلبه في الصبر على المجالسة أو المكالمة، فلا يبادر بالقيام من المجلس، ولا يقطع الكلام، ولا يظهر الملل والسآمة.]

نی کریم سی کی گیا کاار شاد ہے کہ حق تعالی بَلْ بِی فَی ارم مزاجی کو پیند کرتے ہیں اور نری پر وہ کچھ عطافرماتے ہیں جو اور کسی چیز پر عطا نہیں کرتے۔ ایک حدیث میں ارشاد ہے کہ جو شخص نرمی سے محروم ہے وہ برای خیر سے محروم ہے۔ ایک حدیث میں ارشاد ہے کہ تم میں سے ارشاد ہے کہ تم میں سے ارشاد ہے کہ تم میں سے زیادہ محبوب مجھے وہ شخص ہے جس کے اخلاق اچھے ہوں۔ ایک صحابی نے حضور سے دریافت کیا کہ آ دمی کو سب سے نہرین چیز جو عطا ہوئی ہے وہ کیا ہے؟ حضور نے ارشاد فرمایا: خوش خلقی۔

ایک حدیث میں ارشاد ہے کہ قیامت میں اعمال نامہ کی ترازو میں سب سے زیادہ وزنی چیز جو ہوگی وہ ایجھے اخلاق ہوں گے۔ ایک حدیث میں ارشاد ہے کہ آ دمی اچھے اخلاق کی بدولت شب بیدار، روزہ دار کے درجہ کو پہنچ سکتا ہے۔ حضرت معاذر خلائے کہتے ہیں کہ جب میں بیمن بھیجا گیا اور سوار کی پر سوار ہونے کے لئے رکاب میں پاؤں رکھا تو حضور نے سب سے آخری وصیت جو فرمائی وہ یہ تھی کہ لوگوں کے ساتھ خوش خلقی سے پیش آ نا۔ حضور کا ارشاد ہے کہ مؤمنین میں زیادہ کامل ایمان والے وہ لوگ ہیں جن کے اخلاق بہتر ہوں۔ان کے علاوہ اور بھی بہت می روایات میں حسن اخلاق کی تاکید فرمائی گئ اور یہ اُس کا نمونہ ہے جو اوپر ذکر کیا گیا۔

بِمَيْسُورِ: أي: حسن، لا بمعسور حشن؛ لقوله تعالى: ﴿وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ ابْتِغَاءَ رَحْمَةٍ مِنْ رَبَّكَ تَرْجُوهَا فَقُلْ لَهُمْ قَوْلاً مَيْسُوراً ﴿ [الإسراء: ٢٨] ومن الميسور: الوعد والشفاعة، والرغبة في العقبى، والرهبة عن الدنيا. وسع المناس: أجمعين حتى المنافقين. بسطته أي: بشره وطلاقة وجهه وانبساطه، أو جوده وكرمه. فصار لهم أبا: أي: في الشفقة والرحمة والإصلاح، بل أعظم من أب؛ إذ غاية الأب أن يسعى في إصلاح الظاهر، وهو يسعى في إصلاح الظاهر والباطن. سواء: [أي: مُستوين في الحق، ولا يطمع أحد منهم أن يتميز عنده على أحد؛ لكمال عدله، وسلامته من الأغراض النفسانية.] وحياء: [أي: كانوا يجلسون معه على غاية من الأدب.]

ولا تُؤبَنُ فيه الحُرَمُ، ولا تُنظَى فَلَتَاتُه. مُتَعادلين، يتفاضلون فيه بالتقوى، متواضعين، يُوقّرون فيه الكبير، ويرحمون فيه الصغير، ويؤثرون ذا الحاجة، ويحفظون الغريب. حدثنا محمد بن عبد الله بن بزيع، حدثنا بشر بن المفضّل، حدثنا سعيد، عن قتادة، عن أنس بن مالك هذه قال: قال رسول الله عليه: لو أهدي إلي كُواع لقبلت، ولو دُعيتُ عليه لأحبت. حدثنا معيان، عن محمد بن بشار، حدثنا عبد الرحمن، حدثنا سفيان، عن محمد بن المُنْكَدِر، عن عن المُناكَدِر، عن المائنكِدر، عن المائنكِدر، عن المائنكِدر، عن المائنكِير، عن المائنكير، عن المائنكِير، عن المائنكير، عن المائنكِير، عن المائنكِير المائنكِير، عن المائنكِير، عن المائنكِير، عن المائنكِير، عن المائنكِير، عن المائنكِير، عن المائن المائنكِير، عن المائن المائن

(۸) حضرت انس بڑھ کہتے ہیں کہ حضور شکھ نے ارشاد فرمایا کہ اگر مجھے بکری کا ایک پیر بھی دیا جائے تو ہیں قبول کروں اور اگر اُس کی دعوت کی جائے تو ہیں ضرور جاؤں۔ فائدہ: لیعنی مجھے ہدیہ قبول کرنے ہیں بلکہ کسی جگہ جانے میں بھی اس کا خیال نہیں ہوتا کہ اتنی ذراسی چیز کے لئے کیا جاؤں، بلکہ اللہ کی نعمت سمجھ کر اُس کو کمالِ رغبت سے قبول کرتا ہوں اور اصل یہ ہے کہ دعوت کے قبول کرنے میں وہ کھانا مقصود نہیں ہوتا بلکہ دعوت کرنے والے کی دلداری مقصود ہوتی ہے۔ اصل یہ ہے کہ دعوت کے قبول کرنے میں وہ کھانا مقصود نہیں ہوتا بلکہ دعوت کرنے والے کی دلداری مقصود ہوتی ہے۔ (۹) حضرت جابر شاکھ فی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س شاکھ فی اُس کے بیادہ تشریف لائے)۔ فائدہ: حضور اقد س شاکھ کیا کی تواضع ترکی گھوڑے پر (بینی نہ گھیا سواری پر سوار شھے نہ بڑھیا پر بلکہ یا پیادہ تشریف لائے)۔ فائدہ: حضور اقد س شاکھ کیا کی تواضع ترکی گھوڑے پر (بینی نہ گھیا سواری پر سوار شھے نہ بڑھیا پر بلکہ یا پیادہ تشریف لائے)۔ فائدہ: حضور اقد س شاکھ کیا کی تواضع

ولا تُؤين: لا تؤبن بضم المثناة الفوقانية فهمزة ساكنة فموحدة مخففة مفتوحة، وتشدد أيضاً آخره نون، من الأبن، هي العقد في القضبان؛ لأنه تعيبها، فالمراد به العيب، قاله المناوي. والحرم بضم الحاء وفتح الراء المهملتين جمع الحرمة، وهي: ما لا يحل انتهاكه، وقيل: المراد بما القبائح، وروي بضمتين، فالمراد به النساء، والحاصل: أن مجملسه كان يصان من رفث القول وفحش الكلام. ولا تنثى: يضم أوله وسكون النون وفتح المثلثة، أي: لا تشاع. "فلتاته" بفتح الفاء واللام، أي: زلاته، يعني: إذا فرطت من بعض حاضريه سقطة لم تنشر عنه، ذكره المناوي.

يتفاضلون: أي: متوافقين، كأنه حبر لـ "كان" المقدر أي: كانوا متعادلين متساويين، لا يتكبر بعضهم على بعض بالحسب والنسب. ويؤثرون ذا الحاجة: [أي: يقدمونه على أنفسهم في تقريبه للنبي الله ليقضي حاحته منه.] ويحفظون الغريب: [أي: يحفظون حقه وإكرامه لغربته، ويحتمل أن المراد الغريب من المسائل، فالمعنى: يحفظونه بالضبط والإتقان خوفا من الضياع.] بَوْيع: بفتح موحدة وكسر زاي، فتحتية فعين مهملة. المفضل: بتشديد الضاد المعجمة المفتوحة. كُراع: بضم الكاف، ما دون الركبة من الساق على مافي النهاية، وما دون الكعب من الدواب على ما في المغرب.

ليس براكب بغلٍ ولا بِرِذُون. حَدَثنا عبد الله بن عبد الرحمن، أخبرنا أبو نعيم، حدثنا يجيى بن أبي الميثم العطّار قال: سمعت (۱۶) يوسف بن عبد الله بن سلام قال: سمّاني رسول الله ﷺ يوسف، صحاب صغير وقد ذكره العجلي في ثقات التامين تقريب

مقصود ہے کہ امراءِ و سلاطین زمانہ کی طرح سواری کے عادی نہ سے بلکہ پیادہ کثرت سے چلتے تھے۔ بخاری شریف کی ایک روایت میں اس عیادت کا قطبہ ذرا مفصل ہے، وہ یہ کہ حضرت جابر فٹالٹنڈ کہتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ سخت مریض ہوا۔ حضور اقد س لٹلٹ کیا اور حضرت ابو بکر فٹالٹوڈ دونوں حضرات پاپیادہ میری عیادت کو تشریف لائے، یہاں پہنچ کر دیکھا کہ میں بے ہوش پڑا ہوں۔ حضور اقد س لٹلٹ کیا نے وضو کیا اور وضو کا پانی مجھ پر چھڑکا جس سے مجھ افاقہ ہوگیا اور میں نے دیکھا کہ حضور تشریف فرما ہیں تو میں نے اپنے ترکہ کے متعلق سوال کیا جس پر میراث کی آبت نازل ہوئی۔

(۱۰) یوسف بن عبد اللہ خلافی کہتے ہیں کہ حضور اقد س منگی آئے میرانام یوسف تبحویز فرمایا تھااور مجھے اپنی گودییں بٹھلایا تھا اور میرے سریپر دستِ مبارک بھیرا تھا۔

فائدہ: اس حدیث سے حضور اقد س طنگ کی کالِ شفقت اور بچوں پر کمال رحمت معلوم ہوتی ہے۔ نیز تواضع کا کمال یہی ہے کہ ایسے کم عمر بچوں کو گود میں لینے سے اعراض واستنکاف نہ فرماتے تھے۔ ایک حدیث میں اس کے بعدیہ بھی ہے کہ میرے لئے برکت کی دعا فرمائی۔ اس حدیث سے بچوں کا بزرگوں کی خدمت میں لے جانا اور ان سے نام تجویز کرانا، دعا کرانا ثابت ہوتا ہے۔ دو مرک احادیث میں صحابہ کرام خوال افراد تھیں کا نو مولود بچوں کا حضور کی خدمت میں سے جانا وارد ہے۔

بِرِذَون: بكسر موحدة وسكون راء وفتح ذال معجمة، هو الفرس الأعجمي، وقيل: التركي، أي: لم يكن راكب بغل ولا فرس، بل كان ماشيا طالبًا لمزيد الثواب، ويدل عليه رواية البخاري من طريق عبد الله بن محمد، عن سفيان بمذا الإسناد: مرضت مرضا فأتاني النبي ﷺ يعودني وأبوبكر، وهما ماشيان، الحديث. قال ميرك: وهذه الرواية صريحة في أنه جاء لعيادته ماشيا، وفيه إبطال ما توهمه بعض المتحدثين من أنه راكب، لكنه ليس براكب بغل ولا برذون.

عبد الله بن سلام: قال المناوي: بتخفيف اللام لاغير، نص عليه الأئمة، لكن في شرح الشفاء للتلمساني عن بعضهم: أنه يخفف ويشدد. قلت: وبالتخفيف جزم القاري، وقال: صحابي صغير، وقد ذكره العجلي في ثقات التابعين، وأنت تعلم أن هذا الحديث يدل على الأول. قال ميرك شاه: اختلف في صحبته فأثبتها البخاري، ونفاها أبو حاتم.

(۱۱) انس والنَّوْ كَتِ بِين كه حضور اقدس النَّوْ فَيْ فِي ايك كجاوه پر حج كياجس برايك كيرًا تقاجس كى قيمت مارے خيال ميں چار در ہم ہوگ۔ حضور النَّوْفِيَّ بيد وعاكرتے تھے كه خدايا! اس حج كوريا اور شهرت سے مبر ّا فرمائيو۔ فاكده: بيد حديث اى باب ميں پانچویں نمبر پر گزر چكى ہے۔

(۱۲) انس بٹائنٹ فرماتے ہیں کہ ایک درزی نے حضور اقدس النٹیٹی کی دعوت کی، کھانے میں ثرید تھااور اس پر کدو پڑا ہوا تھا۔ حضور کو کدو چونکہ مرغوب تھااس لئے حضور اکرم النٹیٹی اُس پر سے کدو نوش فرمانے لگے۔ حضرت انس بٹائٹی کہتے ہیں کہ

حِجُوه: قال القاري: بفتح الحاء وكسرها، ذكره ميرك، ففي المغرب: حجر الإنسان بالفتح والكسر: حضنه، وهو: ما دون الإبط إلى الكشح، وقال البيحوري: المراد به حجر الثوب، وهو: طرفه المقدم؛ لأن الصغير يوضع فيه عادة، ويطلق الحجر على معان، كما قال بعضهم:

ركبت حجراً وطُفت البيت خلف الحجر وحُزت حجراً عظيما ما دخلت الحسجر الله حجر منعني مسن دخول الحجسر ما قلت حجراً ولو أعطيت ملء الحجر

[ومعنى الحجر الأوّل: هو الأنثى من الخيل. والثاني: حجر إسماعيل عليه الصلاة والسلام. والثالث: الذهب أو الفضة. والرابع: الأمر المحرّم. والخامس: هو المنع من التصرّف. والسادس: حجر ثمود. والسابع: الذهب أو الفضة. والثامن: الحضن، وهو المراد ههنا.] إسحاق بن منصور: تقدم الحديث في أوائل هذا الباب برواية محمود بن غيلان، عن أبي داود الحضرمي، عن سفيان، عن الربيع بن صبيح، بهذا السند والمنن. حج على رحل: [أي: حال كونه كائنا على رحل أي: قتب.] وقطيفة: [أي: ها لحال أنّ على الرحل كساء له أهداب.] ولا رياء: [أي: هي خالصة لوجهك، وإنما نفى الرياء والسمعة وعليما كمنه على وعليما لأمته.] أنس بن مالك ها: تقدم الحديث في صفة إدامه برواية إسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة، عن أنس بمعنى هذا الحديث، وتقدم هناك ما يتعلق باسم الخياط.

فقرّب له ثريدا عليه دُبّاء، وكان رسول الله عليه يأخذ الدُّباء، وكان يُحبّ الدُّبَاء. قال ثابت: المنطباس النصاب النصاب النصاب النصاب النصاب النصاب النصاب النصاب النصاب المنطباس النصاب المنطباس النصاب على النصاب على أن يُصنع فيه دُبّاء إلا صُنع. حدثنا محمّد بن المعاد الله بن صالح، حدثني معاوية بن صالح، عن يحيى بن سعيد، عن عَمْرة قالت: إسماعيل، حدثنا عبد الله بن صالح، حدثني معاوية بن صالح، عن يحيى بن سعيد، عن عَمْرة قالت:

اس کے بعد سے میرے لئے کوئی کھانا تیار نہیں کیا گیا جس میں مجھے کدو ڈلوانے کی قدرت ہواور کدوائس میں نہ ڈالا گیا ہو۔

فاکدہ: ثرید شور بے میں بھیگی ہوئی روٹی کو کہتے ہیں۔ یہ قصد حضور کے سالن کے باب کی گیار ہویں حدیث میں گزر چکا ہے
وہاں بجائے ثرید کے، شور بے روٹی کا ذکر تھا، ممکن ہے کہ دونوں چیزیں ہوں: شور باروٹی بھی ہواور ثرید بھی ہواور سے
بھی ممکن ہے کہ ثرید اُس کو مجازاً کہہ دیا ہو یا اُس حدیث میں شور باروٹی اجزا کے لحاظ سے کہہ دیا ہو کہ ثرید بھی شور باروٹی ہوتی ہے۔
روٹی ہی ہوتی ہے۔

(۱۳) عمرة فلطفها کہتی ہیں کہ کسی نے حضرت عائشہ فلطفها سے پوچھا کہ حضور اقدس النظیفی وولت کدہ پر کیا کرتے تھے؟ انھوں نے فرمایا کہ حضور آ دمیوں میں سے ایک آ دمی تھے۔ اپنے کیڑے میں خود ہی جوں تلاش کر لیتے تھے اور خود ہی بکری کا دودھ ذکال لیتے تھے اور اپنے کام خود ہی کر لیتے تھے۔

فائدہ: آدمیوں میں ہے ایک آدی سے کا یہ مطلب ہے کہ عام آدمیوں کی طرح اپنے گھر کا اکثر و بیشتر کام خود کر لیا کرتے ہے۔
اپنی ضروریات اور گھر کے کاروبار کرنے میں حضور کو پچھ گرانی یا تکبر مالغ نہ ہوتا تھا۔ ایک حدیث میں ہے کہ جو کام اور لوگ اپنی ضروریات اور گھر وں میں کرتے ہیں وہ حضور بھی کر لیا کرتے تھے، بعض روایات میں مثال کے طور پر پچھ کام بھی گؤاد ہے جیسا کہ اس روایت میں گزرا ہے، اس طرح ووسری روایات میں ہے کہ اپنا کپڑائی لیا کرتے تھے، اپنے جوتے کا پیوند خود ہی لگا لیا کرتے تھے، اپنے کپڑے کو پیوند لگا لیا کرتے تھے وغیرہ و وغیرہ و وغیرہ و حدیثِ بالا میں جول تلاش کرنے کا بھی ذکر ہے۔

دَبَاء: [بالقصر والمد، أي: على الثريد دباء، وهو: القرع.] فما صُنِع: صنع ببناء المجهول، و"ما" نافية، و"أقدر" بكسر الدال من القدرة صفة لطعام. عَمْرة: قال البيجوري: بفتح العين وسكون الميم، هي في الرواة ستة، والمراد بما ههنا: عمرة بنت عبد الرحمن بن سعد بن زرارة. [وهي كانت في حجر أم المؤمنين.عائشة وروت عنها كثيراً.] قيل لعائشة ﴿ مَاذَا كَانَ يعمل رسول الله ﷺ في بيته؟ قالت: كَانَ بَشَراً مِن البشر، يَفلي ثوبه، ويَحلُب شاتَه، ويَخدِم نفسه.

علاء کی تحقیق میہ ہے کہ حضور اقد س لیٹی کے بدن یا کپڑوں میں جوں نہیں پڑتی تھی، اس کی وجہ ظاہر ہے کہ جول بدن کے میل ہے پیدا ہوتی ہے اور جسور اقد س لیٹی کی مراسر نور تھے، وہاں میل کچیل کہاں تھا۔ اس طرح آپ کا پینہ سراسر گلاب تھا جو خوشبو میں استعال کیا جاتا تھا، بھلا عرقِ گلاب میں جوں کا کہاں گزر ہو سکتا ہے!؟ اس لئے اسے تلاش کرنے کا یہ مطلب ہے کہ اس احتمال ہے کہ شاید کسی دوسرے کی جوں چڑھ گئی ہو، تلاش فرماتے تھے۔ بعض علماء نے فرمایا ہے کہ تلاش کرنا دوسروں کی تعلیم کے لئے تھا کہ جب حضور کو اس کا اہتمام کرتے دیکھیں گے توزیادہ اہتمام کریں گے۔

كان بَشَواً: أي فرداً من أفراده، مهدت به لما تذكره بعده؛ لأنحا رأت من اعتقاد الكفار أنه لا يليق بمنصبه ما يفعله غيره من العامة، ﴿وَقَالُوا مَالِ هَذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الْأَسْوَاقِ لَوْلا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيراً ﴾ [الفرقان:٧]. يفتض يقلي: بفتح فسكون فكسر، ويجوز أن يكون من التفلية، ففي القاموس: قلى رأسه: بحثه عن القمل كفلاه أي: يفتش قاله القاري، وقال المناوي: ظاهر الحديث أن القمل كان يؤذي بدنه، لكن ذكر ابن سبع وتبعه بعض شراح الشفا: أنه لم يكن فيه قمل؛ لأنه نور، ولأن أصله من العفونة ولا عفونة فيه، وأكثره من العرق وعرقه طيب، ومن قال: إن فيه قمل فهو كمن نقصه، ولا يلزم من التفلية وجود القمل، فقد يكون للتعليم أو التفتيش؛ لما فيه من نحو حرق ليرقعه أو لما على به من نحو طوف ووسخ، وقيل: إنه كان في ثوبه قمل ولا يؤذيه، وإنما كان يلتقطه استقذاراً له.

ويَخلِم: بضم الدال ويكسر، فهذا تعميم بعد تخصيص، وفسر بصب الماء في الوضوء والغسل على الأعضاء، وفي رواية لأحمد وابن حبان: يخيط ثوبه ويخصف نعله، ولابن سعد: يرقع ثوبه ويعمل ما يعمل الرجال في بيوتهم، وفي رواية: يعمل عمل البيت، وأكثر ما يعمل الخياطة، وفي رواية لأحمد: ويرقع دلوه كذا في شرحي الشمائل، وفي البداية والنهاية برواية أحمد بسنده إلى الأسود: قلت لعائشة: ما كان يصنع رسول الله ﷺ في أهله؟ قالت: كان في مهنة أهله، فإذا حضرت الصلوة خرج إلى الصلوة، وبسط الروايات في هذا المعنى.

# بابُ ما جاء في خُلُق رسول الله عَلَيْكُ

حدثنا عباس بن محمد الدّوريّ، حدثنا عبد الله بن يزيد المُقرئ، حدثنا ليث بن سعد، حدثني أبو عثمان الوليد بن أبي الوليد، عن سُليمان بن خارجة،

## باب۔ حضور اقدس طنگائی کے اخلاق و عادات میں

فائدہ: حضور اقد س اللّٰ الله علی علی الله علی الله علی الله علی الله علی الله الله شریف میں ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَی الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَى

خلق: بضم فسكون وبضمتين: السجية والطبيعة، وهو الصورة الباطنة من النفس وأوصافها ومعانيها، بمنزلة الخلق للصورة الظاهرة وأوصافها ومعانيها، ولهما أوصاف حسنة أو قبيحة. واختلف هل حسن الخلق غريزية طبعية أو مكتسب؛ لما الختيارية؟ فقيل بالأول؛ لخبر البخاري: إن الله قسم بينكم أخلاقكم كما قسم أرزاقكم، وقيل: بل بعضه مكتسب؛ لما صح في خبر الأشج: إن فيك خصلتين يحبهما الله: الحلم والأناءة، قال: يا رسول الله! قديما كان في أو حديثا؟ قال: قديما، الحديث. قال ابن حجر: فترديد السؤال وتقريره على عليه يشعر: بأن منها ماهو جبلي، ومنها ما هو مكتسب، وهذا هو الحق، ومن ثم قال القرطبي: هو جبلة في نوع الإنسان وهم متفاوتون فيه، فمن غلبه حسنه فهو المحمود وإلا أمر بالمجاهدة حتى يصير حسنا، قال القاري: الأظهر أن الأخلاق كلها باعتبار أصلها جبلية، قابلة للزيادة والنقصان في الكمية والكيفية بالرياضات، كما يدل عليه العبارات النبوية والإرشادات الصوفية، منها حديث: إنما بعثت لأتمم صالح الأخلاق، وواه البخاري في تاريخه، والحاكم وأحمد عن أبي هريرة، والبزار بلفظ: "مكارم الأخلاق". قال المناوي: وقال أبو علي الدقاق: قد خصة الله عز وجل بمزايا كثيرة، ثم لم يثن عليه بشيء بمثل ما أثنى عليه بخلقه، فقال: فوانك لعلى حُلُةٍ عظيم القرآن.

ليث بن سعد: [ليث بن سعد الفَهمي، عالم أهل مصر، وكان نظير مالك في العلم، وكان في الكرم غاية توفي يوم نصف شعبان سنة خمس وسبعين وماثة عن إحدى وثمانين سنة.] قيل: كان دخله في السنة ثمانين ألف دينار وما وجبت عليه زكوة قط. عن خارجة بن زيد بن ثابت قال: دخل نَفَرٌ على زيد بن ثابتٍ فقالوا له: حدِّثْنا أحاديث رسول الله ﷺ، قال: ماذا أحدَّثكم؟ كنتُ جاره، فكان إذا نــزل عليه الوحي بعث إليَّ فكتبته له، فكنا إذا ذكرنا الدنيا ذكرها معنا، وإذا ذكرنا الطعام ذكره معنا، فكلّ هذا أحدثكم عن النبي ﷺ.

کتبِ حدیث کا بہت بڑا حصّہ انہی احادیث پر مشمّل ہوتا ہے۔ نمونہ کے طور پر اس باب میں مصنف والضیلیے نے پندرہ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) خارجہ کہتے ہیں کہ ایک جماعت زید بن ثابت کے پاس حاضر ہوئی اور عرض کیا کہ حضور کے پکھ حالات 'نائیں۔ انھوں نے فرمایا کہ حضور کا ہمسایہ تھا (اس لئے گویا ہر وقت کا ماضر باش تھا اور اکثر حالات سناؤں (وہ احاطہ بیان سے باہر ہیں) ہیں حضور کر ہمسایہ تھا (اس لئے گویا ہر وقت کا حاضر باش تھا اور اکثر حالات سے واقف۔ اس کے ساتھ بی کاتبِ وحی بھی تھا) جب حضور پر وحی نازل ہوتی تو آپ مجھے بلا سجیجے، میں حاضر ہو کر اُس کو لکھ لیتا تھا (حضور ہم لوگوں کے ساتھ غایت در جہ دلداری اور بے تکلفی فرماتے تھے) جس قسم کا ذکر تذکرہ ہم کرتے تھے، حضور بھی ہمارے ساتھ ویسا ہی تذکرہ فرماتے تھے۔ جب ہم لوگ پچھ د نیاوی ذکر کرتے تو حضور بھی اس قسم کا تذکرہ فرماتے تھے۔ جب ہم لوگ پچھ د نیاوی ذکر کرتے تو حضور بھی اس قسم کا تذکرہ فرماتے (یہ نہیں کہ بس آخرت ہی کا ذکر ہمارے ساتھ کرتے ہوں اور د نیا کی بات سننا بھی گوارانہ کریں)

هاذا أحدّثكم: أيّ شيء أحدثكم، فإن شمائله لا يحاط بها وإن انتهى المحدث بها إلى أقصى الغايات، فهو الحقيق بقول الشاعر: تجاوز حق المدح حتى كأنه بأحسن ما يثنى عليه يعاب

ولكن لما كان من القواعد المقررة: "ما لا يدرك كله لا يترك كله" أفاد هم بعض ذلك.

كنت جاره: أي كان بيتي يقرب بيته فأنا أعرف بحاله، وأشار بذلك إلى غاية ضبطه وإتقانه لأحواله. ذكرها معنا: [أي: ذكر أنواعه من المأكولات والمشروبات والفواكه، وما يتعلق به من منفعة ومضرة، كما يعرف من الطب النبوي.] قال المناوي: فكان لكمال خُلقه، وحُسن عشرته، وغاية تلطّفه، يتخلق معنا؛ لقلا ندهش ونتكلم في مجلسه بما نشاء، ولا يتجنب التكلم معنا؛ لقلا نخجل، وكل ذلك ليزيد إقبالهم واستفادتهم منه. فكلّ: قال القاري: بالرفع على ما هو الثابت في الرواية، والرابطة في خبره محذوف، والتقدير: أحدثكم إياه، وقال ابن حجر: يجوز النصب، وقال المناوي: الرواية بالرفع، لكنه لا يمنع جواز النصب، بل هو أولى؛ لاستغنائه عن الحذف.

حدثنا إسحاق بن موسى، حدثنا يونس بن بُكير، عن محمد بن إسحاق، عن زياد بن أبي زياد، عن عمد بن أبي زياد، عن محمد بن كعب القُرَظِي،

اور جس وقت ہم آخرت کی طرف متوجہ ہوتے تو حضور آخرت کے تذکرے فرماتے، لیمیٰ جب آخرت کاکوئی تذکرہ شروع ہو جاتا تو اُس کے حالات اور تفصیلات حضور بیان فرماتے اور جب کچھ کھانے پینے کا ذکر ہوتا تو حضور بھی ویبا ہی تذکرہ فرماتے، کھانے کے آداب، فوائد، لذیذ کھانوں کا ذکر، مصر کھانوں کا تذکرہ وغیرہ وغیرہ ۔ چنانچہ گذشتہ ابواب میں بہت سے ارشادات حضور کے اس نوع کے گذر چکے ہیں کہ سر کہ کیا ہی اچھا سالن ہے، زیتون کا تیل استعال کیا کرو کہ مبارک در خت سے ہے وغیرہ ۔ یہ سب کچھ آ ہے ہی کے حالات کا تذکرہ کر رہا ہوں۔

فاكدہ: اس حديث ميں مختلف مضامين تھے جن كى كى قدر توضيح ترجمہ كے ساتھ ذكركى گئی۔ اخير جملہ كا ترجمہ مشائخ درس كے نزديك بير وقع حديث ميں (حضور كے كيا حالات سُناؤل) كے ساتھ مرتبط ہے اور ترجمہ يہ ہے كہ (حضور كے ہر نوع كے حالات سُنا سكتا ہول) اس لئے جس قتم كے تذكرہ كى درخواست كرو، وہ سُناؤل كہ ميں پڑوسى بھى تضاور كاتب وحى بھى اور حضور كے معمولات ميں دين اور دنيا، كھانا پينا غرض ہر قتم كے تذكر ك شائل تھے، اس لئے كيا سناؤل اور كون ساتذكرہ كرول كہ ہر تذكرہ عجيب تضااور ہر سال لطيف و لذيذ۔

اس حدیث میں حضرت زید کا یہ فرمانا کہ: جب وحی نازل ہوتی مجھے بلایا جاتا، یہ اکثر او قات کے اعتبار ہے ہے کہ قریب رہتے ہے، ورنہ ایکے علاوہ وحی کے لکھنے والے یہ حضرات بھی شار کیے گئے ہیں: حضرت عثمان خلافی ، حضرت علی خلافی ، حضرت آبی، امیر معاویہ خلافی ، خالہ بن سعید خلافی ، خظالہ خلافی ، علاء حضری خلافی ، ابان بن سعید خلافی ، یہ نو حضرات ہیں جو کا تبین وحی ہیں۔ مدیثِ بالا میں ایک اشکال ہے بھی ہوتا ہے کہ و نیا کا ذکر ، کھانے پینے کا ذکر ایک فضول تذکرہ معلوم ہوتا ہے اور حضور کی عاوتِ شریفہ لا یعنی چیزوں میں مشغول ہونے کی نہیں تھی، جیسا کہ بہت سی احادیث میں وارد ہے، گذشتہ باب کی طویل حدیث جو نمبر ک پر گزری ہے، ائس میں بھی ہے کہ حضور ضروری امور کے علاوہ سے اپنی زبان کو محفوظ رکھتے تھے۔

القُرَظِي: نسبة إلى قريظة مصغراً، قبيلة معروفة من يهود المدينة.

عن عمرو بن العاص قال: كان رسول الله علي يُقبِل بوجهه وحديثه على أشر القوم يتألّفهم بذلك، فكان يُقبِل بوجهه وحديثه علي حتى ظننت أني خير القوم،

اس کا جواب سے ہے کہ دنیا کا ہر تذکرہ فضول نہیں بلکہ دنیا کے اور کھانے پینے کے بہت سے تذکرے ضروری بلکہ حضور کے لئے تو واجب شے اس لئے کہ ان چیزوں میں جائز نا جائز، کسی چیز کا اچھا ہونا یا بُرا ہونا وغیرہ امور حضور ہی کے ارشاد سے یا حضور کے سامنے تذکرہ آنے پر حضور کے اُس پر سکوت فرمانے ہی سے معلوم ہو سکتے ہیں، چنانچہ اُسی حدیث میں یہ مضمون بھی گذرا ہے کہ لوگوں کے حالات کی شخص فرما کر اچھی بات کی شخسین فرماتے اور بری بات کی بُرائی بتاتے، اس لحاظ سے دنیاوی تذکرے حضور کی مجلس میں ہوتے شے نہ ہے کہ لغویات ہوتی ہوں۔

(۲) عمرو بن العاص و النفو کہتے ہیں کہ قوم کے بدترین شخص کی طرف بھی حضور اقد س النفو قلوب کے خیال سے اپی توجہ اور اپنی خصوصی گفتگو مبذول فرماتے سے (جس کی وجہ سے اُس کو اپنی خصوصیت کا خیال ہو جاتا تھا) چنانچہ خود میری طرف بھی حضور کی توجہاتِ عالیہ اور کلام کا رخ بہت زیادہ رہتا تھا حتی کہ بیں ہے سبھنے لگا کہ بیں توم کا بہترین شخص ہوں ای وجہ سے حضور کی توجہاتِ عالیہ اور کلام کا رخ بہت زیادہ رہتا تھا حتی کہ بیں ہے سبھنے لگا کہ بیں توم کا بہترین شخص ہوں ای وجہ سے حضور سب سے زیادہ توجہ فرماتے ہیں۔ بیں نے اس خیال پر ایک دن دریافت کیا کہ حضور! بیں افضل ہوں یا اور کر و النظم کی اور کے خیال سے اور کلام کا رخ بہت زیادہ تو جہاکہ بیں افضل ہوں یا عمر و النظم کی اور کے خوا کہ عمر میں نے بوجھا کہ بیں افضل ہوں یا عمر و النظم کی اور کہ میں افضل ہوں یا عثمان و النظم کی دراویا کہ عثمان و النظم کی اور کہ جسے اللہ میں فرمایا کہ عثمان و اس کرکت پر بعد سے تصریحاً بوجھا تو حضور نے بلارعایت صبح صبح فرمادیا (میری مدارات میں مجھے افضل نہیں فرمایا، مجھے اپنی اس حرکت پر بعد میں ندامت ہوئی) اور یہ خیال ہوا کہ مجھے ایس بات ہرگز نہیں بوچھنی چاہئے تھی۔

أشر القوم: استعمال الألف فيه قليل، وقيل: لا يقال: "أشر" إلا في لغة ردية. وقال ميرك: "أشر" جاء على الأصل، ومنه صغراها شراها، ويقال: خير أخير، وشر أشر، لكن الذي بالألف أقل استعمالاً. يتألّفهم: أي: يوانسهم بتلك المواجهة والإقبال، والجملة استينافية من أسلوب الحكيم، كأنه قيل: لماذا يفعل ذلك؟ قال: لتألفهم، والضمير لــ"أشر"؛ لأنه جمع معنى، أو للقوم؛ لأن التأليف عام لهم، لكنه في الأشر أزيد، ولا ينافيه استواء صحبه في الإقبال عليهم على ما سبق؛ لأن ذلك حيث لا ضرورة وههنا التخصيص للضرورة. ظنت: لأين كنت حديث عهد بالإسلام، إذ إسلامه كحالد بن الوليد قريب الفتح، فكان لا يعرف شيمته على التألف، فظن لكثرة إقباله أنه خير القوم.

فقلت: يا رسول الله! أنا حير أو أبو بكر؟ فقال: أبو بكر، فقلتُ: يا رسول الله! أنا حير أم عمر؟ فقال: عمر، فقلت: يا رسول الله! أنا حير أم عثمان؟ فقال: عثمان، فلما سألت رسول الله على فصدقني، فَلَوَدِدْتُ أَنِي لَم أَكَنَ سألته. حدثنا قتيبة بن سعيد، حدثنا جعفر بن سليمان الضَّبَعِيّ، عن ثابت،

فاكرہ: بد اولاً حضور كى خاص توجہ كى بنا پر اپنے كو سب سے افضل سمجھتے تھے، اس لئے كہ پہلى طويل روايت سے معلوم بوچكا ہے كہ حضور كى عادتِ شريفہ افضل كے ترجيح و ينے كى تھى، ليكن بسااو قات تاليف قلب كے خيال سے مدارات ميں غير افضل كو بھى ترجيح دى جاتى تھى حتى كہ كفار و منافقين تك كے ساتھ حضور اقد س سن الله الله على خصوصى برتاؤ ہوتا تھا۔ حديثِ بالا ميں يہ ترتيب سوال كى اس بناء پر ہے كہ خود حضور اقد س سن الله على صحابہ كرام فوالله الله الله على سب حضور بى كے زمانہ ميں اس كى تصريح آتى ہے كہ بم حضور بى كے زمانہ ميں سب صحابہ كر فوالله على كے زمانہ ميں سب عادید الله بي الله بي كے دمانہ بي الله ميں الله كى الله بي الله ميں جائے تھے، چنانچہ احاديث ميں اس كى تصريح آتى ہے كہ بم حضور بى كے زمانہ ميں سب سے زيادہ ابو بكر فوالله كي كور حضرت عمر فوالله كو كو تھے۔

حضرت ابن عمر خلطنی فرماتے ہیں کہ ہم لوگ حضور کے زمانہ میں ابو بکر خلطنی کے برابر کسی کونہ سمجھتے تھے، ان کے بعد سب سے افضل عمر کو، اُن کے بعد عثان کو، پھر ان کے بعد اور صحابہ میں پھر ترجیح نہ دیتے تھے۔ مطلب یہ ہے کہ ان تین حضرات کی اس ترتیب سے ترجیح اور افضلیت ایسی عیاں تھی کہ حضور کی حیات ہی میں ہم صحابہ کی جماعت اس کو مانے تھے۔ حضرت علی خلطنی کے صاحبزادہ محمد نے اپنے والد لیعنی حضرت علی خلطنی سے بو چھا کہ حضور کے بعد سب سے افضل شخص کون ہیں؟ انھوں نے فرمایا عمر خلطنی ہیں نے لیو چھاان کے بعد؟ انھوں نے فرمایا عمر خلطنی ہیں۔

فصدقنى: بتخفيف الدال أي: أحابني بجواب حق من غير مراعاة، وفي النسخ بدون الفاء وهو الظاهر؛ لأن إتيان "الفاء" في حواب "لما" غير مشهور، لكنه سائغ كما صرح به بعض أئمة النحو. فلُودِدْتُ: بكسر الدال أي: أحببت وتمنيت، قال المناوي: حياءً لظهور محطأه وظنه. قال المناوي: إنما ودّ ذلك؛ لأنه قبل السؤال كان يظن إقباله عليه لخيريته، فلما سأله بان له أن إقباله عليه إنما هو للتأليف، فالمعنى: لما ظهر محطأي ندمت على السؤال استحياء من فحش محطائي. الضّبعي: بضم الضاد المعجمة وفتح الموحدة، نسبة إلى ضبيعة بن قيس، أو ضبيعة بن ربيعة، كذا في هامش التهذيب.

#### عن أنس بن مالك ﷺ قال: خَدَمت رسول الله ﷺ عشْر سنين، فما قال لي: "أَفِّ" قط،

اس طرح سے اور بہت می روایات ہیں جن سے حضور کے زمانہ ہی سے بیہ ترتیب معلوم ہوتی ہے اس لئے انھوں نے اپنے سے مقابلہ کے لئے اس ترتیب سے سوال کیا کہ اول اُس سے مقابلہ کیا جو سب سے افضل شار ہوتا تھا، پھر نمبر ۲ پھر نمبر ۳ سے کہ میں اگرچہ افضل ترین کھخص سے نہیں بڑھ سکا تو شاید نمبر ۲ یا نمبر ۳ ہی سے بڑھ جاؤں۔

(٣) انس خلاف کہ جی کہ میں نے وس برس حضور اقدس سلط کیا کی خدمت کی ہے بچھے بھی کسی بات پر حضور نے افوہ تک بھی نہیں فرمایا، نہ کسی کام کے کرنے پریہ فرمایا کہ کیوں کیا؟ اور اسی طرح نہ بھی کسی کام کے نہ کرنے پریہ فرمایا کہ کیوں نہیں کیا؟۔ حضور اقد س سلط کیا خلاق میں تمام و نیا سے بہتر تھے (ایسے بی خلقت کے اعتبار سے بھی حتی کہ) میں نے بھی کوئی ریشی کیڑا یا خالص ریشم یا کوئی اور نرم چیز ایسی نہیں چھوئی جو حضور اقد س سلط کیا گئے کی بابرکت مشیل سے زیادہ نرم ہو اور میں نے بھی کسی قتم کا مشک یا کوئی عطر حضور اگرم شائل کے پیدنہ کی خوشبوسے زیادہ خوشبو دار نہیں سو تکھا۔

فائدہ: یہ کوئی مبالغہ آ میزیا عقادی بات نہیں۔ حضور اقد س طفی آگا کیا بینہ مبارک جمع کر کے خوشبو کی جگہ استعال کیا جاتا تھا، جس سے آپ مصافحہ کرتے تھے تمام دن اُس کے ہاتھ سے خوشبو مہکتی تھی۔ گناہوں کی کثرت سے بدن کی سڑا ہند مجرّب ہے۔ حضور کاکسی چیز کے متعلق اُف تک نہ فرمانا یہ کمالِ اخلاق اور غایتِ تواضع کی بناء پر تھا کہ حضرت انس فیل تھی کے

عشر سنين: هكذا في أكثر الروايات، وفي رواية لمسلم: تسع سنين. قال المناوي: وحملت على التحديد، والأولى على التقريب، وقال النووي: لعل ابتداء حدمة أنس في أثناء السنة، ففي رواية التسع لم يجبر الكسر واعتبر السنين الكوامل، وفي رواية العشر حبرها واعتبرها سنة كاملة، وقال الحافظ ابن حجر: لا مغائرة بينهما؛ لأن ابتداء حدمة أنس كان بعد قدومه في المدينة وبعد تزويج أمه أم سليم بأبي طلحة، وعلى هذا يكون مدة حدمة أنس تسع سنين وأشهر، فألغى الكسر مرة وجبره أخرى، ويشكل عليه ما في مغازي البخاري: عن أنس أن النبي في طلب من أبي طلحة لما أراد الخروج إلى خيبر من يخدمه فأحضر له أنساً، وأجيب: بأنه طلب منه من يكون أسن من أنس وأقوى على الخدمة في الحضر، وطلحة من أنس القوة فقال: إن أنساً غلام كيس فيخدمك في الحضر والسفر.

أَفِّ: بضم الهمزة وتشديد الفاء، مكسورة بلا تنوين، وبه، ومفتوحة بلا تنوين، فهذه ثلاث لغات قرئ بما في السبع، وذكروا فيه أربعين لغات، كلمة تَبَرُّم وملال يستوي فيها الواحد والمثنى، الجمع والمذكر والمؤنث. قط: بفتح قاف وتشديد طاء مضمومة، كذ في أصول، أي: أبداً، وهي لتوكيد نفي الماضي.

وما قال لشيء صنعته: لِمَ صنعتَه، ولا لشيء تركته: لم تركته؟ وكان رسول الله ﷺ من أحسن الناس خُلُقا، لامَسِسْتُ خزّاً ولا حريراً، ولا شيئا كان ألين من كفّ رسول الله ﷺ،

کرنے نہ کرنے کو ان کا اپنا فعل نہ سیجھتے تھے بلکہ منجانب اللہ سیجھ کر اُسی پر راضی ہو جاتے تھے، چنانچہ ایک حدیث میں اس کے بعد یہ مضمون بھی ہے کہ حضور ہی ارشاد فرما دیا کرتے تھے کہ اللہ تعالی جو چاہتا ہے وہی ہوتا ہے، مقدر میں ہوتا تو ہو جاتا۔ یہ محبوب کے فعل کے ساتھ غایت لذت ہے اور صوفیہ کی اصطلاح میں رضا برقضا کی اصل اور سند ہے۔ رابعہ بھریہ کا مشہور مقولہ ہے جس کا ترجمہ ہے کہ: اے اللہ! اگر تو میرے فکڑے کلئے بھی کر ڈالے تو میری محبت میں اس سے بچھ اضافہ ہی ہوگا۔ اور کا ملین صوفیہ کے تمام ہی حالات حضور اقد سے تعلیٰ کے مختلف احوال سے اخذ کیے گئے ہیں، لیکن نبی کریم الفاقیہ کی ہوگا۔ ور کا ملین صوفیہ کے کمال پر تھی، بعد میں جامعیت کا یہ درجہ نہیں رہ سکا اس لئے حضرات صوفیہ کرام میں کئی جگہ حضور کی کئی عادت کا ظہور ہوا اور کئی جگہ کی دوسری حالت کا شیوع ہوا۔ یہاں یہ بات قابلِ لحاظ ہے کہ حضور کا یہ معالمہ اپنی ذات کے متعلق تھا۔

حضرت عائشہ وَفَا عُنَا اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ

لشيء صنعته: أي: تما يتعلق بآداب خدمة، لا فيما يتعلق بالتكاليف الشرعية، قاله القاري، وفي المشكوة برواية الشيخين عن عائشة: ما انتقم رسول الله ﷺ لنفسه في شيء قط إلا أن ينتهك حرمة الله فينتقم لله بها، وتقدم في باب كلامه شيء منه. لامسسستُ: خذا الجزء من الحديث تسلسل بالمصافحة، ذكره الشاه ولي الله الدهلوي عظم في رسالته المسلسلات برواية أبي هرمز عن أنس، وقد ذكره الحافظ في اللسان بسنده برواية ثابت عن أنس.

خزاً: [ثوبا مُركبا من حرير وغيره، أو ثياب تعمل من صوف وحرير، أو ثياب تعمل من حرير وإبريسم، وقيل: الخز اسم الدابّة، ثم سمى المتخذ من وبرها فيكون فروا ناعما.] حويواً: [أي: خالصاً لبغاير ما قبله.] ولا شَمَتْ مِسكا قطَّ ولا عِطرا كان أطيب من عَرقِ رسول الله ﷺ. حدثنا تبية بن سعيد وأثمد بن عبدة – هو الضّبِيُّ – والمعنى واحد قالا: حدثنا حماد بن زيد، عن سلم العَلويّ، عن أنس بن مالك هذه، عن رسول الله ﷺ أنه كان عنده رجل به أثر صُفرة، قال: وكان رسول الله ﷺ وكان عنده رجل به أثر صُفرة، قال: وكان رسول الله ﷺ لا يكاد يُواجِه أحداً بشيء يكرهه،

میں نے کبھی کسی قتم کی حریر یاریٹم حضور کے ہاتھوں سے زیادہ نرم نہیں دیکھی۔ شاگر دینے جس کے سامنے یہ حدیث بیان
کی ای شوق سے عرض کیا کہ میں بھی ان ہاتھوں سے مصافحہ کرنا چاہتا ہوں جن ہاتھوں نے حضور سے مصافحہ کیا۔ اُس کے
بعد سے یہ سلسلہ ایسا جاری ہوا کہ آج ساڑھے تیرہ سو برس سے زیادہ تک یہ سلسلہ جاری ہے اور مصافحہ کی حدیث سے یہ
مشہور ہے کہ اس حدیث میں مسلسل مصافحہ ہوتا آیا ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ صاحب والشیطیہ نے اپنے رسالہ "مسلسلات"
میں بھی اس کو ذکر کیا ہے جس کے ذریعہ سے میرے اُستاذ حضرت مولانا خلیل احمد صاحب والشیطیہ نے اپنے رسالہ "مسلسلات"
میں بھی اس کو ذکر کیا ہے جس کے ذریعہ سے میرے اُستاذ حضرت مولانا خلیل احمد صاحب والشیطیہ تھی اسی طرح پہنی ۔
میں بھی اس کو ذکر کیا ہے جس کے ذریعہ سے میں ایک شخص جیٹا تھا جس پر زرد رنگ کا کپڑا تھا۔ حضور اقدس شی کی عادت شریفہ یہ تھی کہ ناگوار بات کو منہ در منہ منع نہ فرماتے تھے، اس لئے سکوت فرمایا اور جب وہ شخص چلاگیا تو حضور
سے حاضرین سے ارشاد فرمایا کہ تم لوگ اس کو زرد کپڑے سے منع کر دیتے تو اچھا ہوتا۔

فاكدہ: حضور اقدس مشرطی كی بید امت بر غایتِ شفقت تھی كد اكثر بالمواجد ایسے امور كو منع ند فرماتے تھے اس لئے كد مبادا وہ شخص انكار كر بيٹھے يا اعتراض كا سبب بن جائے جس سے كفر تك كی نوبت پہنچ جائے۔ اگر ان امور سے اطمینان ہوتا تو منع بھی فرماد ہے، چنانچہ عبداللہ بن عمرو بن العاص كوا يسے ہی كپڑوں سے حضور نے خود منع فرماد يا تھا، اس طرح اور

مِسكا: [طيب معروف، وأصله: دم يتجمد في خارج سرّة الظبية، ثم ينقلب طيبا، وهو طاهر إجماعًا.] عَرق: بفتحتين معروف، وفي نسخة: عرف بفتح عين وسكون راء ففاء، والمعتمد الأول. الضيَّيُّ: بفتح الضاد المعجمة والباء المكسورة المشددة، نسبة إلى بني ضبة، وهم جماعة. سَلْم العَلَويَ: سلم بفتح فسكون، قاله القاري، هو سلم بن قيس العلوي البصري، والعلوي نسبة لقبيلة بني علي بن ثوبان، قاله المناوي، وقال أبو داود في سننه: ليس هو علويا، كان يبصر في النجوم يعيي فنسب إليه. أثر صفوة: أي: عليه بقية صفرة من زعفران.]

فلمّا قام قال للقوم: لو قُلتم له: يَدَع هذه الصُّفرة. حدثنا محمد بن بشار، حدثنا محمد بن بشار، حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا شعبة، عن أبي إسحاق، عن أبي عبد الله الجَدَليّ، - واسمه عبد بن عبد - عن عائشة على أنما قالت: لم يكن رسول الله على فاحشا،

بہت سے واقعات حدیث کی کتابوں میں ہیں۔ نیزیہ تاخیر اور بالمواجہ منع نہ فرمانا ایسے ہی مواقع میں تھا جہاں خلاف اُولی بات ہو یا تاخیر میں کوئی نقصان نہ ہو، ورنہ حرام چیز کے ار تکاب میں یہ صورت نہ تھی، چنانچہ حضور کی گفتگو کے باب میں نمبر ۳ پر جو مفصل روایت گزری ہے اُس میں ہے کہ جب امر حق سے تجاوز کیا جاتا تو اُس وقت آ پ کے عضہ کی کوئی شخص تاب نہ لا سکتا تھا اور نہ کوئی اُس کو روک سکتا تھا جب تک کہ حضور اُس کا انتقام نہ لے لیں۔ آئندہ حدیث میں بھی ای قشم کا مضمون آ رہا ہے۔

(۵) حضرت عائشہ فل جہتی ہیں کہ حضور اقدس سن کی نہ تو طبعاً فحش کو سے نہ بتکلف فحش بات فرماتے ہے، نہ بازاروں میں چلا کر (خلاف و قار) با تیں کرتے ہے۔ بُرائی کا بدلہ بُرائی ہے نہیں دیے ہے، بلکہ معاف فرما دیے ہے اور اس کا ذکر تذکرہ بھی نہ فرماتے ہے۔ فاکدہ: بعض آ دمی طبعاً فخش اور بیہودہ نداق کے عادی ہوتے ہیں اور بعض لوگ بتکلف مجلس کے طرز کو نبھانے کے لئے فخش گوئی کیا کرتے ہیں، اس لئے حضرت عائشہ نے دونوں کی نفی فرمادی۔ بازار میں بھر ورت جانے میں مضائقہ نہیں ہے لیکن وہاں جاکر شور و شغب کرنا و قار کے خلاف ہے۔ سکون کے ساتھ اپنی ضروریات پوری کرکے چلاآ ئے۔ بازار میں شور کی نفی ہے کہ لازم نہیں ہے کہ اور جگہ شور و شغب کرتے ہے بلکہ مقصد یہ ہے کہ بازار میں عموماً شور و غل ہوتا ہے اور جو شخص وہاں بھی سکون و و قار سے رہے گائی کا دوسر کی جگہ سکون سے رہنا ظاہر ہے۔ میں عموماً شور و غل ہوتا ہے اور جو شخص وہاں بھی سکون و و قار سے رہے گائی کا دوسر کی جگہ سکون سے رہنا ظاہر ہے۔

للقوم: [أصحابه الحاضرين بالمجلس.] لو قلتم له إلخ: قال المناوي: لأن فيها نوع تشبه بالنساء، ولعله كان مباحاً وإلا لما أخر أمره بتركه، وقال القاري: هذا على الشيء المكروه؛ إذ وجود أثر صفرة من غير قصد التشبه بالنساء مكروه، وإلا فلو كان محرماً لم يؤخره إلى مفارقة المجلس. الجَدَليَ: بفتح الجيم والدال المهملة، منسوب إلى قبيلة جديلة.

فاحشا: أي: ذا فحش في أقواله وأفعاله، وصفاته، وهو: ما حرج عن مقداره حتى يستقبح، إلا أن استعماله في القول أكثر، والمتفحش: المتكلف للفحش، والمعنى: لم يكن الفحش طبعيا له ولا كسبيا. ولا مُتَفَحَشا، ولا صخّابا في الأسواق، ولا يجزئ بالسّيّئة السيّئة، ولكن يعفو ويصفح.

حدثنا هارون بن إسحاق الهمداني، حدثنا عبدة، عن هشام بن عروة، عن أبيه،

سكود البم

بُرائی کا بدلہ بُرائی سے نہ دینے کے متعلق حضور کی ساری سوانح بھری ہوئی ہے کہ کفار سے کیا کیااذیتیں نہیں پینچیں،احد کی لڑائی میں حضور کے ساتھ کیا کیا پیش نہیں آیااور جب صحابہ نے ان حالات سے متاثر ہو کر حضور سے بد دعا کی درخواست كى تو حضور نے دعاكى كه اے اللہ! ميرى قوم كو ہدايت فرماكه به نا دافق ہيں۔ زيد بن سعنہ پہلے سے يہودى تھے، ايك مرتبہ کہنے گئے کہ نبوت کی علامتوں میں سے کوئی بھی الی نہیں رہی جس کو میں نے حضور میں نہ دیکھ لیا ہو بجز دو علامتوں کے جن کے تجربہ کی اب تک نوبت نہیں آئی: ایک یہ کہ آپ کا حلم آپ کے عضہ پر غالب ہوگا، دوسری یہ کہ آپ کے ساتھ کوئی جتنا بھی جہالت کا برتاؤ کرے گاای قدر آپ کا مخل زیادہ ہوگا۔ میں ان دونوں کے امتحان کا موقع تلاش کرتار ہا اور آمد ورفت بڑھاتارہا۔ایک دن آپ حجرہ ہے باہر تشریف لائے، حضرت علی خلافی آپ کے ساتھ تھے کہ ایک بدوی جیسا شخص آیااور عرض کیا: یار سول الله! میری قوم مسلمان ہو چکی ہے اور میں نے ان سے یہ کہا تھا کہ مسلمان ہو جاؤ گے تو بھر پور رزق تم کو ملے گا، اور اب حالت بیہ ہے کہ قحط پڑ گیا، مجھے بیہ ڈر ہے کہ وہ اسلام سے نہ نکل جائیں، اگر رائے مبارک ہو تو آپ کچھ اعانت ان کی فرمادیں۔ حضور نے ایک شخص کی طرف جو غالبًا حضرت علی تھے، دیکھاانھوں نے عرض کیا کہ حضور موجود تو پھی نہیں رہا۔ زید جو اُس وقت تک یہودی تھے اس منظر کو دیکھ رہے تھے، کہنے لگے محمد (منتخ فی اگرتم ایبا کر سکو کہ فلال شخص کے باغ کی اتنی کھجوریں وقت معین پر مجھے دے دو تو میں قیت پیشگی اب دے دوں اور وقت معینہ پر کھجوریں لے لوں گا۔ حضور نے فرمایا سے تو نہیں ہو سکتا، البتہ اگر باغ کی تعیین نہ کرو تو میں معاملہ کر سکتا ہوں۔ میں نے اس کو قبول کر لیااور میں نے تھجوروں کی قیمت اتی مثقال سونا (ایک مثقال مشہور قول کے موافق ساڑھے چار ماشہ کا ہوتاہے) دے دیا۔

صخّابا: المقصود نفي الصخب لا نفي المبالغة، كأنما نظرت إلى أن المعتاد فيه هو المبالغة، فنفته على صيغة المبالغة، وقيل: فعال قد يكون للنسبة كالتمار واللبان، وقيل: المقصود من أمثال هذا الكلام مبالغة النفي لا نفي المبالغة، كما في قوله تعالى: ﴿وَمَا أَنَا بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ﴾ [ق: ٢٩] يعفو: [أي يعامل الجاني معاملة العافي.] ويصفح: أي: يعرض بظاهره، وأصله الإعراض بصفحة الوجه، والمراد عدم المقابلة بذكره وظهور أثره، والمعنى: يعفوه بباطنه ويعرض عنه بظاهره كأنه لم يره.

آپ نے وہ سونا اُس ہدوی کے حوالہ کر دیااور فرمایا کہ انصاف کی رعایت رکھنا اور اس سے ان کی ضرورت بوری کرلو۔ زید کہتے ہیں کہ جب کھجوروں کی اوائیگی کے وقت میں دو تین دن باقی رہ گئے تھے، حضور صحابہ کی ایک جماعت کے ساتھ جن میں ابو بکر ، عمر ، عثمان ڈائیٹیئر بھی تھے ، کسی کے جنازے کی نماز سے فارغ ہو کر ایک دیوار کے قریب تشریف فرما تھے۔ میں آیااور آپ کے کرتے اور چاور کے پلوگوں کو پکڑ کر نہایت ترش روئی سے کہا کہ اے محمد! تو میر اقرضہ اوا نہیں کرتا، خداکی قتم! میں تم سب اولادِ عبد المطلب کو خوب جانتا ہوں کہ بڑے ناد ہند ہو۔

حضرت عمر طلاقی نے عضہ سے جھے گھورااور کہا کہ اے خدا کے دشمن! یہ کیا بک رہا ہے؟ خدا کی قتم اگر جھے (حضور کا)ڈر نہ ہوتا تو تیری گردن اُڑا دیتا۔ لیکن حضور نہایت سکون سے جھے و کھے رہے تھے اور تبسم کے لہجہ میں عمر سے فرمایا کہ: عمر! میں اور یہ ایک اور چیز کے زیادہ مختاج تھے، وہ یہ کہ جھے حق کے ادا کرنے میں خوبی برتنے کو کہتے اور اس کو مطالبہ کرنے میں بہتر طریقہ کی نضیحت کرتے۔ جاؤا اس کو با جاؤ، اس کا حق ادا کر دواور تم نے جو اس کو ڈانٹا ہے، اس کے بدلے میں ہیں صاع (تقریباً دو من کھجوریں) اس کے مطالبہ سے زیادہ دے دینا۔

حضرت عمر مجھے لے گئے اور پورا مطالبہ اور ہیں صاع کھجوریں زیادہ دیں۔ ہیں نے پوچھا کہ یہ ہیں صاع کیے ؟ عمر فالنفؤی نے کہا کہ حضور کا یہی تھم ہے؟ زید نے کہا کہ عمراہتم مجھ کو پہچانتے ہو؟ انھوں نے فرمایا نہیں۔ میں نے کہا کہ میں زید بن سعنہ ہوں۔ انھوں نے فرمایا کہ اتنا بڑاآ وی ہو کر حضور کے ساتھ تم نے فرمایا کہ جو یہود کا بڑا علامہ ہے؟ میں نے کہا کہ ہاں! وہی ہوں۔ انھوں نے فرمایا کہ اتنا بڑاآ وی ہو کر حضور کے ساتھ تم نے یہ کیسا برتاؤ کیا؟ میں نے کہا کہ علامات نبوت میں سے وو علامتیں ایسی رہ گئیں تھیں جن کا مجھ کو اب تک تجربہ کرنے کی نوبت نہ آئی تھی: ایک یہ کہا کہ علامات نبوت میں سے عظہ پر غالب ہوگا۔ ووسری یہ کہ ان کے ساتھ سخت تجربہ کرنے کی نوبت نہ آئی تھی : ایک یہ کہا ہوگا آپ کے عظہ پر غالب ہوگا۔ ووسری یہ کہ ان کے ساتھ سخت جہالت کا برتاؤ ان کے چلم کو بڑھائے گا، اب ان وونوں کا بھی امتحان کر لیا۔ للبذا تم کو اپنے اسلام کا گواہ بناتا ہوں اور میر آآ وھا مال امت محمد یہ پر صدقہ ہے۔ اس کے بعد حضور کی خدمت میں واپس آئے اور اسلام لے آئے، اُس کے بعد بہت سے غزوات میں شریک ہوئے اور توک کی لڑائی میں شہید ہوئے رضی اللہ عنہ وارضاہ (جمع الفوائد جمع الوسائل)۔

عن عائشة في قالت: ما ضرب رسول الله في بيده شيئا قط إلا أن يجاهد في سبيل الله، ولا ضرب خادما ولا امرأة. حدثنا أحمد بن عبدة الضبي، حدثنا فضيل بن عياض، عن منصور، عن الزُّهري، عن عروة، عن عائشة في قالت: ما رأيت رسول الله في منتصرا من مَظْلِمَةٍ ظُلِمَها قط، ما لم يُنتَهَك من محارم الله تعالى شيء،

فائدہ: اللہ کے راستہ اور جہاد ہی میں حدود بھی داخل ہیں۔ نیز اس مارنے سے عظمہ میں قصداً مارنا مراد ہے، اُسی کو مارنا عرف میں کہتے ہیں بلاارادہ یامزاح میں کسی کے لگ جانا جیسا کہ بعض روایات میں ہے، اس کے منافی نہیں۔

(2) حضرت عائشہ فطائعہ اللہ علی ہیں: ہیں نے مجھی نہیں دیکھا کہ حضور اقد س التحقیق نے اپنی ذات کے لئے مجھی کسی کے ظلم کا بدلہ لیا ہو، البتہ اللہ عَلَی علی عرمتوں میں ہے کسی حرمت کا ہتک ہوتا (یعنی مثلاً کسی حرام فعل کا کوئی مر تکب ہوتا۔ شراح صدیث نے لکھا ہے کہ اسی میں آ دمیوں کے حقوق بھی داخل ہیں) تو حضور سے زیادہ عظم والا کوئی شخص نہیں ہوتا تھا۔ حضور اقد س التحقیق جب مجھی دو امروں میں اختیار دیے جاتے سے تو ہمیشہ سہل کو اختیار فرماتے جب تک کہ اس میں کسی قتم کی معصیت وغیرہ نہ ہو۔

فاكده: تاريخ كى كتابول مين كلهام كه جنك أحد مين جب عتبه في آپ ير بيقر چلايااور آپ كاوندان مبارك شهيد موكيا

خادما ولا امرأة: خصهما بالذكر اهتماما بشأقهما، أو لكثرة وقوع الضرب عليهما عادة، فضرهما وإن حاز بشرطه فالأولى تركه، قالوا: وهذا بخلاف الولد فالأولى تأديبه، والفرق: أن ضربه مصلحة تعود عليه فلم يندب العفو، بخلاف ضربهما فإنه لحظ النفس فندب العفو عنهما. مظلمة: بكسر اللام، اسم لما تطلبه عن المظالم وهو ما أخذ منك وبفتح اللام مصدر ظلمه، وقيل: بالكسر والفتح الظلم وهو وضع الشيء في غير محله.

ظلمها: ظلمها بصيغة المجهول، والضمير المستـــتر راجع إلى رسول الله، والظلم متعد إلى مفعول واحد فلا يظهر لتعدي ظلم ههنا بالضمير المنصوب وحه إلا أن يقال بنـــزع الخافض قاله القاري. محارم: جمع محرم: أي: شيء حرمه الله تعالى. قال القاري: الظاهر أنه مصدر ميمي بمعنى المفعول، أي: ما لم يرتكب مما حرمه الله على عباده.

<sup>(</sup>۲) حضرت عائشہ فیلط نیم اللہ عنور اقدس مستحقیقاً نے اپنے دستِ مبارک سے اللہ کے راستہ میں جہاد کے علاوہ مجھی کسی کو نہیں مارا، نہ مجھی کسی خادم کو نہ کسی عورت (بیوی باندی وغیرہ) کو۔

فإذا انتُهِكَ من محارم الله تعالى شيءٌ كان من أشدهم في ذلك غضبا، وما خُيّر بين أمرين إلا اختار أيسرهما مالم يكن مأثمًا.

اور چبرہ انور خون آلود ہوگیا تو بعض حاضرین نے عرض کیا کہ اُس موذی کے لئے بدوعا فرما دیں۔ حضور منظی کیا کہ اس زور کہ یااللہ! میری قوم کو ہدایت عطا فرما، یہ نا واقف ہیں۔ ایک بدوی ایک مرتبہ آیا اور حضور کی چادر مبارک پکڑ کر اس زور سے کھینچا کہ گردن مبارک پر نشان پڑ گیا اور یہ کہا کہ میرے ان او نول پر غلّہ لدوا دو، تم اپنے مال میں سے یا اپنے باپ کے مال میں سے نہیں ویتے ہو (گویا بیت المال کا مال ہم ہی لوگوں کا ہے، تمبارا نہیں ہے) حضور نے ارشاد فرمایا کہ جب تک تو اس چادر کھینچنے کا بدلہ نہیں دے گا میں غلا نہیں وول گا۔ اُس نے کہا کہ خدا کی قتم! بدلہ نہیں دیتا۔ حضور تبسم فرمارہ سے اور اس کے او نول پر غلّہ لدوا دیا۔ ہم لوگ حضور کے نام لیوا ہیں، اتباع کے دعویدار ہیں، یہاں ذراسی بات خود داری کے خلاف ہو جاتی ہے۔

حدیث کے اخیر جملہ کا مطلب سے ہے کہ حق تعالی بڑل فٹا کی طرف سے جب آپ کو بالخصوص امت کے حق میں دوامروں کا اختیار دیا جاتا تو آپ امت کے لئے جو سہل ہوتا اُس کو اختیار فرماتے اور ای طرح دنیاوی امور میں جہاں دورائے ہو تیں اُن میں سے سہل کو اختیار فرماتے جب تک کہ اُس میں کسی قتم کا شرعی نقصان نہ ہو۔ بہت سی احادیث میں مختلف عنوانات سے حضور کے ارشاوات بھی اس مضمون میں وارد ہوئے ہیں کہ سہولت اختیار نہ کرنا اور خواہ مخواہ اپنے کو مشقتوں میں واراد ہوئے ہیں کہ سہولت اختیار نہ کرنا اور خواہ مخواہ اپنے کو مشقتوں میں والنا حضور کو پہند نہ تھا۔

غضباً: قال المناوي: ليس هذا داخلا فيما قبله حتى يحتاج لاستدراكه؛ لأن انتقامه لله عند انتهاك حرماته ليس انتقاما لنفسه فهو كالاستثناء المنقطع. غيّر: ببناء المجهول وقوله: "بين أمرين" قال المناوي: أي في الدين كذا قال شارح، وليس بقويم، فقد قال الحافظ ابن حجر أخذاً من كلام ابن السير: المراد أمور الدنيا فقط؛ بدليل قوله: ما لم يكن إلها؛ لأن أمور الدين لا إثم فيها، وحكى القاري عن غيره التخيير، إما بأن يخيره الله تعالى فيما فيه عقوبتان فيختار الأخف، أو في قتال الكفار وأخذ الجزية فيختار أخدها، أو في حق أمته في المجاهدة في العبادة والاقتصاد فيختار الاقتصاد، أو تخيير من الله تعالى في حق أمته بين وجوب الشيء وندبه، أو حرمته وإباحته. ما لم: أي: ما لم يكن الأيسر مأ ثما، فإن كان مأ ثما اختار الأشد. ومأ لها بالفتح أي: مفضيا إلى الإثم، ففيه مجاز مرسل من إطلاق المسبب على سببه، وبعضهم جعل الاستثناء منقطعا إن كان التخيير من الله، ومتصلا إن كان من غيره؛ إذ لا يتصور تخير الله تعالى إلا بين حائزين.

حدثنا ابن أبي عمر، حدثنا سفيان، عن محمد بن المُنْكَدِر، عن عروة، عن عائشة الله قالت: استأذن رجل على رسول الله الله وأنا عنده، فقال: بئس ابن العشيرة،

(۸) حضرت عائشہ فی آخیا فرماتی ہیں کہ حضور سی آئی ہے ایک شخص نے حاضری کی اجازت جابی۔ آپ نے فرمایا کہ یہ شخص اپنے قبیلہ کا کیما بُراآ دمی ہے! یہ ارشاد فرمانے کے بعد اُس کو حاضری کی اجازت مرحمت فرمادی اور اُس کے اندر آنے پر اُس کے ساتھ نہایت نرمی سے باتیں کیس۔ جب وہ چلا گیا تو حضرت عائشہ فی تھا کہ حضور نے اُس کے بارے میں حاضر ہونے سے پہلے تو یہ لفظ ارشاد فرمایا تھا پھر اس قدر نرمی سے اس کے ساتھ کلام فرمایا ہے کیا بات ہے ؟ حضور نے ارشاد فرمایا کہ عائشہ! بدترین لوگوں میں سے ہے وہ شخص کہ لوگ اُس کی بدکلامی کی وجہ سے اُس کو چھوڑ دیں۔

فائدہ: اس شخص کا نام اکثر علاء نے "عینیہ" کھا ہے۔ کہتے ہیں کہ یہ دل ہے اُس وقت تک مسلمان بھی نہ ہوا تھا بلکہ نفاق کے طور پر بظاہر مسلمان تھا، حضور کا معاملہ اُس وقت تک منافقین کے ساتھ مسلمانوں ہی جیسا تھا اس لئے اس کے ساتھ بھی بہی برتاؤتھا، چنانچہ حضور کے وصال کے بعد جب ارتداد کا زور ہوا تو یہ مرتد ہوگیا تھا اور اپنے مخفی کفر کو ظاہر کر دیا تھا اور جب حضرت ابو بکر وہائتی کی خدمت میں پکڑ کر لایا گیا اور مدینہ کے نوعمر لڑکوں نے آ وازے کئے شروع کیے کہ یہ بھی مرتد ہوگیا تھا تو اس نے یہ جواب دیا تھا کہ میں مسلمان ہی کب ہوا تھا جو مرتد ہوتا، لیکن اس کے بعد یہ مسلمان ہوئے اور حضرت عمر وہائتی کے اس کے بعد یہ مسلمان ہوئے اور حضرت عمر وہائتی کے اس کے بعد یہ مسلمان ہوئے اور حضرت عمر وہائتی کے اس کے اس کے بعد یہ اس کی حالت پر تنبیہ فرما دی اور زمانہ میں بھی شریک ہوئے۔ حضور اقد س شرقائی نے اس لئے اس کے آنے سے قبل اُس کی حالت پر تنبیہ فرما دی اور چونکہ یہ یہ نیتِ اصلاح اور دوسروں کو معنز ت سے بچانے کے لئے تھا، اس لئے یہ کلام شرعاً غیبت کی حدود میں داخل نہیں ہے،

رجل: قال المناوي: هو عيينة بن حصن الفزاري الذي يقال له: الأحمق المطاع، وجاء في رواية عبد الغني التصريح عن عائشة بأنه مخرمة بن نوفل، فإن كانت الواقعة تعددت فظاهر وإلا فالذي عليه المعول هو الأول لصحة روايته، ولذا قال الخطيب وعياض: الصحيح أنه عيينة قالوا: ويبعد أن يقول المصطفى و على حق مخرمة: ما قال؛ لأنه كان من حيار الصحابة. زاد المناوي: وكان عيينة إذ ذاك مضمر النفاق، ويدل على ذلك أنه أظهر الردة بعده و عنى وجيء به إلى أبي بكر أسيراً، فكان الصبيان يصيحون عليه في أزقة المدينة ويقولون: هذا الذي خرج من الدين فيقول له: عمكم لم يدخل حتى يخرج، فكان قوله و هذا علما من أعلام النبوة حيث أشار لمغيب يقع، لكن أسلم بعد ذلك وحسن إسلامه وحضر بعض الفتوحات في زمن عمر . بئس ابن العشيرة: [أي: بئس هذا الرجل من هذه القبيلة.]

-أو أخ العِشرة - ثم أذِن له، فألاَن له القول، فلمّا خرج قلت: يا رسول الله! قلت، ما قلت ثم النّت له القول؟ فقال: يا عائشة! إن من شرّ الناس من تركه الناس -أو وَدعه الناس - اتقاء فُحْشه. حدثنا سفيان بن وكيع، حدثنا جُميع بن عُمر بن عبد الرحمن العِجلي، حدثنى رجل من بني تميم من ولد أبي هالة زوج خديجة يُكنى أبا عبد الله، عن ابن لأبي هالة،

اس لئے کہ کسی شخص کی بُرائی کو اس وجہ سے ظاہر کرنا کہ لوگ اُس کی بُرائی کا شکار نہ بن جائیں اور کسی نقصان میں نہ کھنے کہ اس غیبت کی ممانعت میں داخل نہیں ہے۔ بعض علماء نے لکھا ہے کہ یہ شخص علی الاعلان فاسق تفااور جو تھلم کھلا فسق و فجور میں مبتلا ہو اُس کی غیبت جائز ہے۔ اس کے حاضر ہونے پر اس کے ساتھ نرم کلامی اس کی تالیف قلب اور اس کے مانوس کرنے کے لئے فرمائی، جبیبا کہ حضور کی خصوصی عادت تھی۔

نیز حضور اقد س الفائیلاً کی عادتِ شریفہ سب ہی کے ساتھ نرم کلامی کی تھی اور اسی وجہ سے اُس کے آنے سے پہلے حضرت عائشہ فالطفیاً وغیرہ کو اس امر پر متنبہ بھی کر دیا کہ حضور کے اس طرز کی وجہ سے اُس کو مخلص نہ سمجھیں، وہ پچھ بھلاآ ومی نہیں، ایبانہ ہو کہ حضور کے اس طرزِ معاشرت کی وجہ سے اس کو مخلص اور خیر خواہ سمجھیں اور اس وهو کہ ک وجہ سے کسی مصرت میں پڑجا کیں، یا کوئی راز کی بات اُس کے سامنے کہد دیں کہ ایسے منافق لوگ خصوصیات جتانے کے لئے ایسے ہی خصوصی اور اہم تذکرے چھیڑا کرتے ہیں۔ اخیر جملہ میں حضور اقد س الفیلی کے پاک ارشاد ''بدترین مخفص'' کے ایسے ہی خصوصی اور اہم تذکرے چھیڑا کرتے ہیں۔ اخیر جملہ میں حضور اقد س الفیلی کے پاک ارشاد ''بدترین مخفص'' کے دو مطلب ہو سکتے ہیں کہ اس کا تعلق آنے والے سے ہو یعنی اس کی مخش گوئی سے بچنے کے لئے اس کے ساتھ یہ برتاؤ کیا گیا کہ یہ دفش گوئی ہے دیکھا تھا کہ اس کی منظر تھی۔ برتاؤ کیا گیا کہ یہ دفش گوئے کب دیکھا تھا کہ اس کی منظر تھی۔

أو أخ: أو للشك، والظاهر أنه شك من سفيان، فإن جميع أصحاب ابن المنكدر رووه بدون الشك، ولا يبعد أن يكون "أو" للتخيير أو بمعنى الواو فإن في البخاري: "بئس ابن العشيرة وبئس أخو العشيرة" بدون الشك قاله القاري.

فَالان له القول: [أي: لَطُّفه له لِيتَألفه، ليسلم قومه لأنه كان رئيسهم.] اتقاء: نصب على العلة، والمعنى: أني إنما تركت الانقباض في وجهه اتقاء فحشه، وفي رواية البخاري: متى عهدتني فحاشا، إن شر الناس عند الله منـــزلة يوم القيامة من تركه الناس اتقاء شره. عُمو: كذا في جميع النسخ الموجودة عندي، وتقدم في مبدء الكتاب أن المرجح فيه عمير بالتصغير.

عن الحسن بن على هما قال: قال الحُسين بن عليّ: سألت أبي عن سيرة رسول الله على في الحُلسائه؟ فقال: (كان رسول الله على دائم البِشر، سهلَ الحُلُق، لَسيّن الجانب، ليس بفطّ،

وہ برا شخص ہے جس کی بدکلامی کی وجہ سے لوگ اس کے پاس آنا چھوڑ دیں، ہیں اگر ایسی گفتگو کروں تو لوگ میرے پاس کی آمد ور فت بھی چھوڑ دیں جس ہے اگر چہ ان کو ہی نقصان ہے گر حضور ان کا نقصان کب گوارا فرما سکتے ہیں۔

(۹) (یہ اُس لمبی حدیث کا ایک ککڑا ہے جو قریب ہی حضور اقد س سی کھیٹے کی تواضع کے باب میں نمبر کے پر گزر چکی ہے۔) حضرت امام حسن رہائے فو فرماتے ہیں کہ مجھ سے (میرے چھوٹے بھائی) حسین نے کہا کہ میں نے اپنے والد حضرت علی رہائے کی سے حضور کا اپنے اہل مجلس کے ساتھ کا طرز پوچھا تو انھوں نے فرمایا کہ آپ ہمیشہ خندہ پیٹائی اور خوش خلقی کے ساتھ مسق رہتے تھے، لینی چہرہ انور پر تبہم اور بٹاشت کا اثر نمایاں ہوتا تھا، آپ نرم مزاج تھے لینی کسی بات میں اوگوں کو آپ کی موافقت کی ضرورت ہوتی تھی تو آپ سہولت سے موافق ہوجاتے تھے۔ نہ آپ سخت گو تھے اور نہ سخت دل تھے، نہ آپ چلا کر بولتے تھے نہ فخش گوئی اور بد کلامی فرماتے تھے، نہ عیب گیر تھے کہ دوسر ول کے عیوب پکڑیں، نہ زیادہ مبالغہ سے تعریف کرنے والے، نہ زیادہ فرات کرنے والے، نہ بخیل (تین لفظاس جگہ نقل کئے گئے تینوں کا ترجمہ لکھے دیا)

الحسن بن علي الها: هذا الحديث جزء من الحديث الطويل الذي جزأه المصنف على أبواب، ذكر جزءاً منه في الباب الأول من الكتاب، وجزءاً منه في كلامه والله وجزءاً في تواضعه والمؤلم وذكره صاحب جمع الفوائد بطوله برواية الموصلي والبزار والأوسط. البشو: بكسر أوله طلاقة الوجه وبشاشته، واستشكل بما مر أنه كان متواصل الأحزان، وأحيب بأن حزنه بسبب أحوال الآخرة، أما بالنسبة لأمور الدنيا يكون دائم البشر فكان حزنه ليس على فوت مطلوب أو حصول مكروه قاله المناوي. الخلق: بضم الخاء، أي: ليس بصعبه أو ليس بخشنه، فعلى الأول هو وصف لخلقه بالنسبة إليه الله يعني لم يكن خشنا يتأذى به جليسه.

لين: بكسر التحتية المشددة، أي: سريع العطف كثير اللطف، وقيل: قليل الخلاف قاله القاري، وقال المناوي: أي سليما مطيعاً منقاداً قليل الخلاف. بفظ: بفتح فاء وتشديد ظاء معجمة، وهو من الرجال سيئ الحلق قاله الجزري، وقال الجوهري: هو الغليظ لكنّه لا يلائم قوله: ولا غليظ، اللّهم إلا أن يحمل أحدهما على فظاظة اللسان والآخر على فظاظة القلب، قال عز اسمه: ﴿وَلَوْ كُنْتَ فَظَا عَلِيظَ الْقَلْبِ لَاتّهُ ضُوامِنْ حَوْلِكَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]

ولا غليظ، ولا صخّاب، ولا فحّاش ولا عيّاب، ولا مُشاحّ، يتغافل عما لا يشتهي، ولا يُؤيّس السعب: شدة الصوت من السعب: شدة الصوت عندة المراء، والإكبار، وما لا يعنيه، وترك الناسَ من ألاث: كان لا يذمّ أحداً، ولا يعيبُه، ولا يطلب عورته،

آپ ناپند بات سے اعراض فرماتے تھے لینی او هر التفات نہ فرماتے گویا سی ہی نہیں۔ دوسرے کی کوئی خواہش اگر آپ کو پہند نہ آتی تو اُس کو مایوس بھی نہ فرماتے تھے۔ آپ نے تین باتوں سے اپ آپ کو بالکل علیحدہ فرما میں تھا تھا: جھڑے سے اور تکبر سے اور بیکار بات سے۔ اور تین باتوں سے لوگوں کو بچار کھا تھا: نہ کسی کی ندمت فرماتے تھے، نہ کسی کو عیب لگاتے تھے، نہ کسی کے عیوب تلاش فرماتے تھے۔ آپ صرف وہی کلام فرماتے تھے جو باعثِ اجر و ثواب ہو۔ جب آپ گفتگو فرماتے تو حاضرین مجلس اس طرح گرون جھکا کر بیٹھے جسے اُن کے سروں پر پرندے بیٹھے ہوں (کہ ذرا بھی حرکت کان میں نہ ہوتی تھی کہ پرند ذرا می حرکت سے اُڑ جاتا ہے) جب آپ چپ ہو جاتے تب وہ حضرات کلام کرتے (یعنی حضور اُلی میں نہ ہوتی گئی کہ پرند ذرا می حرکت سے اُڑ جاتا ہے) جب آپ چپ ہو جاتے تب وہ حضرات کلام کرتے (یعنی حضور اللہ سے اُڑ جاتا ہے) جب آپ چپ ہو جاتے تب وہ حضرات کلام کرتے (یعنی حضور سے کہ بیت میں نزاع نہ کرتے تھے۔ آپ سے جب کوئی شخص بات کرتا تو اُس کے خاموش ہونے تک سب ساکت رہے۔ سامنے کسی بات میں نزاع نہ کرتے تھے۔ آپ سے جب کوئی شخص بات کرتا تو اُس کے خاموش ہونے تک سب ساکت رہے۔

ولا مُشاحً: بضم الميم وتشديد الحاء اسم فاعل من مفاعلة الشع، وهو: البخل، وفي تسخة صحيحة بدله "مداح"، أي: لم يكن مبالغاً في المدح، وفي أخرى: "ولا مزاح" قاله القاري، وقال المناوي: قال القسطلاني في أكثر النسخ المصححة بدله "ولا مداح"، وكذا في نسخة الحافظ ابن حجر. قلت: وكذا في جمع الفوائد. لا يشتهي: أي: يتكلف الغفلة والإعراض عما لا يستحسنه من القول والفعل. ولا يؤيس: بضم ياء فسكون واو فهمزة مكسورة، أي: لا يجعل غيره آيساً مما لا يشتهي، من يئس بمعنى: قنط. ولا يجبب: بالجيم من الإحابة، أي: لا يجيب أحداً فيما لا يشتهي قاله القاري، وقال المناوي: أي: لودعي إلى مالا يشتهي لا يجيب إليه بل يرد الداعي بميسور من القول. ترك نفسه: [أي: منعها من ثلاث خصال مدمومة.] المراء: [بكسر الميم وبالمد أي: الجدال ولو بحق.] والإكبار: بكسر فسكون فموحدة، استعظام نفسه في الجلوس والمشي وغيره، وفي نسخة: الإكثار، واختاره القاضي عياض في شفائه، والمراد به إكثار الكلام. وما لا يعنيه: [مالا يهمه في دينه ودنياه.] وترك الناس: [أي: وترك ذكرهم من ثلاث خصال مذمومة.] ولا يعيبه: قال المناوي: هذا تأكيد، إذ الذم والعيب متحدان، وقال القاري: أي لا يذمه مواجهة ولا يعيبه غيبة، أو لا يذمه في الأمور الاختيارية ولا يعيبه في الخلقية، فالتأسيس أولى من التأكيد. ولا يطلب عورته: [أي: لا يطلب الاطلاع على عورة أحد، وهي: ما يستحيى منه إذا ظهر.]

ولا يتكلّم إلا فيما رَجَا ثوابه، وإذا تكلم أطرق جُلساءه كأنما على رؤوسهم الطير، فإذا سكت الإطراف: ان بقبل بنصره الله صدره ويسكن ساكنا على عنده: تكلموا، لا يتنازعون عنده الحديث، ومن تكلم عنده أنصتوا له حتى يفرغ، حديثُهم عنده: حديث أوّلهم، يضحك مما يضحكون منه، ويتعجّب مما يتعجبون منه، ويصبر للغريب على الجَفْوة في مَنطِقه ومَسْألته، حتى إن كان أصحابه ليَسْتَجْلِبُونهم.

ہر شخص کی بات (توجہ سے سننے میں) ایسی ہوتی جیسے پہلے شخص کی گفتگو ( ایعیٰ بے قدری سے کسی کی بات نہیں کئی جاتی تھی، ورنہ عام طور پر یہ ہوتا ہے کہ مجلس کی ابتدا میں تو توجہ تام ہوتی ہے پھر پچھ دیر ہونے سے اکتانا شروع کر دیتے ہیں اور پچھ بے تو بھی تبہم فرماتے اور جس سے سب لوگ تعجب کرتے تو آپ بھی تعجب میں شریک رہتے، یہ نہیں کہ سب سے الگ چپ چاپ بیٹے رہیں، بلکہ معاشر ت اور طرزِ کلام میں شرکاء مجلس کھی تعجب میں شریک رہتے، یہ نہیں کہ سب سے الگ چپ چاپ بیٹے رہیں، بلکہ معاشر ت اور طرزِ کلام میں شرکاء مجلس سے شریک حال رہتے ۔ اجنبی مسافر آدی کی سخت گفتگو اور بے تمیزی کے سوال پر صبر فرماتے لیمی گاودی لوگ جابیا سوالات کرتے، آداب کی رعایت نہ کر کے ہر قتم کے سوالات کرتے۔ حضور ان پر گرفت نہ فرماتے، ان پر صبر فرماتے اور اس وجہ سے کہ وہ لوگ ہر قتم کے سوالات کر لیم بھی صحابہ آپ کی مجلس اقد س تک مسافروں کو لے کر آ یا کرتے سے (تاکہ اُن کے ہر قتم کے سوالات سے خود بھی مشقع ہوں اور الی با تیں جن کو ادب کی وجہ سے یہ حضرات خود نہ لوچھ سکتے تھے وہ بھی معلوم ہوجا ہیں) آپ یہ بھی تاکید فرماتے رہتے تھے کہ جب کسی طالبِ عاجت کو دیکھو تو اُس کی المداد کیا کرو (اگر آپ کی کوئی تحریف کرتا تو آپ اُس کو گوارانہ فرماتے) البتہ اگر ابطور شکریہ اور ادائے احسان کے کوئی تحریف کرتا تو آپ اُس کو گوارانہ فرماتے) البتہ اگر ابطور شکریہ اور ادائے احسان کے کوئی آپ کی تعریف کرتا تو آپ کی اندین کرتا تو آپ کی تعریف کرتا تو آپ کی تعریف کرتا تو آپ کہ انسان کا شکر اُس پر ضروری تھا

حديث أوّلهم: أي: كحديث أولهم في عدم الملال منه، أو في الإصغاء إليه؛ إذ العادة جارية بالملال إذا كثر المقال قاله القاري، وقيل: لايتحدث أولا إلا من جاء أولا على الترتيب، وقيل: المراد بأولهم: أفضلهم، أي: يصغي لحديث كلهم كما يصغي لحديث أفضلهم. الجَفُوة: بفتح الجيم وقد يكسر، أي: على الجفاء والغلظة وسوء الأدب مما كان يصدر من جفاة الأعراب، وقد ورد: من بدا جفا. ليَسْتَجُلِبُونهم: أي: يتمنون مأتي الغرباء إلى مجلسه ليستفيدوا بسبب أسئلتهم ما لا يستفيدونه في غيبتهم؛ لألهم يهابون بسؤاله، وقيل: معناه يستجلبون حواطرهم مما رأوه من صبره لهم، وقيل: المراد جذبهم عن مجلسه ومنعهم عن الجفاء.

ويقول: إذا رأيتم طالب حاجة يطلبها فأرفدوه، ولا يقبل النّناء إلا من مكافئ، ولا يقطع على الرحمن بن الرحمن بن أو قيام. حدثنا عبد الرحمن بن معدي، حدثنا سفيان، عن محمد بن المُنْكَدِر قال: سمعت جابر بن عبد الله يقول: ما سئل رسول الله على شيئا قط فقال: لا. حدثنا عبد الله بن عمران أبو القاسم القرشي المكيّ، حدثنا إبراهيم بن سعدٍ، عن ابن شهاب،

اس لئے وہ گویا پنافر عنی منفی اوا کر رہا ہے۔ بعض علماء نے اس کا ترجمہ کیا ہے کہ تعریف حدود کے اندر کرتا تو سکوت کرتے لیمیٰ حد ہے تجاوز کرتا تو روک دیتے۔ کسی کی گفتگو کو قطع نہ فرماتے تھے کہ دوسرے کی بات کاٹ کر اپنی شروع فرما دیں، البتہ اگر کوئی حد ہے تجاوز کرنے لگتا تو اس کو روک دیتے تھے یا مجلس سے کھڑے ہو جاتے۔ تاکہ وہ خود رُک جائے۔ البتہ اگر کوئی حد ہے تجاوز کرنے لگتا تو اس کو روک دیتے تھے یا مجلس سے کھڑے ہو جاتے۔ تاکہ وہ خود رُک جائے۔ فائدہ: یہ حدیث گذشتہ باب کی ساتویں حدیث کا کمڑا ہے۔ مفصل روایت جس میں حضرت امام حسین رفیا ہے۔ مفاصل سوالات کیجا ہیں، جع الفوائد اور شفائے قاضی عیاض میں موجود ہے۔ امام تریذی راتھے کیا ہے مختلف بابوں کی مناسبت سے اس حدیث کو کئی بابوں میں تھوڑی ذکری ہے۔

(۱۰) حضرت جابر میں گئے ہیں کہ حضور اقد س میٹی گئے نے مجھی کسی شخص کے کوئی چیز مانگنے پر انکار نہیں فرمایا۔ فائلاہ: اگر اُس وقت موجود ہوتی تو عطا فرما دیتے ورنہ دوسرے وقت کا وعدہ فرما لیتے، یا اُس کے حق میں دعا فرماتے کہ حق تعالیٰ جَلْ ﷺ اُس کو کسی اور طریقہ سے عطا فرما دیں۔

مكافئ: يعني إذا اصطنع فأثنى عليه على سبيل الشكر والجزاء قبله، وإذا ابتدئ بثنائه كرهه، ذكره الزمخشري، وقيل: معناه مقارب ومماثل أي، في مدحه غير محاوز به عن حد، ألايرى أنه قال: لا تطروني كما أطرت النصارى. يجوز: بالجيم والزاي، أي يتحاوز عن الحد، وفي نسخة بالجيم والراء من الجور و الميل. أو قيام: [أي: فيقطع عليه الصلاة والسلام حديث ذلك الأحد إذا جاوز الحد إما بنهي له عن الحديث إن أفاد، بأن لم يكن معاندا، أو قيام من المجلس إن كان معاندا.]
فقال: بينه الحديث السابق بأنه لم يردّه إلا بما أو بميسور من القول، ولنعم ما قيل:

ما قال لا قط إلا في تشهده لولا التشهد كانت لاؤه نعم

### عن عبيد الله، عن ابن عباس علما قال: كان رسول الله على

(۱۱) حضرت ابن عباس و النفخ فرماتے بیں کہ حضور اقد س النفکی اول تو تمام لوگوں سے زیادہ ہر وقت ہی تنی سے (کہ کوئی جھی حضور کی سخاوت کا مقابلہ نہیں کر سکتا تھا کہ خود فقیرانہ زندگی ہر کرتے سے اور عطاؤں میں بادشاہوں کو شر مندہ کرتے سے اور عطاؤں میں بادشاہوں کو شر مندہ کرتے سے نہیت سخت احتیاج کی حالت میں ایک عورت نے چادر پیش کی اور سخت ضرورت کے درجہ میں پہنی، جب ہی ایک مختص نے مانگ لی اُس کو مرحمت فرما دی۔ قرض لے کر ضرورت مندوں کی ضرورت کو پورا کرنا اور قرض خواہ کے سخت تقاضے کے وقت کہیں سے اگر کچھ آگیا اور اوائے قرض کے بعد ج گیا تو استے وہ تقیم نہ ہو جائے گھر نہ جانا۔ ایسے مشہور واقعات اتنی کشرت سے ہیں کہ ان کا احاظہ ہو ہی نہیں سکتا) بالخضوص رمضان المبارک میں تمام مہینہ اخیر تک بہت میں میں فیاض رہے (کہ خوو حضور کی گیارہ مہینہ کی فیاضی بھی اس مہینہ کی فیاضی کے برابر نہ ہوتی تھی) اور اس مہینہ میں تین جی جس وقت حضرت جبر ئیل میں اگر آپ کو کلام اللہ شریف نیاتے اُس وقت آپ بھلائی اور نفع پنجانے میں تین بھی برس وقت حضرت جبر ئیل عالے اگر آپ کو کلام اللہ شریف نیاتے اُس وقت آپ بھلائی اور نفع پنجانے میں تین بھی برس وقت حضرت جبر کیل عالے اگر اس حقات قرباتے ہے۔

فائدہ: اس ہوا کے ساتھ تشبیہ تیزی اور سُرعت میں ہے کہ ہوا اس قدر تیز نہیں چلتی جتنی تیز حضور کی سخاوت چلتی سخی یا نفع کے عام ہونے میں ہے کہ بارش کا نفع اس قدر عام اور سب کو شامل نہیں ہوتا جتنی عام حضور کی سخاوت تھی۔ بارش کے ساتھ تشبیہ صورت کے اعتبار سے ہے ورنہ حضور کی سخاوت کو بارش سے کیا نسبت! کہ یہ صرف مادی چیزوں کو اگانے والی ہے اور حضور کی بارش ظاہر و باطن ضروریاتِ دنیویہ اور دینیہ کو پوری کرنے والی تھی، یہ زمین کو زندہ کرتی ہے وہ دلوں کو بھی زندہ کرتی تھی۔ ترندی کی روایت سے نقل کیا گیا ہے کہ حضور اقدس منتان کیا گیا ہے کی بال ایک مرتبہ نوے ہزار وربیہ سے زیادہ ہوتے ہیں، کہیں ہے آئے۔ حضور اقدس منتان کیا گیا نے ایک بوریے پر ڈلوادیے ورہم جس کے تقریباً ہیں ہزار روبیہ سے زیادہ ہوتے ہیں، کہیں ہے آئے۔ حضور اقدس منتان کیا گیا نے ایک بوریے پر ڈلوادیے

عبيد الله: قال المناوي: يحتمل أنه عبيد الله بن عياض، ويحتمل عبيد الله بن أبي رافع كاتب علي، فإنهما يرويان عن ابن عباس وعنهما الزهري. مختصراً، وقال القاري: إنه ابن عبد الله بن عتبة بن مسعود، وأخطأ من قال: إنه ابن أبي مليكة. وقال البيجوري: إنه ابن عبد الله بن عتبة حزم الحافظان: ابن حجر والعيني في شرحي البخاري، فإن البخاري أخرجه في صحيحه في خمسة مواضع.

أجود الناس بالخير، وكان أجود ما يكون في شهر رمضان، حتى ينسلخ، فيأتيه حبريل، فيعرض أي شهر رمضان على المراده كان لا حمد رمضان الله على المراده كان لا حمد رمضان عليه القرآن، فإذا لقيه حبريل كان رسول الله على أجود بالخير من الريح المرسلة.

اور وہیں پڑے پڑے سب تقیم کرادیے۔ ختم ہو جانے کے بعد ایک سائل آیا جس کا قصتہ تیسری حدیث میں حدیث نمبر ۱۳ کے ذیل میں آرہا ہے۔ حضور نے ارشاد فرما دیا کہ میرے پاس تو پچھ رہا نہیں ہے، تو کسی سے میرے نام سے قرض لے لے، جب میرے پاس ہو گا ادا کر دوں گا۔ یہ تو حضور کی عام عادت تھی اور رمضان المبارک کے اس وقت کا تو کیا پوچھنا کہ وہ مالک الملک کی طرف سے افضل البشر کے پاس افضل الکلام افضل ترین او قات میں فرشتوں کے لے کر آنے کا وقت تھا،

أجود: بالنصب على انه اسم "كان"، أفعل تفضيل من الجود، وهو: إعطاء ما ينبغي لمن ينبغي على ما ينبغي، و"الخير" شامل لجميع أنواعه حالا ومآلا من العلم والخلق والمال والجاه، فكان يسمح بالموجود؛ لكونه على مطبوعاً على الجود، فكان إذا وحد حاد، وإن لم يجد وعد، ولا يخلف الميعاد. وكان أجود: قال المناوي: برفع "أجود" وذكروا له عشرة أوجه، وقال القاري: الرفع في "أجود" أجود، على ماروي في أكثر الروايات، كما صرح به العسقلاني على أنه السم "كان" وحبره محذوف حذفا واجبا و"ما" مصدرية، ومعناه: أجود أكوانه، و"في رمضان" في محل الحال، واقع موقع الخبر الذي هو "حاصل"، فمعناه: أجود أكوانه حاصلاً في رمضان.

حتى ينسلخ: [والمعنى: أن غاية جوده كانت تستمر في جميع رمضان إلى أن يفرغ؛ لأنه موسم الخيرات، فإن الله يتفضل على عباده في هذا الشهر مالا يتفضل عليهم في غيره، فهو متخلق بأخلاق ربه.] فيعوض: قال ميرك: فاعل "يعرض" يحتمل أن يكون جبرئيل، وضمير "عليه" للنبي ﷺ، كما هو ظاهر السياق، ويحتمل العكس؛ لما في البخاري: يعرض عليه النبي ﷺ، وترجم عليه في فضائل القرآن: كان جبرئيل يعرض القرآن، قال العسقلاني: هذا عكس الحديث، وكأنه أشار إلى بعض طرقه فأشار إلى أن كلا منهما كان يعرض على الآخر، ويؤيده مافي رواية للبخاري بلفظ: "فيدارسه القرآن"؛ إذ المدارسة مفاعلة من الجانبين.

بالخير: أجود بالخير، أي: أسخى ببذل الخير من الربح المرسلة -بفتح السين- فإنها ينشأ عنها جود كثير؛ لأنها تنشر السحاب وتملؤها ماءً، ثم تبسطها، لتعم الأرض فيحيي به الموات ويخرج النّبات، وتعبيره بـــ"أفعل" نص في كونه أعظم جودا منها؛ لأنها قد تخلو عن المطر، وهو عليمة لا ينفك عن مطر الجود والسخاء، والتشبيه في تعميم العطاء أو السرعة. والحاصل أنه فضل جوده على جود الناس، ثم فضل جوده في رمضان على جوده في غيره، ثم فضل جوده في أفضل أوقات.

اس کے ساتھ ہی یہ بات بھی تھی کہ حضور اقدس النظائی حق تعالیٰ بَلْ عَلَیٰ کَا اخلاق کے ساتھ کمال درجہ میں متّصف تھے کہ اصل کمال عاداتِ الٰہیّہ کے ساتھ متّصف ہونا ہے اور حق تعالیٰ بَلْ فَاْ کے یہاں سے اس ماہِ مبارک میں جس قدر رحمت وانعام کے دروازے کھلتے ہیں اُس کا کچھ نمونہ دیکھنا ہو تو بندہ کا رسالہ ''فضائل رمضان'' دیکھو۔

(۱۲) حضرت انس ری کی فرماتے ہیں کہ حضور اقد سی الفریکی دوسرے دن کے واسطے کسی چیز کو ذخیرہ بناکر نہیں رکھتے تھے۔ یہ فائکہ ہ: لیعنی جو چیز ہوتی کھلا پلا کر ختم فرما دیتے۔ اس خیال سے کہ کل کو ضرورت ہوگی، اُس کو محفوظ نہ رکھتے تھے۔ یہ حضور کا غایت توکل تھا کہ جس مالک نے آج دیا ہے وہ کل بھی عطا کرے گا، یہ اپنی ذات کے لئے تھا۔ بیبیوں کا نفقہ ان کے حوالہ کر دیا جاتا، وہ جس طرح چاہیں تصرف کریں، چاہے رکھیں یا تقسیم کر دیں۔ گر وہ بھی تو حضور ہی کی بیبیاں تھیں، حضرت عائشہ وہ جس طرح چاہیں تصرف کریں، چاہے رکھیں در ہموں کی نذرانہ کے طور پر چیش کی گئیں جن میں ایک تقسیم، حضرت عائشہ وہ انھوں نے طباق منگایا اور بھر بھر کر تقسیم فرما دیا، روزہ دار تھیں، افطار کے وقت ایک روئی اور نیون کا تیل تھا جس سے افطار فرمایا۔ باندی نے عرض کیا: ایک در ہم کا اگر آج گوشت منگا لیتیں تو آج ہم اُس سے انظار کر لیتے۔ ارشاد فرمایا کہ اب طعن دینے سے کیا ہو، اُس وقت یاد دلا دیتی تو میں منگا دیتی "دکایات صحابہ" میں ان سے اتباع کرنے والوں کے لئے ایس دن کا ذخیرہ نہ ہوتا تھا تب بھی ہے محل نہ ہوگا۔

لا يلتخر: أي: لخاصة نفسه، فلا ينافي ما في الصحيحين: أنه الله كان يدخر لأهله قوت سنة، وقيل: عدم الاتخار غالب أحواله أو في أوائل أمره؛ إذ قدثبت في البخاري عن أنس يقول: ما أمسى عند آل محمد صاع بر ولا صاع حب، وإن عنده تسع نسوة، والأولى أن يجمع: بأنه كان يدخرلهم قوت سنة، ثم من جوده وكرمه على الوافدين كان يفرغ زادهم قبل تمام السنة.

الفروى: بفتح الفاء وسكون الراء، نسبه إلى فرو اسم جده.

عن ""عمر بن الخطاب فيه، أن رجلا جاء إلى رسول الله في فسأله أن يُعطيه، فقال النبي في اعلى عندي شيء، ولكن ابْتع علي فإذا جاءين شيء قضيته، فقال عمر: يا رسول الله! قد أعطيته، فما كلّفك الله ما لا تقدر عليه، فكره النبي في قول عمو، فقال رجل من الأنصار: يا رسول الله! أنفق السله عليه الإيارا ولا تخف من ذي العرش إقلالاً فتبسم رسول الله في وعرف البيش في وجهه لقول الأنصاري،

ابتع: بتقديم الموحدة على المثناة الفوقية، أي: اشتر وأعدد واحسب الثمن عليّ، وروي بتقديم المثناة على الموحدة، أي: أحل علينا بدينك الذي عليك. قال الزمخشري: أتبعت فلانا عن فلان. قد أعطيته: أي: السائل قبل هذا، أو أعطيت الميسور من القول، وهو قولك: "ما عندي شيء" قاله المناوي. قلت: ويحتمل أن يكون الضمير إلى المال، والقصة مختصرة، وفي نشر الطيب عن الترمذي: أنه أتي إليه تسعون ألف درهم فوضعت على حصير، فما رد سائلا حتى فرغ منها، فجاءه رجل فسأله فقال: ما عندي شيء ولكن ابتع علي، الحديث. فيحتمل أن يكون المرجع ذلك المال الذي قسمه في لكن ظاهر الشفاء أنهما قصتان متغائران، وهو ظاهر شروح الشفاء، وهو الظاهر عندي.

قول عمر: [أي: من حيث استلزامه حرمان السائل، لا لمخالفته للشرع.] إقلالاً: قال القاري: هو مصدر، قلّ الشيء يقلّ وأقله غيره، وزاد في التاج: أن معناه الافتقار، وقال المتاوي: من أقل بمعنى افتقر، وهو في الأصل بمعنى: صار ذا قلة. البشر: بكسر الموحدة، أي ظهر في وجهه البشاشة. ثم قال: كلذا أُمرت. حدثنا علي بن حُجر، حدثنا شريك، عن عبد الله بن محمد بن عَقيل،

حضور منتی کی ہے حضرت بلال فالفخی کے پاس محبوروں کی ایک ڈھیری لگی ہوئی دیکھی۔ حضور نے دریافت فرمایا یہ کیا ہے؟ عرض کیا کہ آئندہ کی ضروریات کے لئے روک لیا ہے۔ حضور نے فرمایا تخیے اس کا ڈر نہیں ہے کہ اس کی بدولت کل قیامت کے دن جہنم کا کچھ دھواں تبچھ تک پہنچ جائے اُس کے بعد ارشاد فرماید اُنفق بلال! ولا تخش من ذي العرش إقلالا۔ اے بلال! خرچ کر اور عرش کے مالک ہے کمی کا انتیثہ نہ کر۔ حضور کی خاوت اور کرم کے واقعات جس کثرت سے ہیں ان کے احاطہ کی کس کو طاقت ہے، اس کرم کے لئے ہیہ بھی ضروری نہ تھا کہ حضور کے پاس موجود ہی ہو، ضرورت مندوں کے لئے قرض لے کراُن پر خرچ کرنا حضور کا عام معمول تھا جیسا کہ اوپر کی حدیث میں خود موجود ہے۔ ایک شخص نے حضرت بلال بنالٹی سے یو چھا کہ حضور کے اخراجات کی کیا صورت تھی؟ انھوں نے فرمایا کہ حضور کے پاس تو کھھ رہتا ہی نہ تھا، میں ہی اخیر تک اس کا منتظم رہا۔ عادت شریفہ یہ تھی کہ جب کوئی مسلمان ہو کر حاضر خدمت ہوتا اور آ یہ اُس کو ننگا دیکھتے تو مجھے اس کے انتظام کا تحکم فرماتے۔ میں کہیں ہے قرض لے کر اس کے کیڑے بنواتا اور کھانے کا ا نتظام کرتا۔ ایک دن مشرکین میں ہے ایک شخص میرے پاس آیااور آکر کہنے لگا کہ مجھے بڑی وسعت حاصل ہے تمہیں جو کچھ قرض لینا ہو مجھ ہے لے لیا کر واور کسی ہے قرض لینے کی ضرورت نہیں ہے۔ میں اُس سے قرض لینے لگا۔ ایک دن میں وضو کر کے اذان کہنے ہی کو تھا کہ وہ مشرک چند تاجروں کو ساتھ لئے ہوئے آیااور مجھے دیکھ کر کہنے لگا کہ او حبثی! میں نے کہا: حاضر ہوں۔ وہ نہایت تُرش روئی ہے مجھ کو بُرا بھلا کہنے لگا اور کہا کہ اس مہینہ کے ختم میں کتنے ون باقی ہیں؟ میں نے کہا کہ مہینہ تو ختم کے قریب ہے۔ کہنے لگا کہ حار دن باقی ہیں، اگر اُس وقت تک قرضہ ادا نہ کیا تو کتھے قرضہ میں غلام بنالوں گا اور جیسا کہ پہلے غلامی کی حالت میں بحریاں چرایا کرتا تھا وہی صورت پھر ہو جائے گی۔

بهذا أمرت: قال القاري: أي: بالإنفاق وعدم الخوف، أو بالعطاء في الموجود وبالقول الميسور في المفقود، لا بما قاله عمر الله على الله على المناوي: قال تعالى: ﴿وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُهُ [ســبا:٣٩]، وفيه: أن الإنفاق مأمور به في كل حال دعت المصلحة إليه ولو بنحو استدانة. علمي بن حُجو: الحديث بسنده ومتنه مكرر، تقدم في آخر "باب فاكهة النبي على الإأن الرواية هناك بالشك، وههنا بلفظ: "حليا وذهباً" بالجزم.

عن الرُّبيّع بنت معوِّذ بن عَفْراء قالتْ: أتيتُ النَّبي ﷺ بقِنَاع من رُطَب وأَجْر زُغْب، فأعطاني السَّار من القناء الصنار من القناء ميلًا كَفِّه حُليًّا وذهبًا. حدثنا عليّ بن خَشْرِم وغير واحد قالوا: أخبرنا عيسى بن يونس،

حضرت بلال رفی ہے ہیں کہ اُس کی یہ باتیں مُن کر جو لوگوں پر گزرتی ہے جھ پر بھی گزری۔ میں عشاکی نماز کے بعد حضور سنا کی فدمت میں حاضر ہوااور یہ ساراقعنہ ننا کر عرض کیا کہ حضور اتنی جلدی انظام کیا ہو سکتاہے، ادائیگی کے لئے نہ آپ اوائیگی فدمت میں حاضر ہو جاؤں گاور نہ وہ بھے نہ آپ ادائیگی فرمادیں گے میں حاضر ہو جاؤں گاور نہ وہ بھے حفت ذلیل کرے گا۔ ضبح کی نماز سے قبل ایک شخص دوڑا ہواآیا کہ حضور بلا رہے ہیں، میں حاضر ہوا تو حضور نے فرمایا اللہ بھالئے نے تیرے قرضہ کا انظام کر دیا، یہ چار اونٹیال جوسامان سے لدی ہوئی کھڑی ہیں یہ فدک کے حاکم نے ہدیہ بھیجا ہے۔ میں نے صبح کو وہ سب قرضہ بے باق کیا اور حضور کو اطلاع دی کہ اللہ بال گانے قرضہ سے آپ کو سبکدوش کر دیا۔ حضور نے فرمایا کہ اُس سامان میں سے بچھ بچا یا نہیں؟ میں نے عرض کیا کہ بچھ نے گیا۔ حضور نے فرمایا کہ اس کو تقسیم کر دے کہ بچھ فرمایا کہ اُس سامان میں سے بچھ بچا یا نہیں؟ میں نے عرض کیا کہ بچھ نے گیا۔ حضور نے فرمایا کہ اس کو تقسیم کر دے کہ بچھ راجی بچھ بی ہو گیا۔ عشاکے بعد حضور نے دریافت فرمایا، میں نے عرض کیا کہ مشخصین آئے ہی نہیں، وریافت فرمایا، میں نے عرض کیا کہ اللہ جل شانہ نے اُس کے بعد بھر دریافت فرمایا، میں نے عرض کیا کہ اللہ جل شانہ نے اُس کے بارے آپ کو سبکدوش فرمادیا، وہ سب تقسیم ہوگیا۔ تب حضور دریافت فرمایا، میں نے عرض کیا کہ اللہ جل شانہ نے اُس کے بارے آپ کو سبکدوش فرمادیا، وہ سب تقسیم ہوگیا۔ تب حضور نے اللہ کا شکرادا کیا اور اسے مکانوں پر تشریف لے گئے۔ (ابو داؤد)

(۱۳) رہے کہتی ہیں کہ میں ایک طباق کھجوروں کا اور پچھ چھوٹی چھوٹی پٹی پٹی کٹریاں لے کر حاضرِ خدمت ہوئی تو حضور اقدس النظی نے بچھ اپنا دستِ مبارک بھر کر سونا اور زیور مرحت فرمایا۔ فاکدہ: یہ حدیث حضور کے میوہ کے ذکر میں نمبر ۲۰۷ ہے گزر چکی ہے۔

زُغْب: [وهو صِغَرُ الشعر ولينه، والمراد صغر ريشه.] عيسى بن يونس: قال الترمذي والبزار: لانعرف هذا الحديث موصولاً إلا من حديث عيسى بن يونس، وهو عتد الناس مرسل، وقال البخاري بعد إيراد هذا الحديث: لم يذكر وكيع ومحاضر عن هشام عن أبيه عن عائشة، وأشار بهذا أن عيسى تفرد بوصله. قال الحافظ العسقلاني: رواية وكيع وصلها ابن أبي شيبة عنه بلفظ: "ويثيب ما هو خير منها"، ورواية محاضر لم أقف عليها.

عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن "عائشة نظما أن النبي الله كان يَقْبل الهديّة ويُثِيب عليها.

(10) حضرت عائشہ فرن فیل کہتی ہیں کہ حضور اقد س النے گئے ہدیہ قبول فرماتے سے اور اُس پر بدلہ بھی دیا کرتے۔

فاکدہ: کمال خلق ہے کہ ہدیہ واپس کرنے میں دوسرے کی دل شکنی کا خیال ہے اور بدلہ نہ دینے میں اُس کو کوئی نفع نہیں۔

بلکہ بسااو قات غلب محبت میں آ دمی خود مشقت اُٹھا کر ہدیہ دیا کرتا ہے ، بدلہ کی صورت میں اس کی دلداری بھی ہو گئ اور اس

کو کوئی نقصان بھی نہ ہوا بلکہ نفع ہوا۔ اس لئے کہ بعض حدیثوں میں ویُٹیٹ مِنْهَا کی جگہ ویُٹیٹ حیّر اُمِنْهَا وارد ہے جس

کے معنی یہ ہوئے کہ اُس سے بہتر بدلہ دیتے تھے اور دوسری روایات سے بھی حضور کا یہ معمول معلوم ہوتا ہے کہ ہدیہ سے

زیادہ بدلہ دیتے تھے۔

### بابُ ما جاء في حَيَاء رسول الله ﷺ

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا أبو داود، حدثنا شعبة،

## باب - حضور اقدس النُفَيْنِيَّ كَي حيا كا ذكر

فائدہ: یہ مضمون اگرچہ عادات کا جزو ہے اور اس لحاظ سے گذشتہ باب میں داخل ہو سکتا تھا گر غایتِ اہتمام کی وجہ سے اس کو مستقل ذکر کیا کہ خالق اور مخلوق دونوں کے ساتھ کے معاملات میں حیا پر ایک مستقل مدار ہے، حدیث میں وارو ہے کہ جب تجھ سے حیا جاتی رہے پھر جو چاہے کر گذر۔ حضور اقد س مستقل کا ہر کمال درجۂ منتہی پر تھا، جس باب کو شروع کیا جائے اس میں آپ کے اوصاف بیان کرنے کے لئے الفاظ کماحقہ میسر نہیں ہوتے، آپ کی حیا کے دو چار واقعات نہیں ہیں میں سیر نہیں ہوتے، آپ کی حیا کے دو چار واقعات نہیں ہیں سیر وی دو تا کی دیا ہے دو چار واقعات نہیں ہیں سیر وی دو تا کہ دو چار واقعات نہیں ہیں سیر دیں میں آپ کھوں میں آپ کھوں کے چرہ پر نگاہ میں میں آپ کھوں میں آپ کھوں میں آپ کھوں واقعات کی جاتھ ہے۔

الم ترندی والنجیلہ نے بھی نمونے کے طور پراس باب میں وو حدیثیں ذکر فرمائی ہیں۔ علاء نے لکھا ہے کہ حیا کئی قتم کی ہوتی ہے: ایک کرم کی حیا کہلاتی ہے، جیسا کہ حضور اقدس النگائی نے جب حضرت زینب کا ولیمہ کیا تو کھانے ہے فارغ ہونے کے بعد چند لوگ بیٹے رہے اور باتوں میں مشغول رہے۔ نبی اکرم النگائی پران کا بیٹے نا بار تھا اور بار بار بھی باہر تشریف لے جاتے ہے بھی اندر تشریف لاتے سے مگر شرم کی وجہ ہے ان کو اٹھنے کا تھم نہیں فرمایا۔ قرآن پاک میں بھی سورہ احزاب کے اخیر کے قریب اس قصد کی طرف اشارہ فرمایا ہے۔ دوسری قتم عاشق کی اپنے محبوب سے شرم ہوتی ہے کہ بولنا بھی دشوار ہوتا ہے: شوق افزوں مانع عرض تمنا داب حسن بار ہادل نے اٹھائے ایسی لذت کے مزے شوق افزوں مانع عرض تمنا داب حسن بار ہادل نے اٹھائے ایسی لذت کے مزے

حَياء: الحياء ههنا بالمد، وأما بالقصر فهو بمعنى المطر، وكلاهما ماخوذ من الحيوة، فإن أحدهما حيوة الأرض والآخر حياة القلب، وهو في اللغة: تغير وانكسار يعتري الإنسان من خوف ما يعاب به، وفي الشرع: خُلُق يبعث على اجتناب القبيح، وهو أقسام: منها حياء الكرم، كاستحيائه الله أن يقول لمن طول القيام في وليمة زينب اللهما: انصرف، وحياء المحب من مجبوبه حتى إذا خطر بقلبه هاج الحياء، وحياء العبودية بأن يشهد تقصيره فيها فيزداد خجلة، وحياء المرء من نفسه بأن يشرف همته فيستحيي من رضى نفسه بالنقص يجد نفسه مستحيا من نفسه حتى كان له نفسين، وهذا أكمل أنواع الحياء.

عن قتادة قال: سمعت عبد الله بن أبي عُتبة يُحدّث عن أبي سعيد الخدري الله قال: كان رسول الله علي أشد حياء من العذراء في خِدرها، وكان إذا كره شيئا عرفناه في وجهه.

تیسری قتم بندگی کی شرم ہوتی ہے کہ بندگی میں اپنے آپ کو قاصر پائے اور مولا سے شرم میں بڑھتا جائے۔ چوتھی خود اپن ذات سے شرم ہوتی ہے کہ آومی ہمت سے کسی کام کو شروع کرے اور اُس میں کوئی نقص رہ جائے تو خود اپنے سے شرم آنے لگتی ہے کہ ذرا ساکام بھی نہ ہوا۔ کہتے ہیں کہ یہ شرم کا اعلی درجہ ہے۔ جوشخص خود اپنے سے شرماتا ہے وہ دوسرے سے بطریق اولی شرمایا کرتا ہے۔

(۱) ابو سعید خدری و الطفی کتبے ہیں کہ حضور اقدس الطفیکی شرم و حیا میں کنواری لڑکی سے جو اپنے پردہ میں ہو، کہیں زائد بڑھے ہوئے تھے، جب حضور کو کوئی بات ناگوار ہوتی تو ہم آپ کے چہرہ سے پہچان کیتے۔ (حضور غایتِ شرم کی وجہ سے اظہارِ نالیندیدگی بھی نہ فرماتے تھے)۔

فائدہ: کنواری جو اپنے پردہ میں ہو، کے دو مطلب علاء نے لکھے ہیں: ایک جماعت علاء نے یہ فرمایا ہے کہ اس سے پردہ نشین کنواری مراد ہے کہ وہ اُس کنواری اُڑی ہے جو باہر پھرتی ہو، بہت زیادہ شر میلی ہوتی ہے گو کنواری ہر ایک بی شرم دار ہوتی ہے، اس لئے شریعت نے کنواری لڑکی کے نکاح کی اجازت کے لئے اُس کے سکوت کو کافی بتایا ہے کہ کنواری کے لئے شرم طبعی چیز ہے اور بالخصوص پردہ نشین لڑکی۔ اور بعض علاء نے پردہ نشین سے وہ لڑکی مراد لی ہے جو پردہ میں تربیت دی گئ ہوکہ اُس کو عور توں سے بچھی پردہ کرایا گیا ہو، چنانچہ باہر کی پھرنے والی عور توں سے پردہ بہت سے خاندانوں میں مرقح ہے

عبد الله: [وهو عبد الله بن أبي عتبة البصري الفقيه الأعمى، أخذ عن أمّ المؤمنين عائشة ﴿ وأبي هريرة ﴿ والكبار من الصحابة، وهو معلم عمر بن عبد العزيز، وكان من بحار العلم، خرّج له الجماعة، مات سنة ثمان وتسعين.

خِدْرِها: بكسر الخاء المعجمة وسكون الدال المهملة، ستر يجعل للبكر في ناحية البيت، والظرف حال من العذراء أو صفة لها، وهو تتميم للفائدة، فإن العذراء إذا كانت متربية في سترها تكون أشد حياء لتسترها حتى عن النساء، بخلافها إذا كانت في غير بيتها، أو كانت داخلة حارجة فإلها كان مانعا منه، وجاء في رواية عنها: ما رأيت منه ولا رأى مني يعني الفرج. في في وجهه: لأنه ما كان يتكلم بالشيء الذي يكرهه حياء، بل يتغير وجهه فيفهم كراهته له، وكذا البنت المحدرة غالباً لم تنكلم في حضور الناس بل يرى أثر رضاها وكراهتها في وجهها، وبهذا يظهر وجه الارتباط بين الجملتين.

حدثنا محمود بن غيلان، حدثنا وكيع: أخبرنا سفيان، عن منصور، عن موسى بن عبد الله بن يزيد الخَطْميّ، عن مولى لعائشة هي قال: قالت أعائشة: ما نظرت إلى فرج رسول الله على أو قالت: ما رأيت فرج رسول الله على قط.

کہ یہ لڑ کی جس قدر شرمیلی ہو گی ظاہر ہے۔ دوسر امطلب بعض علماء نے اپنے پردہ میں ہونے سے کنایہ بتایا ہے شبِ عروس کا کہ کنواری لڑ کی کہلی شب میں جس قدر شرمیلی ہوتی ہے وہ ظاہر ہے۔

(۲) حضرت عائشہ فی خبافرماتی ہیں کہ (حضور کی حیااور تستر کی وجہ ہے) مجھے بھی آپ کے محلِّ شرم دیکھنے کی ہمت نہیں پری اور بھی نہیں دیکھا۔

فائدہ: جب حضور کی شرم کی وجہ ہے ہمت نہیں پڑی تو خود حضور تو کیا دیکھتے، اور اصولی بات ہے کہ شر میلے آدی کے سامنے دوسرے کو مجوراً شرم کرنا پڑتی ہے اور ایک دوسر کی روایت میں بالتھر تے اس کی بھی نفی ہے کہ نہ حضور نے کبھی میرے سر کو دیکھانہ میں نے حضور کے سر کو دیکھااور جب حضرت عائشہ فرائٹ ہی بادجود یکہ تمام بیبیوں میں سب ہے زیادہ ہے تکلف تھیں، سب سے زیادہ محبوب تھیں، اُن کا بیا حال ہے تو اور وں کا کیا ذکر، چنانچہ حضرت ام سلمہ فرائٹ میں کہ جب حضور بیوی سے صحبت کرتے تو آ تکھیں بند کر لیتے اور سر جھکا لیتے اور بیوی کو بھی سکون و و قار کی تاکید فرماتے۔ حضرت ابن عباس فرائٹ کی کی روایت میں ہے کہ حضور اقد س میں گئے جروں کے پیچھے جاکر عسل کیا کرتے، حضور کے محلِّ سر کو کبھی موافق کی دوایت میں ہے کہ حضور اقد س میں ہورہی تھی، حضور بھی پھر اُٹھارہے تھے، عرب کے دستور کے موافق کہ سر کے چھپانے کا کچھ ایسا اہتمام نہ تھا، حضور نے لئگی کو پھر کے نیچے رکھ لیا، اُس وقت بیہوش ہو کر گر گے، موالائکہ شرعی ادکام اُس وقت تک نازل بھی نہ ہوئے تھے۔

الحَطْمي: بفتح معجمة وسكون مهملة، نسبة إلى خطم قبيلة من العرب كذا قاله القاري وغيره، وضبطه المناوي بكسر أوله. مانظرت: [والمراد أنه كان من شدّة حيائه الله لا يمكنها النظر إلى فرجه، مع احتياطه بفعل ما يوجب امتناعها من رؤيته. وروى ابن الجوزيّ عن أم سلمة أنه من كان إذا أتى امرأة من نسائه: غض عينيه، وقتّع رأسه، وقال للّتي تحته: عليك بالسكينة والوقار] قال الحنفي: فإن حياءه من حينلاٍ تكون قليلة الحياء، وأغرب ابن حجر، حيث قال تبعا لميرك: إذ الخلوة مظنة وقوع الفعل به، ووجه غرابته لا يخفى، فإنه لو كان المراد هذا المعنى لقيل: أشدّ حياء من العذراء عند زفافها.

### بابُ ما جاء في حجامة رسول الله علي الله

حدثنا على بن حُجر، حدثنا إسماعيل بن جعفر،

# باب۔ حضور اقدیں للٹھائیا کے سینگی پچھنے لگوانے کا ذکر

فائدہ: اس باب میں مصنف والضیطیہ نے چھ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں، جن میں سیگی کے استعال کے مختلف واقعات ذکر فرمائی ہیں۔ مقصود میہ کہ معمولاتِ نبویہ میں علاج بدن اور دواکا استعال کرنا بھی تھا، علاج کا کرنا تو کل کے منافی نہیں ہے، اس لئے کہ نبی کریم النافی کا کرنا تو کل کون ہوگا، گر اس کے باوجود حضور سے علاج کے طور پر سیگی کا استعال متعدّ و اعلا یث میں نقل کیا گیا ہے اور حق ہیہ کہ تو کل اسباب کے منافی نہیں ہے۔ ہمارے حضرت شاہ ولی اللہ صاحب والنسطیل نقل کیا گیا ہے اور حق ہیں ہوگا، گر اس بے منافی نہیں ہے۔ ہمارے حضور اقد سی النہ علی جس میں اپنے مبشرات کو جع کیا ہے اور اپنے بہت سے مکاشفات اور حضور اقد سی النہ کیا کہ اسباب میں جو سوالات کے ہیں، ذکر کئے ہیں۔ لکھا ہے کہ میں نے ایک مرتبہ حضور اقد سی النہ کیا ہے اور اسباب کے ترک کرنے میں کوئی چیز افضل ہے؟ تو جھے پر حضور اقد سی النہ کیا کہ اسباب کے اختیار کرنے میں اور اسباب کی طرف سے ایک روحانی موال کیا کہ اسباب کو افتان ہوا جس کی وجہ سے اسباب و اولاد غرض ہر چیز سے طبیعت سر و پڑگئ، اُس کے بعد میری طبیعت پر ایک انگشاف ہوا جس کا اثر ہیہ ہوا کہ طبیعت تو اسباب کی طرف متوجہ ہے اور روح تسلیم و تقویض کی طرف ما کل ہے فقلہ حق ہے کہ میں اللہ تعالی شانہ کی طرف سے ہو، اُس کے بغیر اسباب میں تا غیر بھی اللہ تعالی شانہ کی طرف سے ہے، اُس کی مشیت کے بغیر اسباب بھی پچھ نہیں بنا سکتے۔

از قضاسر كنگبيس صفرا فزود روغن بادام خشكى مے نمود

حجامة: هو بالكسر اسم من الحجم على ما ذكره الجوهري، وفي القاموس: الحجم: المص، المحجم والمحجمة بكسرهما: ما يحجم به، وحرفته الحجامة ككتابة، قال القاري: ولعلها مشتركة بينهما، وإلا فالمناسب للمقام المعنى الأول، وقال المناوي: وجه مناسبة هذا الباب بالشمائل أن من أجلها التوكل، وقضيته أن يكل حفظ بدنه إليه سبحانه وتعالى، ولا يتداوى بحجم ولا بغيره، فأزال ذلك ببيان: أن تدبير البدن مشروع غير مناف للتوكل؛ لأنه إسناد الأمر إليه تعالى واعتقاد استغنائه في التأثير.

عن حميد قال: سئل أنس بن مالك عن كسب الحجّام، فقال أنس: احتجم رسول الله ﷺ حَجَمه أبو طيبة، فأمر له بصاعين من طعام، وكلّم أهله فوضعوا عنه من خَراجه، وقال: إن اي: كلّم صاحب لي تفيف عراحه أفضل ما تَداويْتم به الحجامة، أو إن من أمثل ما دوائكم الحجامة.

مقد رات الله یہ کے سامنے کسی کا بھی بس نہیں ہے۔ سر کہ کے استعال سے صفرا بڑھ جائے اور بادام روغن کے استعال سے خشکی ہونے لگے۔ حضرت اقد س شاہ ولی اللہ صاحب برانسطیہ کے ایک دوسرے رسالہ بیں ہے کہ یہ اسباب کا مسئلہ منجملہ اُن تمین وصیتوں کے ہے جن کی حضور اقد س اللہ اللہ صاحب فرمائی اور شاہ صاحب کے طبعی رجحان کے خلاف پر مجبور کیا گیا۔ دوسر اتفضیل شیخین کا ہے حضرت علی کرم اللہ وجہہ پر۔ اور تیسرا مسئلہ تقلید نہ چھوڑنے کا ہے کہ شاہ صاحب کا میلان تقلید کے چھوڑنے پر تھا گر مجبور کیا گیا کہ کسی ایک امام کی تقلید ضرور کریں۔ تفصیل کا یہاں محل نہیں ہے۔ شاہ صاحب کے حسور سائل "فضل مبین" اور "فیوض الحرمین" میں ہر دوکی تفصیلات ہیں۔

(۱) حضرت انس بنالیکن ہے کسی نے سینگی لگوانے کی اُجرت کا مسئلہ پوچھا کہ جائز ہے یا نہیں؟ انھوں نے فرمایا کہ ابوطیبہ نے حضور کے سینگی لگائی تھی، آپ نے دوصاع کھانا (ایک روایت میں تھجور بھی آیا ہے) مرحمت فرمایا اور اُن کے آتاؤں سے سفارش فرما کر اُن کے ذمہ جو محصول تھا، اُس میں کمی کرا دی اور یہ بھی ارشاد فرمایا کہ سینگی لگانا بہترین دوا ہے۔

أبو طيبة: بفتح طاء مهملة وسكون تحتية بعدها موحدة، قن لبني حارثة أو لأبي مسعود الأنصاري أو غيره، وخطأ الحافظ ابن حجر من قال: كالثوري لبني بياضة، اسمه نافع على الصحيح، وقول البغوي: ميسرة، ردّ بأنه اشتبه عليه باسم أبي جميلة الراوي حديث الحجامة، وقول ابن عبد البر: اسمه دينار، وهموه فيه؛ لأن دينار الحجام تابعي، روى عن أبي طيبة لا أبو طيبة نفسه. بصاعبن: [تثنية صاع، والصاع أربعة أمداد، والمدّ عند أبي حنيفة رطلان فيكون الصاع ثمانية أرطال. فالحاصل أنه مكيال تكال به الحبوب ونحوه.] وكلم أهله: [أي: وكلّم مواليه، وهم بنو حارثة على الصحيح.] خواجه: بفتح الخاء المعجمة، ما يوظف على المملوك كل يوم، ولفظ "كلم" مشعر بالشفاعة دون الأمر. الحجامة: [قال أهل المعرفة بالطب: ذلك لأهل الحجاز ومن كان في معناهم من أهل البلاد الحارّة، أمّا البلاد الباردة فالفصد لهم أولى، وهو: إخراج مقدار دم من وريد المريض بقصد العلاج.] أفضل: الخطاب للشباب من أهل الحرمين ككل دموي بقطر حار كالحجاز. الحجامة: شك من الراوي، قال القسطلاني: وأظنه إسماعيل، وكذا حكاد القاري عن ميرك شاه، ثم قال: فإن البحاري أخرجه من طريق ابن المبارك، عن حميد، عن أنس بلفظ: إن من أمثل ما تداويتم به الحجامة.

فائدہ: جب حضور نے خود قیمت ادا فرمائی تو مسئلہ کا جواب ظاہر ہوگیا۔ غالبًا سوال کا منشا یہ ہوگا کہ بعض حدیثوں میں اس پیشہ کی مذمت آئی ہے جس کا مقصود یہ ہے کہ اس میں چو نکہ خون بُوسنا پڑتا ہے جو ایک ناپاک چیز ہے اس لئے اس میں احتیاط کی بہت ضرورت ہے کہ منہ کو پاک کرنے کا اہتمام کیا جائے اور اس کی احتیاط رکھی جائے۔ اس طرح بعض دو سرے بیشوں کے متعلق بھی بعض احادیث میں بچھ تنبیبات وارد ہوئی ہیں جس سے بعض لوگوں کو اشکالات اور اشتبابات پیدا ہوگئے، حالانکہ روایات کا مفہوم صاف اور واضح ہے کہ جس پیشہ کے متعلق بھی ارشادِ عالی وارد ہوا ہے اُس میں کوئی خاص اہم بات قابل کیاظ اور قابل اصلاح تھی جس پر حمیمیہ مقصود ہے۔

حدیثِ بالا میں محصول سے یہ مراد ہے کہ غلام کو اس شرط پر چھوڑ دیا جاتا ہے کہ اتنی مقدار روزانہ ہماہ حوالہ کر دیا کرو،

بقیہ سے ہمیں کچھ کام نہیں وہ تمہارا۔ اس طرح کا غلام ''عبرِ ماذون '' کہلاتا ہے۔ ان کا روزانہ تین صاع مقرر تھا، حضور کی سفارش سے ایک صاع کم ہو کر دو صاع رہ گیا تھا۔ صاع میں علماء کا اختلاف ہے، فقہائے حفیہ کے نزدیک تقریباً چار سیر وزن کا ایک صاع ہوتا ہے۔ حضور کا بیہ ارشاد کہ سینگی لگانا بہترین دوا ہے، بالکل صبح ہے گر اس کے مخاطب حرمین کے نوجوان ہیں اور ایسے ہی ہر گرم ملک کے رہنے والے کہ ان کا خون رقیق ہونے کی وجہ سے بدن کے سطح ظاہر کی طرف نوجوان ہیں اور ایسے ہی ہر گرم ملک کے رہنے والے کہ ان کا خون رقیق ہونے کی وجہ سے بدن کے سطح ظاہر کی طرف زیادہ عمر اس سال سے زیادہ عمر والے کے لئے سینگی کو مفید نہیں بتا تے۔

(۲) حضرت علی و الحق کہتے ہیں کہ حضور اقد س اللّٰ کیا نے ایک مرتبہ سینگی لگوائی اور مجھے اُس کی مزدوری وینے کا تھم فرمایا، میں نے اُس کوادا کیا۔ فاکدہ: اس حدیث میں بھی دو فائدے ہیں: سینگی کے استعال اور اُس کی اُجرت ادا کرنے کا جواز۔

جَميلة: بجيم مفتوحة، اسمه ميسرة بن يعقوب.

عن الشعبيّ، عن ابن عباس في أظنّه قال: إن النبي احتجم في الأخدعين، وبين الكتفين، وبين الكتفين، والمنظ الثنة والمنطقة المنتظة ا

(٣) ابن عباس الله كہتے ہيں كہ حضور نے گردن كى دونوں جانب پچھنے لگوائے اور دونوں شانوں كے در ميان اور اُس كى اُجرت بھى مرحمت فرمائى، اگر ناجائز ہوتى تو حضور كيسے مرحمت فرماتے۔

فائدہ: چونکہ سینگی لگانے میں منہ سے خون تھینچا پڑتا ہے، اس وجہ سے بعض احادیث میں اس کمائی اور اس پیشہ کی بُرائی آئی اس ہے، جیسا کہ شروع میں گزراہے۔ بعض روایتوں میں اس کی کمائی کو خبیث فرمایا ہے، جس کی بنا پر بعض علاء اس کی اجرت کو ناجائز فرماتے ہیں۔ امام احمد بن حنبل راہنے کے دونوں روایتوں میں اس طرح جمع کرتے ہیں کہ ممانعت کی روایت کو آزاد لوگوں کے حق میں ، اور چونکہ ابو طیبہ بھی غلام تھے اس لئے اجرت دینے میں کوئی اشکال شہیں۔ ابن جوزی فرماتے ہیں کہ خبیث اس لئے فرمایا کہ یہ ایک مسلمان کی ضرورت ہے جس کی اعانت میں کوئی اشکال شہیں۔ ابن جوزی فرماتے ہیں کہ خبیث اس لئے فرمایا کہ یہ ایک مسلمان کی ضرورت ہے جس کی اعانت دوسرے مسلمانوں پر واجب ہے، اس لئے بلاا جرت مینگی لگانا چاہئے تھا۔ غرض علاء اس بارے میں مختلف ہیں۔ حضرت ابن عباس خلاف حضور کے اس فعل سے جواز پر استدلال کرتے ہیں کہ اگر یہ ناجائز ہوتی تو حضور کیوں مرحمت فرماتے۔ (۴) ابن عمر خلاف خرمات فرماتے ہیں کہ حضور نے ایک سینگی لگانے والے کو بلایا جس نے آپ کے سینگی لگائی، حضور نے اُن سے ان کا روزانہ کا محصول دریافت فرماتے ہیں کہ حضور نے ایک سینگی لگانے والے کو بلایا جس نے آپ کے سینگی لگائی، حضور نے اُن سے ان کا روزانہ کا محصول دریافت فرماتے ہیں کہ حضور نے ایک سینگی لگانے والے کو بلایا جس نے آپ کے سینگی لگائی، حضور نے اُن سے ان کا روزانہ کا محصول دریافت فرمایاتو انصوں نے تین صاع بتلایا۔ حضور نے ایک صاع کم کرادیااور سینگی لگانے کی اجرت مرحمت فرمائی۔

 وسأله: كم خراجك؟ فقال: ثلثة آصُع، فوضع عنه صاعا، وأعطاه أجره. حلثنا عبد القدوس بن محمد العطّار البصريّ، حدثنا قتادة عن أنس بن مالك فيه قال: حدثنا قتادة عن أنس بن مالك فيه قال: كان رسول الله على يحتجم في الأخدعين والكاهل، وكان يحتجم لسبع عشرة،

فائدہ: بظاہریہ وہی ابوطیبہ ہیں جن کا قصّہ باب کی پہلی حدیث میں گزر چکا ہے کہ ابتدامیں ان کاروزانہ محصول تین صاع یومیہ تھا، حضور کی سفارش پر ایک صاع کم کر دیا گیااور دو صاع رہ گیا۔

(۵) حضرت انس پیل نیخ فرماتے ہیں کہ حضور اقد س سی گئی گردن کی دونوں جانبوں میں اور ہر دو شانوں کے در میان سینگی لگواتے تنے اور عموماً کے ایا ۱۹ یا ۲۲ تاریخ میں اس کا استعمال فرماتے تنے۔

فائدہ: ان تاریخوں کی اور بھی بعض روایتوں میں خصوصیت آئی ہے، اطب اے کا قول بھی اس کے موافق ہے۔ ابن سینا سے نقل کیا گیا ہے کہ سینگی لگانا مہینے کے شروع اور ختم میں اچھا نہیں ہے، بلکہ مہینے کے وسط میں ہونا چاہئے۔ اس روایت سے حضور اقد س طفائی کا کثرت سے بار بار مختلف ایام میں سینگی لگوانا معلوم ہوتا ہے اور بھی جو روایات اس باب میں ذکر کی جارہی ہیں ان سے مختلف مقامات پر سینگی کا لگانا معلوم ہوتا ہے، جس کی وجہ سے کہ یہود نے خیبر میں حضور کو زہرِ قاتل کھلا دیا تھا جو نہایت سخت تھا اور مقصد سے تھا کہ حضور کے وصال سے بے مخالفت کا قصد ہی ختم ہو جائے، اگر چہ اُس گوشت کو جس میں زہر تھا حضور نے پورانوش نہ فرمایا تھا گر جس قدر حصہ بھی کھایا گیا تھا اُس کا اثر یہ تھا کہ وہ سمینت مختلف او قات

آصُع: اعترض على هذا الجمع: بأنه ليس في القاموس ولا في الصحاح، وإنما فيهما "أصوع" بالواو أو "أصوع" بالهمزة، وأحيب: بأن "آصع" مقلوب "أصوع" بالهمز، فصار "أعصع" بممزتين، ثم قلبت الثانية ألفا. والكاهل: بكسر الهاء، مايين الكتفين، وقال ميرك: هو مقدم الظهر مما يلي العنق وهو الكتد. قالوا: والحجامة على الأخدعين تمنع من أمراض الرأس والوجه والأذين والعينين والأسنان، وعلى الكاهل تنفع من وجع المنكب والحلق، وعلى ظهر القدم من قروح الفخذين والساقين وانقطاع اللمس والحكة العارضة في الأنثيين.

لسبع: وأخرج أبو داود من حديث أبي هريرة مرفوعاً: من احتجم لسبع عشرة وتسع عشرة وإحدى وعشرين كان شفاء من كل داء، وهو من رواية سعيد بن عبد الله الجُمَحي، وثقه الأكثرون ولينه بعضهم، وله شاهد من حديث ابن عباس عند أحمد والترمذي، رجاله ثقات لكنه معلول، وشاهد آخر من حديث أنس عند ابن ماجة وسنده ضعيف. وتسع عشرة، وإحدى وعشرين. حدثنا إسحاق بن منصور، أخبرنا عبد الرزاق، عن مَعمر، عن قتادة، عن أنس بن مالك في أن رسول الله الله الله الته التحم وهو مُحرم بمَلَلِ على ظَهر القدم.

میں بالخصوص گرمی کے زمانہ میں بار بار عود کرتی تھی اور جس جانب مادہ کا زور ہوتا تھااُسی جانب حضور کو سینگی کے استعال کی ضرورت ہوتی تھی اور سمی مادہ چونکہ خون میں حلول کرتاہے اور وہ سارے بدن میں سرایت کرتاہے اس لئے مختلف مقامات پراُس کا زور ہوتا تھا۔

(۲) حضرت انس والنفی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النفیقی نے موضع ملک میں (جو مکہ مکر مہ اور مدینہ منورہ کے در میان ایک جگہ ہے) حالتِ احرام میں پشت پر سینگی لگوائی۔

فائدہ: حالتِ احرام میں سینگی لگوانا بعض ائمہ کے زد یک کروہ ہے لیکن حنفیہ کے زدیک جائز ہے بشر طیکہ بال نہ اکھڑیں۔ ان روایات میں سینگی کا استعال کثرت ہے نقل کیا گیا ہے اور بھی احادیث کی کتابوں میں سینگی کا استعال حضور کے قول اور فعل دونوں ہے نقل کیا گیا ہے اور فصد کا استعال نقل نہیں کیا گیا، حالا نکہ اطباء کے نزدیک فصد بہ نسبت سینگی کے زیادہ نافع ہے اور بہت ہے امراض میں اکسیر ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ دونوں چیزیں علی الاطلاق نافع نہیں ہیں بلکہ ان میں تفصیل ہے۔ جاز کا ملک گرم ہے اور جساکہ پہلے گزر چکا ہے کہ اس ملک کے سینگی زیادہ مناسب ہے، اس لئے موسم کے گرم اور سرد ہونے ہے مزاجوں میں بے حد تفاوت ہو جاتا ہے۔ گرم ملکوں میں ادر اس طرح دوسرے ملکوں میں اور اس طرح دوسرے ملکوں میں گرم کے زمانہ میں حرارت بدن کے ظاہری حظہ پر آ جاتی ہے اور باطنی حظہ میں برودت کا اثر ہوتا ہے،

وإحدى وعشرين: [لأنّ الدّم في أوّل الشهر وآخره يسكن، وبعد وسطه يتزايد ويهيج، وقد ورد حديث ابن عمر في تعيين الأيّام: الخميس، والثلاثاء، والاثنين، واحتنبوا يوم الأربعاء والجمعة والسبت والأحد، وروي أنه عليه السلام قال: الحجامة على الرّيق دواء، وعلى الشبع داء، وفي سبع عشرة من الشهر شفاء، ويوم الثلاثاء صحة البدن، ولقد أوصاني خليلي جبريل بالحجامة، حتى ظننت أنّه لابدّ منها.] مُحرم: كرهه مالك هذه مطلقا، والحديث حجة عليه، وقالت الحنفية: لا بأس في احتجام المحرم مالم ينقض شعراً. بملّل: كجمل، موضع بين مكة والمدينة على سبعة عشر ميلا من المدينة، ظرف لـــ"احتجم".

یمی وجہ ہے کہ گری کے زمانہ میں پیدنہ کی کثرت ہوتی ہے اور باطنی برودت کی وجہ سے کھانے کے ہضم میں دیر لگتی ہے اور مختلف امر اض پیدا ہوتے ہیں، بخلاف سر د ملکوں کے۔ اور اس طرح سے سر دی کے زمانہ میں دوسر سے ملکوں میں آ دمی کی حرارت ماحول کی سر دی کی وجہ سے اندرونِ بدن میں چلی جاتی ہے جس کی وجہ سے ہضم میں قوّت پیدا ہوتی ہے، پیشاب میں بھاپ نگتی ہے، امر اض میں کی ہوتی ہے، اس لئے بقراط کا مقولہ ہے کہ سر دی کے موسم میں اندرونِ بدن گرم زیادہ ہوتا ہے اور نمان بسولت ہضم ہو جاتی ہوتا ہے، اسی وجہ سے شیل غذائیں سر دی میں بسولت ہضم ہو جاتی ہوتا ہے، اسی وجہ سے شیل غذائیں سر دی میں بسولت ہضم ہو جاتی ہوتا ہے، اسی وجہ سے شیل غذائیں سر دی میں بسولت ہضم ہو جاتی ہوتا ہے، اسی وجہ سے شیل غذائیں سر دی میں بسولت ہضم ہو جاتی ہوتا ہے، اسی وجہ سے شیل عزر وں کے استعال سے نقصان شمیں ہوتا۔ سینگی میں چونکہ خون ظاہر بدن سے فکلتا ہے اور مجاز میں ظاہر بدن پر حرارت زیادہ ہوتی ہے اس لئے سینگی وہاں کے زیادہ مناسب ہوتا ہے اور قبل سے خون تھنچتا ہے اس لئے فصد وہاں کے مناسب شمیں ہے، اسی لئے حضور کے استعال میں یہ منقول شمیں ہے، اسی لئے حضور کے استعال میں یہ منقول شمیں ہے، اسی لئے حضور کے استعال میں یہ منقول شمیں ہے، اسی لئے حضور کے استعال میں یہ منقول شمیں ہے۔

£ 47

حدثنا سعيد بن عبد الرحمن المخزوميّ وغيرُ واحد قالوا: حدثنا سفيان، عن الزُهريّ، عن محمد بن جُبَير بن مطعم هيء، عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ: إن لي أسماءً،

## باب۔ حضور افترس طلق کی بعض نام اور بعض القاب کا ذکر

فائدہ؛ حضور اقد س فلن فی ہے ایک ہزار نام نقل کیے جاتے ہیں۔ علامہ سیوطی دولفیطیہ نے ایک رسالہ مستقل حضور اقد س فلن فی شرح میں ابن العربی ہے ایک ہزار نام نقل کیے جاتے ہیں۔ علامہ سیوطی دولفیطیہ نے ایک رسالہ مستقل حضور اقد س فلن فی کے ناموں میں تصنیف فرمایا ہے جس میں تقریباً پانچ سو نام ذکر کیے ہیں۔ احادیث میں خاص مواقع میں خاص خاص ناموں کا ذکر کیا ہے، سب ناموں کا احصاکی ایک روایت میں نہیں ہے۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ میرے قرآن شریف میں سات نام ہیں: محمد، احمد، لیں، لا، مزیل، مدر ، عبد اللہ۔ ناموں کی کشرت شرافت اور عزت پر عموماً و لالت کیا کرتی ہے۔ مصنف والفیطیہ نے ہر باب میں مختصر مختصر نمونہ کے طور پر چند احادیث وارد کی ہیں، اس لئے اس باب میں بھی صرف دو حدیثیں ذکر فرمائی جن میں نو نام آگئے ہیں۔

(۱) جبیر بن مطعم خلافی کہتے ہیں کہ حضور نے یہ ارشاد فرمایا کہ میرے بہت سے نام ہیں، منجملہ اُن کے "محمد" ہے اور "احد" ہے اور "احد" ہے اور "احد" ہے اور "ماحی" ہے، جس کے معنی مٹانے والے کے ہیں، حق تعالی جَلْ ﷺ نے میرے ذریعہ سے کفر کو مٹایا ہے۔ ایک نام "حاشر" ہے

أسماء: جمع اسم، وهي: كلمة وضعت بإزاء شيء، متى أطلقت فهم منها، وهي إما معرفة أو مخصصة، وفي كون الاسم عين المسمى أو غيره خلاف طويل الذيل. قال القاري: المراد بالأسماء ههنا: ألفاظ تطلق على رسول الله ﷺ، أعم من كونه علما أو وصفاً، وقد نقل ابن العربي في شرح الترمذي عن بعضهم: إن لله ألف اسم وللنبي ﷺ ألف اسم، ثم ذكر منها على سبيل التفصيل بضعا وستين، والمصنف ذكر منها تسعة، وقد أفرد السيوطي رسالة في الأسماء النبوية، سماها بـــ"البهجة السنية"، وقد قاربت الخمسائة. [والقاعدة: أن كثرة الأسماء تدل على شرف المسمى]

إن لي أسماء: وفي رواية للبخاري إن لي حمسة أسماء أي: أختص بما، لم يسم بما أحد قبلي، أو هي معظمها، أو هي مشهورها في الأمم الماضية، فالحصر الذي أفاده تقليم الجار إضافي. أنا محمّد، وأنا أحمد، وأنا الماحي الذي يمحو الله بي الكفر، وأنا الحاشر الذي يُحشر الناس على قدمَيّ، وأنا العاقب، والعاقب الذي ليس بعده نبيِّ. حدثنا أبو بنتح الله وكسر الراء المهملين بكر بن عياش، عن عاصم، عن أبي وائل،

کہ جن تعالیٰ شانہ قیامت میں حشر کے لئے سب سے پہلے آپ کو اٹھا کیں گے اور تمام امت آپ کے بعد حشر کی جائے گی، اور اٹھائی جائے گی تو گویا حضور اقد س سی تھیے تمام امت کے حشر کا سبب بند۔ اور ایک نام میرا"عاقب" ہے جس کے معنی تیجھے آنے والے کے ہیں، آپ کے بعد کوئی نبی نہیں آئے گا۔ فاکد ہ: اخیر کے تین نام مع وجہ تسیہ کے ذکر کیے گئے لیکن اول کے دو ناموں کی وجہ روایت میں نہیں ہے، بظاہر اس وجہ سے کہ ان عاموں کی بہت کی وجوہ ہو سی بیاس وجہ سے کہ ان عاموں کی بہت کی وجوہ ہو سی ہیں، یاس وجہ سے کہ ان کی وجوہ ظاہر تھیں۔ علاء نے کلھا ہے کہ محمد حمد کا مبالغہ ہے، جس کے معنی ہیں بہت حمد کیا گیا۔ یا تو اس وجہ سے کہ اللہ نے کی وجوہ ظاہر تھیں۔ علاء نے کلھا ہے کہ محمد حمد کا مبالغہ ہے، جس کے معنی ہیں بہت حمد کیا گیا۔ یا تو اس وجہ سے کہ اللہ نے کہ آپ کی خصالِ حمدہ بہت زیادہ ہیں، یاس وجہ سے کہ آپ کی تعریف مرۃ کی گئی، یاس وجہ سے کہ اللہ نے آپ کی کشرت سے حمد کی ہے اور اس طرح ملا کلہ نے، سابھین انبیاء نے، اولیاء نے، یا تفاؤل کے طور پر ہے کہ بہت زیادہ آپ کی کشرت سے حمد کی ہا ور اس طرح ملا کلہ نے، سابھین انبیاء نے، اولیاء نے، یا تفاؤل کے طور پر ہے کہ بہت زیادہ حمد کی جائے یاس وجہ سے کہ اور اس طرح ملا کلہ نے، سابھین انبیاء نے، اولیاء نے، یا تفاؤل کے طور پر ہے کہ بہت زیادہ عمد کی جائے یاس وجہ سے کہ اور اس طرح ملا کلہ نے، سابھین انبیاء نے، اولیاء نے، یا تفاؤل کے طور پر ہے کہ بہت زیادہ عمد کی جائے یاس وجہ سے کہ اور احمد کے معنی "زیادہ تو اس کے جونڈے کے اس کے جونڈے کا اس کے خوال سے بھی ہو سکتا ہے کہ اس کے خوال سے بھی ہو سکتا ہے کہ اس کے خوال سے بھی ہو سکتا ہے کہ اس کے اس کے خوال سے بھی کانام "حمد کا حجنڈا" ہے اور احمد کے معنی "زیادہ تو رہے کی دور اس کی آپ کے دور اللہ کے معنی "زیادہ تو رہے کہ اس کے جونڈ کے دور اس کے معنی "زیادہ تو رہ کے دور اللہ سے بھی ہو سکتا ہے کہ اس کے دور اس کی آپ کے دور اس کی آپ کی دور اس کے دور اس کی اس کے دور اس کی دور اس کے دور اس کے دور اس کے دور اس کی دور اس کی دور اس کی دور اس کے دور اس کے دور اس کی دور اس کے دور اس کی دور اس کے دور اس

محمد: [سمّى بذلك إلهامًا من الله تعالى ورجاء لكثرة الحمد له، ولذلك قال حدّه لما قيل له: لم سميت ابنك محمداً وليس في أسماء آبائك و لا من قومك؟: رجوت أن يُحمد في السماء والأرض، وقد حقق الله رجاءه، فإن الله حمده، وكذلك الملائكة والأنبياء والأولياء، وكما جاء: أن اسم محمد مكتوب على ساق العرش، وفي السموات السبع وفي قصور الجنة.] أحمد: [سمّى بذلك؛ لأنه الله أحمد الحامدين لربّه.] يُحشر: ببناء المجهول، والمعنى أنه يحشر قبل الناس، كما جاء في حديث آخر: أنا أول من تنشق عنه الأرض، فالمعنى ألهم يحشرون بعدي أو يتبعوني، وقيل: يحشرون على أثر زمان نبوتي، ليس بعدي نبى. ثم كل من الماحي والحاشر في الحقيقة هو الله، فإطلاقهما عليه لكونه سببا لهما.

ليس بعده: قيل: هذا قول الزهري، قال الحافظ العسقلاني: ظاهره أنه مدرج، لكن في رواية سفيان بن عبينة عند الترمذي أي: في الجامع بلفظ: "الذي ليس بعدي نبي". عيّاش: بفتح عين مهملة وتشديد مثناة تحتية آخره معجمة. عن كُذيفة هُ قال: لقيت النبي الله في بعض طُرُق المدينة فقال: أنا محمد، وأنا أحمد، وأنا نبيّ الرّحمة، ونبي التوبة، وأنا المقفّى، وأنا الحاشر،

معنی بھی "زیادہ تحریف کے گئے "ہوں، اس صورت میں یہ لفظ پہلے لفظ کے ہم معنی ہے، لیکن پہلے معنی زیادہ مشہور ہیں۔
اس معنی کے اعتبار سے آپ سب سے زیادہ اللہ بھل بھی کر نے والے ہیں جو دنیا کے اعتبار سے بھی ظاہر ہے اور آخرت میں ہے ہی کہ قیامت میں حمہ کا جھنڈ اآپ کے ہاتھ میں ہوگا۔ مقام محمود آپ کے لئے ہے، شفاعت کے وقت آپ اللہ بھل بھا کی ایسی حمد کریں گے جو بھی بھی کسی نے نہ کی ہو۔ حضور خود ارشاد فرماتے ہیں کہ اُس وقت اللہ بل بھا کی وہ تحریفیں اللہ بھل بھا کی وہ تحریفیں کے جو بہلے لوگوں میں سے مجھے القا ہوں گی جو اس وقت متحضر نہیں ہیں۔ علاء نے لکھا ہے کہ "محد" حضور کا مخصوص نام ہے جو پہلے لوگوں میں سے کسی نے نہیں رکھا، البتہ جب حضور کی ولادت کا زمانہ قریب تھا تو بہت سے لوگوں نے اس امید پر کہ شاید ہماری ہی اولاد ان بیارتوں کی مستحق بن جائے جو پہلی کتابوں میں ہیں اور یہی نبی بن جائے، محمد نام رکھا، لیکن شائد اُن اُن کی بہتر جانے والا ہے اُس جگہ کو جہاں اپنی رسالت کو شجویز فرماتا ہے۔

رسالتَه کی (الانعام: من الآیة ؟ ۱) اللہ ہی بہتر جانے والا ہے اُس جگہ کو جہاں اپنی رسالت کو شجویز فرماتا ہے۔

رسالتَه کی (الانعام: من الآیة کی ایک مر تبہ حضور اقد س شائینی سے راستہ میں ملا۔ حضور تشریف لے جارہ سے تھے تذکر آ حضور رسے میں ملا۔ حضور تشریف لے جارہ سے تھے تذکر آ حضور رسالت کو تجویز فرماتا ہے۔

(۲) حذیفہ و کی گئے ہیں کہ ایک مرتبہ حضور اقد سی کی گئے ہے راستہ میں ملا۔ حضور تشریف لے جارے سے تذکرہ محضور نے اور "نبی الرحمہ" ہوں اور نیل "مُنفّی" ہوں اور "نبی الرحمہ" ہوں اور "نبی الرحمہ" ہوں اور "ماشر" ہوں اور "نبی ملاحم" ہوں۔ فاکدہ: ان اساء کو خاص طور سے اس لئے ذکر کیا کہ بیہ نام پہلی کتابوں میں پیشن گوئی کے طرزیر لکھے ہوئے تھے۔

نبي الرحمة: [قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلّا رَحْمةً لِلْعَالَمِينَ﴾ (الأنبياء:٧٠) فقد رحم الله جميع المخلوقات لأمنهم به من الحسف والمسخ وعذاب الاستيصال.] ونبي التوبة: [أي: نبي مخبر عن الله عزّ وجلّ بقبوله بالتوبة بشروطها، أو نبيّ يأمر بالتوبة، أو نبيّ كثير التوبة، فقد ورد: أنّه كان يستغفر الله ويتوب إليه في اليوم سبعين مرّة أو مائة مرّة.] المقفى: بفتح القاف وكسر الفاء المشددة، أي: الذي قفى آثار من سبقه من الأنبياء وتبع أطوارهم، قال تعالى: ﴿أُولئك الّذِينَ هدى الله في بعض الله وعبر ومكارم الأحلاق وإن كان مخالفا بعضهم في بعض الفروع، وروي بصيغة المفعول، أي: أنا الذي قفي بي على آثار الأنبياء، أي: أرسلت إلى الناس بعدهم وحتم بي الرسالة، يقال: قفوت أثر فلان، أي: تبعته، وقفيت على أثره بفلان، أي: اتبعته إياه، قال تعالى: ﴿وَقَفَيْنَا على أثارهم بُرسُلنا﴾ (المائد، يقال: قفوت أثر فلان، أي: تبعته، وقفيت على أثره بفلان، أي: اتبعته إياه، قال تعالى: ﴿وَقَفَيْنَا على أثارهم بُرسُلنا﴾ (المائدة، يقال: فوحذف حرف الصلة في الحديث تخفيفا.

ونبيّ المَلَاحم. حدثنا إسحاق بن منصور، حدثنا النّضر بن شُميل، أخبرنا حمّاد بن سلمة، عن عاصم، عن زرٍّ، عن حذيفة، عن النبي ﷺ نحوه بمعناه. هكذا قال حماد بن سلمة عن عاصم، عن زرّ، عن حذيفة ﷺ.

اٹل کتاب ان اساہ و صفات ہے آپ کو پیچانتے تھے۔ ان میں پہلانام "نبی الرحمہ" ہے، جس کا ترجمہ ہے رحمت کا نبی لیعنی حق تعالیٰ بَلُ فَیْ نَے آپ کی ذات و صفات کو مسلمان اور کافر سب کے لئے باعث رحمت بنایا ہے، چنانچہ خود قرآن شریف میں ہے موقع کا اُرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْعَالَمِینَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧] ہم نے تم کو تمام عالم کے لئے رحمت بناکر بھیجا ہے۔ مسلمانوں کے لئے آپ کا رحمت ہونا تو ظاہر ہے کہ و نیا و آخرت میں آپ ہی کا وسیلہ ہے، کفار کے لئے اس لئے کہ حضور کے الطاف و شفقت کی وجہ ہے پہلی امتوں کی طرح اس امت پر عذابِ عامہ نازل نہ ہوا بلکہ قرآن پاک میں یہ و عدہ ہوگیا کہ آپ کے ہوئے ہوئے ان کافروں کو ہر گر غذاب نہ کریں گے۔ اور نیز اتنے آپ کے دین کا بقار ہے گا اتنے تمام عالم کا کہ آپ کے ہوئے و ان کافروں کو ہر گر غذاب نہ کریں گے۔ اور نیز اتنے آپ کے دین کا بقار ہے گا اتنے تمام عالم کا موجائے گی۔ نیز آپ کی نظام باتی رہے گا، جس وقت تمام و نیا میں ایک بھی اللہ کا نام لینے والا باتی نہ رہے گا نظامِ عالم درہم ہر ہم ہوکر قیامت قائم ہو جائے گی۔ نیز آپ لوگوں کے آپس میں تراحم اور ہو جائے گی۔ نیز آپ کی بعث تمام عالم کے لئے ہے، کسی امت یا جماعت کی خصوصیت نہیں ہے، اس لحاظ ہے بھی آپ میں شراحم اور تمام عالم کے لئے ہے، اس رحمت میں داخل ہو جائے۔ نیز آپ لوگوں کے آپس میں تراحم اور تمام عالم کے لئے دحمت میں داخل ہو جائے۔ نیز آپ لوگوں کے آپس میں تراحم اور ایک دوسرے کے ساتھ رحمت اور شفقت کی تعلیم لے کر آئے ہیں، اس لحاظ ہے بھی آپ رحمت کے نبی ہیں۔ نیز اللہ کی رحمت کے دروازے آپ کی وجہ سے کھلے ہوئے ہیں۔ نیز آپ اللہ کی رحمت کی خریں اور بظار تیں دیے والے ہیں،

المَلَاحِم: بفتح الميم وكسر الحاء المهملة، جمع ملحمة، وهي: الحرب ذات القتل الشديد، سمي بها؛ لاشتباك الناس فيها كالسُّدى واللحمة في الثوب، وقيل: لكثرة لحوم القتلى فيها، سمي الله الكثرة الجهاد مع الكفار في أيام دولته، وكذا بعده مستمر في أمته إلى أن يقتل آخرهم الدجال، وفي القاموس: سمي به؛ لأنه سبب لالتيامهم واجتماعهم، وقال شارح: الملحمة: الوقعة العظيمة في الفتنة. هكذا قال حمّاد: ذكر المصنف هذا السند الثاني لمكان الاختلاف بين السندين، ثم نبّه بعدا الكلام على محل الخلاف بأن حماد بن سلمة لم يقل: عن عاصم، عن أبي وائل كما قاله أبو بكر بن عياش، بل ذكر بدل أبي وائل زراً. [واختلاف الإستادين من راويين محمول على تعدّد الطرق]

ان معانی کے اعتبار ہے بھی آپ رحمت کے نبی ہیں۔ نیز آپ کا دین سراسر رحمت ہے۔ اس لئے بھی آپ رحمت کے نبی ہیں، نیز آپ کی امت کی صفت قرآن شریف میں ﴿ رُحَمَاءُ مِیّاءُ ﴾ [الفتح: ٢٩] وارد ہوئی ہے، لینی آپ میں رحمت کا برتاؤ کرنے والے، اس لحاظ ہے بھی آپ رحمت کے نبی ہیں۔ دوسرا نام آپ کا ''نبی التوبہ'' ہے جس کا ترجمہ ہے توبہ کا نبی کہ آپ کی امتوں کی امت کے لئے صرف توبہ اپ شرائط کے ساتھ گناہوں کی معافی کے لئے کافی کر دی گئی، بخلاف بعض پہلی امتوں کے کہ ان کی توبہ قبول ہونے کے لئے قتل نفس وغیرہ شرط تھا۔ نیز آپ امت کو کشرت ہے توبہ کا تھم کرنے والے ہیں۔ نیز آپ خود نہایت کشرت سے توبہ کرنے والے ہیں، ان وجوہ میں سے ہر وجہ الی ہے جس کی بناء پر حضور کو توبہ کا نبی کہا جا سکتا ہے۔ ایسے ہی ایک نام ''محم کرنے والے ہیں۔ واللہ علی ہا تو دونوں معنی کا حاصل یہ ہے کہ اصل توجہ اور اصول دین میں آپ جملہ واللہ علی نے دونوں معنی کلصے ہیں۔ دوسرے معنی کا حاصل یہ ہے کہ اصل توجید اور اصول دین میں آپ جملہ واللہ علی خود فروعات نبیا، فلائق میں موافق رہے، فروعات نہیں اختیا کہ موافق رہے، فروعات نہیں اختیا کے موافق سے اور تمام انہیا، ایک دوسرے کے اصل دین، توجید اور مکارم اخلاق میں موافق رہے، فروعات نہیں اختیا کی رہے۔ ایسے بی اختیا کر ایس کے میں اختیا کی دین میں آپ جملہ نہیں اختیا کی رہے۔ ایس اختیا کی رہے۔ ایس اختیا کی رہے۔ ایس اختیا کی رہے کی اختیا کی مطلب گذشتہ حدیث میں گزر چکا ہے۔

ایک لقب آپ کا ''نی الملاحم'' ہے (یعن ملحوں کا نبی) ملحمہ اُس لڑائی کو کہتے ہیں جس ہیں بہت کثرت ہے قتل و قال ہو۔
حضور کے اس نام کی وجہ ظاہر ہے کہ جہاد جس قدر حضور کے زمانہ میں اور حضور کی امت میں ہوا اتنا کی نبی کی امت میں نہیں ہوا، نیز اس امت میں ہمیشہ رہے گا، چنا نچہ آپ کی پیشن گوئی ہے کہ میری امت میں جہاد قیامت تک رہے گا حتی کہ اخیر حظہ امت د ظال سے قال کرے گا۔ بعض علاء نے فرمایا ہے کہ اس لفظ کے معنی اجتاع اور التیام کے ہیں اور حضور کی امت میں جو اجتماعی صورت گزر چکی ہے اور باوجودِ اختلافات اس گئے گزرے دُور میں بھی پائی جاتی ہے، کس نبی کی امت میں اس محنی جو اجتماعی صورت گزر چکی ہے اور باوجودِ اختلافات اس گئے گزرے دُور میں بھی پائی جاتی ہے، کس نبی کی امت میں الیم مسلسل نہیں پائی جاتی۔ نیز ملحم کے معنی فتنہ عظیم کے بھی ہیں، اس معنی کے اعتبار سے بھی حضور کا نام صحیح ہے، اس الیم مسلسل نہیں پائی جاتی۔ نیز ملحم کے معنی فتنہ عظیم کے بھی ہیں، اس معنی کے اعتبار سے بھی حضور کا نام صحیح ہے، اس نہیں ہے، ایک د قال ہی کا فتنہ ایسا سخت ہے کہ حد نہیں ہے۔ حدیث میں آیا ہے کہ حضرت نوح علیا گئے زمانہ سے لے کہ اس امت میں فقتہ سے لوگوں کو ڈرایا ہے۔ ایسے ہی یا جوج کا خرج و غیرہ وغیرہ وغیرہ وغیرہ حوادث آنے والے ہیں جن کے آثار شروع ہیں۔ اللّٰهِ ماحفظنا منها بمنگ و فضلك و جاہ نبیك و حبید کی .

### باب ما جاء في عيش النبي الله

حدثنا قُتيبة بن سعيد، حدثنا أبو الأحوص، عن سِمَاك بن حرب،

## باب۔ حضور اقد س طلع کے گزر او قات کا ذکر

فاکدہ: یہ باب پہلے بھی گذر چکا ہے۔ بعض ضوں میں سب روایات ایک ہی جگہ ذکر کی ہیں، مقام کے مناسب بھی بھی بات ہے، لین جو نیخ ہمارے پاس موجود ہیں اُن میں یہ باب مرر پایا جاتا ہے۔ اگر نقل کر نے والوں کی غلطی سے ایسا نہیں ہوا تو بہت ممکن ہے کہ خود امام ترفدی والنظیلیا نے کسی مصلحت سے اس کو مکر رکھاہو۔ غور سے متفرق مصالح اس کی سمجھ میں آئی ہیں، ممکن ہے کہ امام ترفدی نے ایک لطیف اشارہ اس طرف کیا ہو کہ حضور کا اس فقر اور شکی کو اختیار فرمانا ابتدا سے لے کر بیں، ممکن ہے کہ امام ترفدی نے ایک لطیف اشارہ فرمایا اور وفات کے قریب اس باب کو ذکر فرما کر اخیر زمانہ کی طرف اشارہ فرمایا کہ باوجود خیبر اور حنین وغیرہ کی غذیبتوں کے اپنا حال وہی فقر و فاقہ تھا اور حق بہ ہے کہ حق تعالیٰ جل کے اس وطبح و ور فرما کے اور فرمایا کہ باوجود خیبر اور حنین وغیرہ کی غذیبتوں کے اپنا حال وہی فقر و فاقہ تھا اور حق بہ ہے کہ حق تعالیٰ جل کے اس کی زشن کو کا کہ میرے لئے کہ کی زشن کو مونے کی بنا دے۔ میں نے عرض کیا: یا اللہ! یہ نہیں بلکہ ایک دن پیٹ بھر کر کھاؤں تا کہ تیرا شکر کر وں اور ایک دن بھو کا مونے کی بنا دے۔ میں نے عرض کیا: یا اللہ! بی نہیں بلکہ ایک دن پیٹ بھر کر کھاؤں تا کہ تیرا شکر کر وں اور ایک دن بھوکا موں کہ تیرے سامنے عاجزی کر وں۔ حضور اللہ گاؤی کا ارشاد ہے کہ میں تم لوگوں پر فیل گئی تھی اور تم اس میں اس طرح دل لگایا ور بیہ تم کر میں اور کی بیالے لوگوں پر بھیل گئی تھی اور تم اس میں اس طرح دل لگانے لگو بیں بین نوحہ پیش ذکر کی ہیں، جن میں ہے بعض مکر رہیں جو پہلے ابواب میں گزر چی ہیں۔

باب إلى: هذه الترجمة مكررة، تقدمت في أول الكتاب، ولا شك أن زيادة بعض الأحاديث في باب لا توجب تكرار العنوان، وبعضهم ذكروا هناك توجيهات متكلفة. في عيش النبي ﷺ: [أي: باب بيان ما ورد من الأحاديث في كيفية معيشته ﷺ حال حياته، وقد ذكر هذا الباب سابقا، وأعاده بزيادات أخرجته عن التكرار، وهذا الباب مما يدل على ضيق عيش في آخر أمره، وذاك مما يدل على أوّل أمره إشارة إلى استواء حاليه.] حدثنا قتيبة إلى: الحديث بسنده ومتنه مكرر، تقدم في باب صفة إدام النبي ﷺ.

قال: سمعت النعمان بن بشير يقول: أَلَسَتُم في طعام وشراب ما شئتم؟ لقد رأيت نبيكم و ما يجد من الدَّقَل ما يملأ بطنه. حدثنا هارون بن إسحاق، حدثنا عبدة، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة على قالت: إن كنا -آل محمد- نمكُثُ شهراً ما نستوقد بنارٍ، إن هو إلا التمر والماء. حدثنا عبد الله بن أبي زياد، حدثنا سيار، حدثنا سهل بن أسلم، عن يزيد بن التم منصور، عن أنس،

(۱) نعمان بن بشر ر النفو كہتے ہيں كه كياتم لوگ كھانے پينے ميں اپنی مرضی كے موافق منهمك نہيں ہو؟ (اور جتنا دل چاہے تم لوگ نہيں كھاتے ہو؟) حالانكه ميں نے حضور اقدس سفونيا كو ديكھا ہے كه آپ كے يہاں ردى تھجوري بھی پيٹ بھر نہيں تھيں۔ فاكدہ: يہ حديث سالن كے باب ميں دوسرے نمبر پر گزر بھی ہے۔

(٣) حضرت عائشہ فوالفیخیا فرماتی ہیں کہ ہم لوگ یعنی حضور کے اہل وعیال ایک ایک ماہ تک کھہرے رہتے ہمارے یہاں آگ نہیں جلتی تھی، صرف کھجور اور پانی پر گزارا تھا۔ فائد ہو: آگ نہ جلنے کا مطلب سے ہے کہ پکانے کے لئے کوئی چیز ہوتی ہی نہ تھی جس کے لئے آگ جلانا پر تق ۔ علاء نے لکھا ہے کہ پانی کا تذکرہ اس لئے فرمایا کہ کھجور بھی اتنی نہ تھی کہ بغیر پانی کی مدو کے پیٹ بھرنے کے لئے کافی ہوتی، بلکہ چند کھجوریں کھانے کے بعد پانی پینے سے پیٹ بھرنے کی مقدار ہوتی تھی۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ دو مہینے کامل گزر جانے کے بعد تیسرے مہینہ کا جاند نظر آجانا تھا اور حضور کے گھروں میں مطلقا آگ جلنے کی نوبت نہ آتی تھی۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ دیشی۔ ایک خدیث میں آیا ہے کہ دو مہینے میں آیا ہے کہ دو سے کسی گھر میں بھی آگ جلنے کی نوبت نہ آتی تھی۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ ایک چاند بھر دوسرا چاند ہو جانا تھا، حضور کے گھروں میں سے کسی گھر میں بھی آگ جلنے کی نوبت نہ آتی تھی۔

ألستم: [أي: ألستم متنعمين في طعام وشراب الذي شتتموه من التوسعة والإفراط.] ما شتتم: "ما شئتم" صفة مصدر علموف أي: ألستم منعمين في طعام وشراب مقدار ما شئتم، فــــ"ما" موصولة، ويجوز أن يكون مصدرية.

آل محمد: بدل من ضمير الفاعل وبالنصب على المدح، أو بتقدير "أعني"، وجعله حبر "كنا" بعيد؛ لأن المقصود بالإفادة ليس كونهم آل محمد، بل قولها: "نمكث". ما نستوقد: حال، وجعله حبراً بعد خبر بعيد. بنار: [أي: ما نوقد نار الطبخ أو الخبز.] عبد الله بن أبي زياد: بالإضافة إلى لفظ الجلالة، فما في بعض النسخ بدونه تصحيف من الناسخ، وبلفظ الجلالة أخرجه المصنف في جامعه.

عن "أبي طلحة هليه قال: شكونا إلى رسول الله علي الجُوع، ورفعنا عن بُطُوننا عن حَجَرٍ حَجَرٍ،

حضرت عائشہ فل فی بھانے مصرت عروہ فللفی نے یو چھا کہ خالہ جان! پھر کس چیز پر گزارہ تھا؟ فرمایا کہ محمجور اور یانی، البنة حضور الناملي كے پچھ پڑوس انصار میں ایسے تھے جن كے يبال دودھ كے جانور تھے، ان میں سے كوئى ہدیہ كے طور پر دودھ پیش کر دیتا تو وہ ہم کو بھی پلایا جاتا تھا۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ ڈیڑھ مہینہ مسلسل ایسا گزر جاتا کہ حضور کے گھر میں روشنی کے لئے پاکسی اور چیز کے لئے آگ نہ جلتی تھی۔ روشنی کے لئے آگ جلنے سے مراد چراغ کا جلنا ہے (جمع الوسائل)ایک حدیث میں آیا ہے کہ ایک مرتبہ حضرت ابو بمرصدیق ﷺ نے بمری کی ایک ٹانگ پیش کی، رات کا وقت تھا، حضرت عائشہ ﷺ اندھیرے ہی میں اُس کے عکڑے کرنے لگیں، کسی نے کہا کہ گھر میں چراغ نہیں ہے؟ فرمانے لگیں کہ اگر جراغ میں جلانے کے لئے تیل ہوتا تواس کو کھانے ہی میں نہ استعال کرتے۔ علماء نے لکھاہے کہ حضور نے اپنے اور ا بنے گھر کے لوگوں کے لئے اس حالت کو پیند فرمایا، حالانکہ خزانوں کی تنجیاں حضور پر پیش کی گئیں، اس کے بعد امت جار حصّوں پر منقسم ہو گئ: ایک وہ جماعت جضوں نے نہ تو خود دنیا کی طرف رُخ کیا نہ دنیا ہی نے ان کا ارادہ کیا، جبیبا کہ حضرت صدیق اکبر ڈلٹٹی۔ دوسری وہ جماعت جضول نے دنیا کا رُخ نہ کیا لیکن دنیا نے ان کا ارادہ کیا، جیسے کہ حضرت فاروق اعظم خالٹین۔ تیسرے وہ لوگ جنھوں نے دنیا کی طرف رُخ کیا، اور دنیا نے بھی ان کی طرف رُخ کیا جیسے ہو اُمیّہ کے بادشاہ عمر بن عبد العزیز کے علاوہ۔ چو تھے وہ لوگ جنھوں نے دنیا کا ارادہ کیا، مگر دنیا نے ادھر کا رُخ نہ کیا جیسے وہ لوگ جن کو اللہ نے فقیر بنایااور دنیا کی محبت ان کے دل میں ہو گئ۔ (مناوی)۔

(۲) ابو طلحہ خلط کیتے ہیں کہ ہم لوگوں نے حضور اقد س للنے کیائے ہے شدتِ بھوک کی شکایت کی اور اپنے پیٹ پر بندھے ہوئے بچتر دکھلائے کہ ہم محفص کے پیٹ پر بھوک کی شدت کی وجہ سے ایک ایک پچتر بندھا ہوا تھا۔ حضور اقد س للنے کیا نے اپنے بیٹ پر دو پچتر بندھے ہوئے دکھلائے کہ حضور کو شدتِ بھوک ہم سے زیادہ تھی اور ہم سے زیادہ وقت بدون کھائے گزر چکا تھا۔

عن أبطُوننا: حكي عن الطييّ: أن "عن" الأولى متعلق بـــ"رفعنا" بتضمين معنى الكشف، والثانية صفة مصدر محذوف، أي: كشفنا ثيابنا عن بطوننا كشفا صادراً عن حجر حجر، وقال زين العرب: "عن حجر" بدل اشتمال عما قبله.

فرفع رسول الله عن بطنه عن حجرين. قال أبو عيسى: هذا حديث غريب من حديث أبي طلحة لا نعرفه إلا من هذا الوجه.

فائدہ اہل مدینہ کی یہ عادت تھی کہ شدت بھوک کے وقت جب عاجز ہو جاتے تو پیٹے سے پھر باندھ لینے تاکہ اُس کی سختی کی وجہ سے چلنے پھر نے میں ضعف لاحق نہ ہو۔ بعض علاء کی رائے ہے کہ یہ مدینہ کے ایک پھر کے ساتھ خاص ہے جس کا نام ''مشبعہ'' ہے اُس پھر میں اللہ بُلُ ﷺ نے یہ خاصیت رکھی ہے کہ اُس کے باندھ لینے سے بھوک میں کسی قدر تسکین ہو جاتی ہے لیکن ظاہر پہلا ہی قول ہے ، اس لئے کہ اب بھی اکثر ایسا کیا جاتا ہے کہ شدت بھوک کے وقت پیٹ سے کسی کپڑے کا ختال خت باندھ لینا ضعف اور بھوک کی ہے چینی میں مفید ہوتا ہے۔ بعض علاء نے کہا ہے کہ خالی پیٹ میں لفخ بیدا ہونے کا احتال ہوتا ہے اور پھر کو یا کسی سخت چیز کو باندھ لینے سے اس سے امن رہتا ہے۔ بعض علاء نے کھا ہے کہ جب پیٹ بالکل خالی ہو جائے تو انترایوں کے اثر جانے کا خدشہ ہوتا ہے ، بالخصوص چلنے پھر نے میں اور پیٹ کو باندھ لینے سے یہ خدشہ نہیں رہتا ، ہو جائے تو انترایوں کے اثر جانے کا خدشہ ہوتا ہے ، بالخصوص چلنے پھر نے میں اور پیٹ کو باندھ لینے سے یہ خدشہ نہیں رہتا ، بو جائے بالکل خالی ہو جانے کا خدشہ ہوتا ہے ، کبڑا ہونے کا اندیشہ ہوتا ہے۔ اس صدیث پر ایک قوی اشکال ہے ،

فرفع إلخ: أشكل على الحديث بروايات الوصال وقوله عليه الصلوة والسلام: يطعمني ربي ويسقيني، ولذا اضطر ابن حبان الى إنكار أحاديث "وضع الحجر" رأسا، وليس كذلك، وإنما ثابتة بوجوه، فلا بد من الجمع: بأن الإطعام منه تعالى مخصوص بالوصال، أو يجمع بشيء آخر بمثل اختلاف الأحوال باختلاف الأوقات، أو بحمل ذلك على أول الأمر، وقال المناوي: فعل ذلك؛ ليعلم صحبه أن ليس عنده ما يستأثر به عليهم، لا أنه فعله من شدة الجوع، فإنه كان يبيت عند ربه ليطعمه ويسقيه، ويدل لذلك ما جاء عن جمع: أنه كان مع ذلك لا يتبين عليه أثر الجوع أصلاً، وبهذا يعلم أن لا ضرورة إلى ما سلكه أبو حاتم ابن حبان من إنكار أحاديث "وضع الحجر" رأساً في فوله: إنما باطلة لخبر الوصال، وإن الرواية إنما الحجز" بالزاي فتصحف، قال الحافظ ابن حجر: وقد أكثر الناس في الرد عليه.

هذا الوجه: قال القاري: يعني غرابته ناشئة من طريق أبي طلحة لامن سائر الطرق، وقال ميرك: ورواته ثقات، يعني فلا يضره الغرابة، فإنحا لا تنافي الصحة والحسن، فإن الغريب ما يتفرّد برواية عدل ضابط من رحال النقل، فإن كان التفرد برواية متنه فهو غريب متنا، وإن كان برواية عن غير المعروف عنه، كأن يعرف عن صحابي فيرويه عدل وحده عن صحابي آخر فهو غريب إسناداً، وهذا هو الذي يقول فيه الترمذي: غريب من هذا الوجه، بنحوه جزم المناوي إذ قال: غرابته ناشئة من طريق أبي طلحة لا من سائر الطرق، وقال البيحوري: غريب من حديث أبي طلحة، أي: حال كونه من حديث أبي طلحة.

ومعنى قوله: "ورفعنا عن بطوننا عن حَجرٍ حَجرٍ" كان أحدهم يشدُّ في بطنه الحجر من الجَهدِ والضَّعفِ الذي به من الجُوع.

وہ یہ کہ بہت می احادیث میں یہ مضمون وارد ہوا ہے کہ حضور اکر م سی کئی کئی دن کا مسلسل روزہ رکھا کرتے سے ادر جب صحابہ کرام نے حضور کے اتباع میں روزوں کے تسلسل کا ارادہ کیا تو حضور نے منع فرما دیا اور یہ ارشاد فرمایا کہ یہ میری خصوصیت ہے کہ بغیر افطار کے کئی دن کا مسلسل روزہ رکھوں، اس لئے کہ حق تعالیٰ بَلَیْ اَ مُجھے کھلاتے اور پلاتے ہیں۔ یہ کھلانا پلانا کس طرح ہوتا تھا، یہ اپنی جگہ پر ہے، لیکن اس سے یہ معلوم ہوا کہ ظاہری طور پر کھانا پینا چھوڑنے سے حضور پر کھانا پینا چھوڑنے سے حضور پر کھولانا پلانا کس طرح ہوتا تھا، ایسی صورت میں پیٹ سے بھر باندھنے کی ضرورت باقی نہیں رہتی اور چونکہ روزے والی روایات کثیرہ ہیں اس لئے بعض علاء نے محدثین کے قواعد کے ما تحت ان پھر والی روایتوں کو ضعیف قرار دیا۔ لیکن اکثر محدثین کی شخص سے کہ اس مضمون کی روایات بھی کئی ہیں، نیز روزے والی روایتوں سے کوئی ایسی مخالفت بھی نہیں ہی کہ دونوں کا مختلف حالات پر حمل نہ ہو سکتا ہو، اس لئے ان روایات کے ضعیف قرار دینے کی ضرورت نہیں اس کے بعد پھر مختلف اقوال ان دونوں روایتوں کے متعلق وارد ہوئے ہیں۔

نمبر ا: پھر والی روایات ابتدائے زمانہ کی ہوں اور یقیناً حضور اکرم لٹنگائیا کی ترقیات روز افزوں تھیں اس لئے کھلانے پلانے والی روایات بعد کی ہوں۔

نمبر ۲: کھلانا پلاناروزے کی حالت کے ساتھ مخصوص ہو اور عام مؤمنین میں بھی یہ بات مشاہدہ میں آتی ہے کہ روزے کی حالت میں فاقہ کا اثر اور تعب اتنا نہیں ہوتا جتنا بغیر روزے کے فاقہ سے مشقّت اور بار ہوتا ہے، تو پھر حضور کا کیا کہنا جہاں روزہ حقیقی اور کمال کے درجہ پر تھا۔

ومعنى: هذا أحد الوجوه الواردة فيه، قال المناوي: كعادة أهل الرياضة أو العرب أو أهل المدينة إذا خلت أجوافهم لئلا تسترخي، أو لأن البطن الخالي يضعف صاحبه عن القيام لتقوّس ظهره، ولأنه يسكن أو يدفع النفخ أو ألم الجوع؛ لأن بحلب الجوع من شدة حرارة المعدة الغريزية، فإذا انضمت على المعدة الأحشاء خمدت نارها بعض الخمود فسكن الألم بعض السكون.

الجهد: بضم الجيم، وفي نسخة بفتحها، فقيل: بالضم: الوسع والطاقة، وبالفتح: المشقة، وقيل: المبالغة والغاية، وقيل: هما لغتان في الوسع والطاقة، فأما في المشقة والغاية فالفتح لا غير، و"من" تعليلة. اللهي: بإفراد الموصول، و"من" بيانية للموصول أو ابتدائية. حدثنا محمد بن إسماعيل، حدثنا آدم بن أبي إياس، حدثنا شَيْبَانُ أبو معاوية، حدثنا عبد الملك بن عُمير، المعادي المعادي المعادي المعادي المعادي المعادي عن المعادي المعاد

نمبر ۳: مختلف حالات کے اعتبار سے دونوں حالات حضور کے بھی ہوتے ہوں، جیسا کہ مشائخ سلوک کے مختلف احوال ہوا کرتے ہیں۔اس قول کے موافق ان روایات کو ابتدائے زمانہ پر محمول کرنے کی ضرورت نہیں ہے،اخیر زمانہ میں بھی مختلف اوقات کے اعتبار سے مختلف احوال ہو سکتے ہیں۔

نمبر ۷٪ حضور پر بھوک کا اثر یقینا نہیں ہوتا تھا، اس کے باوجود پھروں کا باندھنا فقرا، اور مساکین کے ساتھ اشتراک عمل کی غرض سے تھا اور عام دستور ہے کہ جس مشقت اور تکلیف میں اپنے بڑے بھی مبتلا ہو جاتے ہیں اُس میں سعادت مند جھوٹوں کے لئے ان کے مقابلہ میں اپنی تکلیف کا النفات بھی نہیں رہتا۔ پھر صحابۂ کرام جیسے سعید عشاق کا تو پوچھنا ہی کیا ہے۔

منبر ۵: حق تعالیٰ بَلُ بِیْ اُلْ اِللهٔ کُل طرف سے کھلانا بلانا اعزاز واکرام ہی تو تھا، کوئی وجو بی امر نہ تھا، تو کسی وقت جب کہ صحابۂ کرام پر تنگی و عُرت کا غلبہ ہو، فقر و فاقد اس حالت پر پہنچ گیا ہو کہ بیٹ سے پھر باندھنا پڑجائیں، حضور خود اُس اکرام سے مستفید نہ ہوتے ہوں کہ بچہ اگر بھوک میں تر پا ہو تو ماں کے حلق میں شکرا اٹرکا کرتا ہے، پھر حضور کی امت پر شفقت کا کیا پوچھنا!

(٣) حضرت ابو ہریرہ رفائی کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضور اقد س النہ کے گئے ایسے وقت دولت خانہ سے باہر تشریف لائے کہ اُس وقت نہ تو حضور کی عادتِ شریفہ باہر تشریف لانے کی تھی نہ کوئی شخص حضور کی خدمت میں اُس وقت دولت خانہ پر حاضر ہوتا تھا۔ حضور کی باہر تشریف آ وری پر حضرت ابو بکر صدیق والن عاضر ہوئے۔ حضور نے ابو بکر والن سے خلاف معمول بے وقت آ نے کا سبب بو چھا۔ انھوں نے عرض کیا: جمالِ جہاں آ راکی زیارت اور سلام کے لئے حاضر ہوا ہوں (یہ حضرت ابو بکر صدیق والن نے کا سبب بو چھا۔ انھوں نے عرض کیا: جمالِ جہاں آ راکی زیارت اور سلام کے لئے حاضر ہوا ہوں (یہ حضرت ابو بکر صدیق والن نے کا سبب بو چھا۔ انھوں نے عرض کیا: جمالِ جہاں آ راکی زیارت اور سلام کے لئے حاضر ہوا ہوں (یہ حضرت ابو بکر صدیق والن نے کا سبب بو چھا۔ انھوں کے بی وجہ سے تھا کہ حضور اقد س النہ اللہ نے عادت باہر تشریف آ وری کی نوبت آئی تو اُس کے بال دو قالب پر بھی اِس کا اثر ہوا۔ بندہ کے نزدیک یہی وجہ اولی ہے اور یہی کمالِ تناسب بڑی وجہ ہے نبوی دور کے ساتھ

شيَّبان: بشين معجمة فتحتانية فموحدة، هكذا في النسخ الهندية، وكذا أخرجه المصنف في الجامع وقال: شيبان ثقة عندهم صاحب كتاب، فما في أكثر نسخ الشمائل المصرية بدله "سفيان" سهو من الناسخ.

ولا يلقاه فيها أحدٌ، فأتاه أبو بكر فقال: ما جاء بك يا أبا بكر؟ فقال: خرجت ألقى رسول الله ﷺ وأنظر في وجهه، والتسليم عليه، فلم يلبث أن جاء عمر،

خلافت صدّیقیہ کے اتصال کی کہ حضور کے وصال کے بعد اگر کوئی دوسرا خلیفہ ہوتاتو مناسبت تامہ نہ ہونے کی وجہ ہے وقتی احکام میں کچھ تغیر ضرور ہوتااور صحابۂ کرام کے لئے حضور کے فراق کے ساتھ یہ دوسرا مرحلہ مل کر رنج و ملال کو نا قابل برداشت بنانے والا ہوتا، بخلاف صدیق اکبر نالنگو کے کہ حضور اقدس کھنگائی کے ساتھ اس درجہ اتصال اور قلبی یک جہتی تھی کہ جن مواقع پر جو حضور کا طرزِ عمل تھا وہی اکثر حضرت ابو بکر صدیق بٹالٹی کا بھی تھا، چنانچہ حدیب کا قصہ مشہور ہے جس کا ذکر حکایات صحابہ میں بھی گزر چکا ہے۔ مسلمانوں نے نہایت دب کر الیی شرائط پر کفار سے صلح کی تھی کہ بعض صحابہ اُس کا تحمّل بھی نہ کر سکے، اور حضرت عمر خالنگئ نہایت جوش میں حضور کی خدمت میں حاضر ہوئے اور حاضر ہو کر عرض کیا: یارسول الله! کیاآ ب الله کے برحق نبی نہیں ہیں؟ حضور نے ارشاد فرمایا: بے شک۔ حضرت عمر: کیا ہم حق پر اور و مثمن باطل پر نہیں ہے؟ حضور: بے شک۔ حضرت عمر: پھر ہم کو دین کے بارے میں بے ذلت کیوں دی جارہی ہے؟ حضور: میں اللہ کار سول ہوں اور اُس کی نافرمانی نہیں کر سکتا، وہی میر امد د گار ہے۔ حضرت عمر: کیاآ پ نے ہم ہے یہ نہیں کہا تھا کہ ہم مکہ جائیں گے اور طواف کریں گے؟ حضور: بے شک، لیکن کیا میں نے سے بھی کہا تھا کہ اس سال مکہ میں جائیں گے؟ حضرت عمر: نہیں، یہ تو نہیں کہا تھا۔ حضور: بس تو مکہ میں ضرور جائے گا اور طواف کرے گا۔ اس کے بعد حضرت عمر طالفی اسی جوش میں حضرت ابو بکر وہائٹنو کی خدمت میں حاضر ہوتے ہیں اور عرض کرتے ہیں کہ اے ابو بکر! کیا یہ اللہ کے سیج نبی نہیں ہیں؟ حضرت ابو بكر: بے شك۔ حضرت عمر: كياہم حق پر اور دسمن باطل پر نہیں ہے؟ حضرت ابو بكر: بے شك۔ حضرت عمر: پھر دین کے بارے بیں ہم ذلت کیوں دیے جارہے ہیں، حضرت ابو بکر:اوآ دمی! یہ بلا تر دّد سیچے رسول ہیں اور الله کی ذرا بھی نافر مانی کرنے والے نہیں ہیں، وہی ان کا مدر گار ہے

ما جاء بك: الباء للتعدية، أي: ما الذي أحضرك في هذا الوقت؟. والتسليم: بالتصب على أنه مفعول فعل مقدر معطوف على الفعلين، أي: ألقى وأنظر وأريد التسليم، وبالجر، أي: أتشرف بالتسليم عليه، أو عطف على "ألقى" بحسب المعنى، أي: للقائه على والتسليم عليه.

فقال: ما جاء بك ياعمر؟ قال: الجوع يا رسول الله! فقال النبي ﷺ: وأنا قد وحدت بعض ذلك،

توان کی رکاب کو مضبوط پکڑے رہ۔ حضرت عمر: کیاانھوں نے ہم سے یہ نہیں کہا تھا کہ ہم مکہ جائیں گے اور طواف کریں گے؟ حضرت ابو بکر: کیا تجھ سے یہ بھی وعدہ کیا تھا کہ ای سال جائیں گے؟ حضرت عمر: نہیں، یہ تو نہیں کہا تھا۔ حضرت ابو بکر: تو مکہ میں جائے گا اور طواف کرے گا۔ (بخاری شریف میں یہ قصّہ مفصّل نہ کور ہے اور بھی اس فتم کے متعدد واقعات جرت انگیز ہیں۔ حتی کہ اگر حضور سے اجتہادی خطا ہوئی تو اُس میں بھی حضرت ابو بکر فیالٹی شریک ہیں، جیسا کہ بدر کے قید یوں کے معاملہ میں جس کا قصّہ سورة انفال کے اخیر میں ہے۔ اس صورت میں حضرت ابو بکر فیالٹی کا اس وقت خلاف معمول باہر آنا ''دول را بدل رہیست'' حضور کے قلب اطہر کا اثر تھا، گو بھوک بھی گئی ہوئی ہو۔ بعض علیا، نے لکھا ہے کہ حضرت ابو بکر فیالٹی کا آنا بھی بھوک کے تقاضے کی وجہ سے تھا، لیکن حضور کے چیرة انور کو دکھ کر اُس کا خیال بھی جاتا رہا، اس کا ذیل بھی جاتا رہا،

#### یاد سب کچھ ہیں مجھے جر کے صدمے ظالم مجول جاتا ہوں گر دکھ کے صورت تیری

بعض علاء نے لکھا ہے کہ حضرت ابو بکر خلی تی کھی اوری بھوک ہی کی وجہ سے تھی، گر اس کا ذکر اس لئے نہیں کیا کہ حضور کو گرانی نہ ہو کہ دوست کی تکلیف اپنی تکلیف پر غالب ہو جایا کرتی ہے) تھوڑی ہی ویر گزری تھی کہ حضور! حضرت عمر خلی تی حاضر خدمت ہوئے، حضور نے اُن سے بھی بے وقت حاضری کا سبب پوچھا، انھوں نے عرض کیا کہ حضور! بھوک کی وجہ سے حاضر ہوا ہوں۔ حضور نے ارشاد فرمایا کہ بھوک تو کچھ میں بھی محسوس کر رہا ہوں۔ اس کے بعد مینوں حضرت ابو الہیثم انصاری خلی ہے مکان پر تشریف لے گئے۔ وہ اہل ثروت لوگوں میں تھے، تھجوروں کا بڑا باغ تھا، بکریاں بھی بہت سی تھے، تھجوروں کا بڑا باغ تھا، بکریاں بھی بہت سی تھے، البتہ خادم اُن کے پاس کوئی نہیں تھا، اس لئے گھر کا کام سب خود ہی کرنا پڑتا تھا۔ یہ حضرات جب اُن کے مکان پر پنچے تو معلوم ہوا کہ وہ گھر والوں کے لئے میٹھا پانی لینے گئے ہیں جو خادم نہ ہونے کی وجہ سے خود ہی لانا پڑتا تھا۔

بعض ذلك: وفي رواية مسلم عن أبي هريرة أيضاً، فإذا هو بأبي بكر وعمر فقال: ما أخرجكما من بيوتكما هذه الساعة؟ قالا: الجوع يا رسول الله! قال أما والذي نفسي بيده لأخرجني الذي أخرجكما، فقيل: هما قضيتان، أو لما جاء عمر وذكر الجوع ذكره أبو بكر أيضاً، وروي في معنى الباب عن جابر، قال القاري: وبعض الزيادات في بعض الروايات محذوفة من بعض الرواة.

لیکن ان حضرات کے پہنچنے پر تھوڑی دیر گزری تھی کہ وہ بھی مشکیزہ کو جو مشکل سے اُٹھتا تھا، بدقت اُٹھاتے ہوئے واپس آگئے اور حضور کی زیادت سے مشرف ہو کر (اپنی خوش قتمتی پر ناز کرتے اور زبان حال ہے:

ہم نشیں جب میرے ایام بھلے آئیں گے بن بلائے میرے گھرآپ چلے آئیں گے

پڑھتے ہوئے) حضور سے لیٹ گئے اور حضور پر اپنے مال باپ کو نثار کرنے گئے، یعنی عرض کرتے تھے کہ میرے مال باپ آپ پر قربان! اس کے بعد باغ میں چلنے کی درخواست کی، وہال پہنچ کر فرش بچھا یا اور دین و دنیا کے سر دار، مایئہ فخر مہمان کو بٹھا کر ایک خوشہ (جس میں ہر طرح کی بچی کی اور بچری تھجوریں تھیں) سامنے حاضر کیا۔ حضور نے ارشاد فرمایا کہ ساراخوشہ توڑنے کی کیا ضرورت تھی اس میں ابھی بچھ بچی بھی ہیں جو ضائع ہوں گی، کی بچی نجی کی چھانٹ کر کیوں نہ توڑ لیں۔ میزبان نے عرض کیا: تاکہ اپنی پہند سے بچی اور گدری ہر نوع کی حسبِ رغبت نوش فرما کیں، تینوں حضرات نے تھجوریں کھائیں اور بانی بیا۔ اس کے بعد حضور اقد سی اللہ تھا کی جس کے فام ہر ہر لحظہ تعلیم امت تھا،ارشاد فرمایا کہ اُس ذات پاک کی قشم جس کے قبضہ میں میری جان ہے،

أبي الهَيْشم: قال القاري: في رواية عند الطبراني وابن حبان في صحيحه أبي أيوب الأنصاري، فالقضية متعددة، وفي رواية لمسلم: رجل من الأنصار، وهو محتمل لهما، قال المناوي: وانطلاقهم إلى منسزله لا ينافي كمال شرفهم، فقد استطعم موسى والخضر قبلهم، وكان للنبي على مندوحة عن ذلك، ولو شاء لكانت حبال تمامة تمشي معه ذهبا، لكن الله سبحانه أراد أن يعزى الخلائق بهم، وأن يستن بهم السنن، ففعلوا ذلك تشريفاً للأمة. وهل خرج على قاصداً من أول خروجه إلى إنسان معين أو إنما حاء التعيين بالاتفاق؟ الظاهر الثاني.

التّيهان: بفتح التاء الفوقانية وكسر التحتانية المشددة، وهو لقب، واسمه عامر، وقبل: عتيك، واسم أبي الهيثم مالك. خدمٌ: بفتحتين، جمع خادم أعم من الذكر والأنثى، وليس المراد نفي الجمع، بل نفي الإفراد، وهذا توطئة لقوله الآتي: "فلم يجدوه". يستعذب إلخ: [أي: يأتي لنا بماء عذب من بثر، وكان أكثر مباه المدينة مالحة] يَزعُبُها: بتحتية مفتوحة فزاي ساكنة فعين مهملة مفتوحة، من زعب القربة: ملأها، وقبل: يدفعها لثقلها، يقال: جاءنا سبل يزعب زعبا، أي: يتدافع. فوضعها، ثم جاء يلتزم النبي ﷺ، ويُفكّيه بأبيه وأُمه، ثم انطلق بهم إلى حَديقته، فَبَسَط لهم مدّلم نراها بِساطا، ثم انطلق إلى نخلة، فجاء بِقِنْو، فوضعه، فقال النبي ﷺ: أفلا تَنقَّيت لنا من رُطَبه؟ بِساطا، ثم انطلق إلى نخلة، فجاء بِقِنْو، فوضعه، فقال النبي ﷺ: أفلا تَنقَّيت لنا من رُطَبه؟

یہ بھی اُس نعیم میں داخل ہے جن کا سوال قیامت میں ہوگا اور سورہ الھا تھم الت کاٹر کے ختم پر حق تعالی جَل شَا نے اس کا ذکر فرمایا ہے، اُن کے شکر کے متعلق سوال ہوگا کہ ہاری نعمتوں کا کس درجہ شکر ادا کیا۔ اللَّهُمَ لَا أُحْصِي ثَنَاءً عَلَيْكَ أَنَّتَ كَمَا أَثَنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ۔ پھر اس وقت كى نعمتوں كے اظہارِ شكر كے طور پر فرمايا كه محمندا سابي، محمندا ماني اور تروتازہ تھجوريں۔ اس کے بعد میزبان کھانے کی تیاری کے لئے جانے لگے تو حضور نے ارشاد فرمایا کہ فرطِ محبت میں کیفما اتفق مت ذبح کر دینا، بلکہ ایسا جانور ذبح کرناجو دودھ کا نہ ہو، میزبان نے ایک بکری کا بچٹہ ذبح کیا اور بعجلتِ تمام کھانا تیار کر کے حاضرِ خدمت کیا اور مہمانوں نے تناول فرمایا۔ حضور نے اُس وقت یہ ملاحظہ فرما کر کہ مشاق میزبان سب کام خود ہی کر رہاہے اور شروع میں میٹھا پانی بھی خود ہی لاتے ویکھا تھا، دریافت فرمایا کہ تمہارے ماس کوئی خادم نہیں؟ نفی میں جواب ملنے پر حضور نے فرمایا کہ اگر کہیں سے غلام آئیں توتم یاد ولانا، اُس وقت تمہاری ضرورت کا لحاظ رکھا جائے گا۔ اتفا قالیک جگہ سے صرف دو غلام آئے تو ابوالہیثم نے حاضر ہو کر وعدۂ عالیجاہ کی یاد دہانی گ۔ حضور نے فرمایا کہ ان دونوں غلاموں میں سے جونسادل جاہے پیند کر لوجو تمہاری ضرورت کے مناسب ہو۔ (یہ جال نثار حضور کی موجود گی میں اپنی کیارائے رکھتے، اس لئے )درخواست کی کہ حضور ہی میرے لئے پیند فرمائیں (وہاں بجز دینداری کے اور کوئی وجہ ترجیح اور پیندید گی ہو ہی نہیں سکتی تھی،اس لئے)حضور نےارشاد فرمایا کہ مشورہ دینے والا امین ہوتا ہے،اس لئے میں امین ہونے کی حیثیت سے فلال غلام کو پسند کرتا ہول،

يلتـــزم: [أي: يلصق صدره به ويعانقه تبركاً به عَنَى ويُفدَيه: بتشديد الدال من التفدية، وفي نسخة كيرميه، وفي أخرى من الإفداء، وكلاهما بعيد؛ لأن الفداء إنقاذ الأسير بإعطاء شيء، والإفداء قبول فدائه. بحمج: الباء للتعدية أو المصاحبة، أي: ذهب معهم، وأنكر القاري الأوّل؛ لعدم ملائمته مقام الإكرام. بقنُو: بكسر القاف وسكون النون بوزن حمل، أي: عِذْق كما في رواية مسلم، وهو: الغض فيه بسر وتمر ورطب. فوضعه: [أي: بين أيديهم؛ ليتفكهوا منه قبل الطعام.] أفلا تنقيت لنا: [أفلا تخيرت لنا من رطبه وتركت باقيه يترطب فتنتفعون به، فالتنقّي: التخير، والتنقية: التنظيف، والرطب: ثمر النحل إذا أدرك ونضج]

فقال: يا رسول الله! إنّي أردت أن تختاروا - أو تخيّروا - من رُطبه وبُسره، فأكلوا وشربوا من ذلك الماء، فقال النبي على الله عنه يوم القيامة، ظِلِّ باردٌ، ورُطبٌ طيب، وماءٌ باردٌ،

اس لئے کہ بیں نے اُس کو نماز پڑھے دیکھا، لیکن میری ایک وصیت اس کے بارے بیں یاور کھیو کہ اس کے ساتھ بھلائی کا معاملہ کچیو! (اول حضور نے مشورہ کے ضابطہ کو ذکر فرماکر گویا اس پر تنبیہ فرمائی کہ میری جو پہندیدگی ہے وہ ذمہ دارانہ اور امانت داری کی ہے، پھر ایک کو پہند فرماکر وجہ ترجع بھی ظاہر فرمائی کہ وہ نمازی ہے۔ یہ وجہ ہے اُس کو رائح قرار دینے گ۔ ہمارے زمانہ بیں ملازم کا نمازی ہونا گویا عیب ہے کہ آ قا کے کام کا حرج ہوتا ہے) ابو الہیشم خوش خوش نوش اپنی ضرور توں کے کارے دیا ایک مدوگار ساتھ لے کر گھر گے اور حضور کا فرمانِ عالی شان بھی بیوی کو سُنا دیا۔ بیوی نے کہا کہ حضور کے ارشاد کی کماحقہ تغیل نہ ہو سکے گی اور اُس درجہ بھلائی کا معاملہ کہ ارشادِ عالیجاہ کا انتثال ہو جائے، ہم سے نہ ہو سکے گا اس لئے اس کو آزاد ہی کر دو کہ اس سے انتثالِ ارشاد ممکن ہے۔ سرایا شجاع اور مجسم اضلاص خاوند نے فوراً آزاد کر دیا اور اپنی د قتوں اور کالیف کی ذرا بھی پرواہ نہ کی۔ حضور اقد س سے آگو جب واقعہ اور جاں نگار صحابی کے ایٹر کا عال معلوم ہوا تو اظہارِ مسرّت کالیف کی ذرا بھی پرواہ نہ کی۔ حضور اقد س تو بیاد کر نے بیا اور بیو کی مدح کے طور پر ارشاد فرمایا کہ ہر نبی اور اُس کے جا نشینوں کے لئے حق تعالی جل شخوہ و باطنی مشیر اور صلاح کار پیدا فرمانی کی برائی سے دی نہیں کرتا ہے، دوسرا مشیر بیاہ و برباد کر نے ہیں فرمانی کی نہیں کرتا ہے مشیر تاہ و برباد کر نے ہیں ذرا بھی کی نہیں کرتا ہو قصور اُس کی بُرائی سے دی دیا ہو۔ وہ مقدم کی بُرائی سے دوک دیا گیا۔

أو تخيَّروا: بحذف إحدى التائين، أي: تتخيروا، شك من الراوي، فإن الاختيار والتخير بمعنى التنقية، ومن قال "أو" للتنويع وفرق بينهما فتكلف حتى صار تعسفا. تُسألون: إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ثُهُ لِتُسْأَلُنَ يَوْمِئِذِ عَى النّعِيمُ اللّه التنافيع وفرق بينهما فتكلف حتى صار تعسفا. تُسألون: إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ثُهُ لِتُسْأَلُنَ يَوْمِئِذِ عَى النّعِيمُ اللّه التالمي والله النووي: الذي نعتقده أن السؤال ههنا سؤال عداد النعم، وإعلامه بالامتنان، وإظهار كرمه بإسباغها، لا سؤال محاسبة. قال المناوي: والخبر صريح في رد زعم جمع مفسرين كالواحدي أن السؤال عن النعيم يختص بالكفار، وليس في اللفظ ولا في السنة ما يقتضي الاختصاص بل عدمه، وما نقله عن الحسن أنه لا يسأل أهل النار فباطل قطعا إما عليه أو منه. رطب: قوله: رطب طيب، تذكير الوصف يدل على أن الرطب ليس بجمع، بل هو اسم حنس يطلق على القليل والكثير.

فائدہ: ابو الہیثم کی بیوی بمنزلہ بہترین مشیر کار کے تھیں، جھوں نے مشورہ دے کر ایک کارِ خیر لیعنی ایک نمازی غلام کو آزاد کرا دیااور اپنی ضروریات کی ذرا بھی پرواہ نہ کی اور نہ اس کی پرواہ کی کہ کس قدر مشقتیں اُٹھانے کے بعد خادم ملا ہے، کچھ دن تواس کی وجہ سے آرام اُٹھالیں، بعد میں آزاد کر دیں گے۔

طعاما: الخبر من مستدلات الشافعي على أن الرطب فاكهة لا طعام، وقال أبو حنيفة: إن الرطب والرمّان ليسا بفاكهة، بل الرطب غذاء والرمان دواء؛ لقوله تعالى: ﴿فيهما فاكِهةٌ وَنَحْلٌ وَرْمَانٌ﴾ [الرحمن: ٦٨] بناء على أن الأصل في العطف المغايرة، والفاكهة: ما يتفكه به تلذذاً. عناقا: بفتح العين المهملة وتخفيف النون، هي: الأنثى من أولاد المعز.

أو جَديا: شك من الراوي، والعناق بفتح العين: أنثى المعز لها أربعة أشهر، والجدي بفتح الجيم وسكون الدال: ذكر المعز ما لم يبلغ سنة. مُؤتَمن بصيغة المفعول، وهو حديث صحيح كاد أن يكون متواتراً، ففي الجامع الصغير: المستشار مؤتمن، رواه الأربعة عن أبي هريرة، والترمذي عن أم سلمة، وابن ماحة عن ابن مسعود، والطبراني في الكبير عن سمرة، وزاد: إن شاء أشار وإن شاء لم يشر، وفي الأوسط عن علي، وزاد: فإذا استشير فليشر بما هو صانع لنفسه، والمعنى: أن الذي طلب منه المشورة جعله أمينا، فيلزمه رعاية حال المستشير، ولا يحل له كتم أمر فيه صلاحه، فإن فعل خرج عن كونه أمينا، قال ذلك إعلاما أو تعليما لأبي الهيشم، أو إحضاراً له من نفسه ليعمل به.

 فقال النبي ﷺ: إن الله تعالى لم يبعث نبيًا ولا خليفة إلا وله بطانتان: بطانة تأمره بالمعروف، وتنهاه عن المنكر، وبطانةٌ لاتألوه خَبالا، ومن يُوقَ بطانةٌ السُّوء فقد وقي. حدثنا عمر بن إسماعيل بن مُجالد بن سعيد، حدثني أبي، عن بيان بن بشر، حدثني قيس بن أبي حازم قال: سمعت سعد بن أبي وقاص يقول: إني لأوّل رجل أهراق دما في سبيل الله،

(۵) سعد بن ابی و قاص و النی کے جی کہ اُمتِ محمد یہ میں سب سے بہلا محفی جس نے کسی کافر کا خون بہایا ہو، میں ہی ہوں اور ایسے ہی بہلا وہ محفی جس نے جہاد میں تیر بھینکا ہو، میں ہوں۔ ہم لوگ (یعنی صحابہ کی جماعت ابتدائے اسلام میں) ایسی حالت میں جہاد کیا کرتے کہ ہمارے بیس کھانے کی کوئی چیز نہیں تھی، در ختوں کے بیخ اور کیکر کی بھلیاں ہم لوگ کھایا کرتے تھے جس کی وجہ سے باخانہ میں بھی اونٹ اور بکری کی کرتے تھے جس کی وجہ سے منہ کے جبڑے زخی ہوگئے تھے اور بیخ کھانے کی وجہ سے پاخانہ میں بھی اونٹ اور بکری کی طرح میگئیاں نکلا کرتی تھیں، اس کے بعد بھی قبیلہ ینواسد کے لوگ اسلام کے بارے میں مجھے کو دھرکاتے ہیں۔ اگر میرے طرح میگئیاں نکلا کرتی تھیں، اس کے بعد بھی قبیلہ ینواسد کے لوگ اسلام کے بارے میں مجھے کو دھرکاتے ہیں۔ اگر میرے دین سے ناواقفیت کا یہی حال ہے جسیا یہ لوگ بتاتے ہیں تو خوجسر الدُنْیَاوالْاعِرَةِ ﴿ اللّٰجِورَةِ ﴾ [الحج: ۱۱] دنیا اس تنگی و عُرت میں گئی اور دین کی بہ حالت کہ نماز سے بھی واقفیت نہ ہوئی۔

فأكده: اس حديث ميں چونكه امام ترندي پرانشيجايه كو صرف اس وقت كى تتنگى دكھلانا مقصود تقى اس لئے تمام قطته كو مخضر كر ديا

خليفة: [العلماء والأمراء والولاة والقضاة.] بطانتان: [الملك والشيطان، أو النفس الأمّارة واللّوامة، أو وزيرين: أحدهما صالح والآخر طالح، أو لكل إنسان قوّة ملكيّة تحثّه على الخير، وقوّة حيوانية تحثه على الشرّ.] بطانة إلح: بكسر الباء الموحدة: صاحب سره الذي يطلعه على خفايا أموره يستشيره فيها، تشبيها له ببطانة الثوب. خبالا: بمعجمة مفتوحة فموحدة، أي: لا تقصر في إفساد حاله، فالحبال: الإفساد، والألو: التقصير، وعبر ههنا بهذا، وفي بطانة الخير بما سبق تنبيهاً على أنه يكفى في كون الشر السكوت على الفساد، وفي الخير لا يكفى إلا الأمر به.

وقي: [أي: حفظ من الفساد ومن جميع الأسواء والمكاره في المبدأ والمعاد] مُجالد: بضم ميم فحيم فكسر لام، فما في بعض النسخ: بالهاء بدل اللام، تصحيف من الناسخ. بيان: بموحدة مفتوحة فتحتية، ابن بشر بكسرموحدة فسكون معجمة. أهواق: [أراق وصبّ، أي: أوّل رجل سفك دماً في سبيل الله، أي: من شحّة شجّها المشرك في شعب من شعاب مكة.] وإني لأول رجل رمى بسهم في سبيل الله. لقد رأيتني أغزو في العِصَابة من أصحاب محمد وإني لأول رجل رمى بسهم في سبيل الله. لقد رأيتني أغزو في العِصَابة من أصحاب محمد الشاة ما نأكل إلّا ورق الشجر والحُبْلة، حتى تقرّحت أشداقنا، حتى أن أحدنا ليضع كما تضع الشاة والبعير. وأصبحت بنو أسدٍ يُعِزّرُونَني في الدين! لقد خِبْت إذاً وضلّ عملي.

کہ مقصد صرف یہ بتانا تھا کہ بنگی اور عرت کی وجہ ہے مجاہدین کو غذا بھی نہ ملتی تھی، یہ اسلامی فوج در ختوں کے پیخ کھا کر جہاد کرتی تھی، لیکن حضرت سعد نے اس حدیث میں اپنے کارنا ہے اور اپنی مساعی جیلہ اور قدیم الاسلام ہونا بیان کیا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ یہ حضرت عمر خل کے زمانہ میں کو فہ کے امیر تھے۔ کو نہ کے کچھ لوگوں نے حضرت عمر خل کے نانہ میں کو فہ کے امیر تھے۔ کو نہ کے کچھ لوگوں نے حضرت عمر خل کے ان کو بہت می شکلیت کی کہ یہ نماز تک بھی اچھی طرح سے نہیں پڑھتے۔ حضرت عمر خل کے ان کو بہت کی شکلیت کرتے ہیں۔ اس پر بلوایا اور بلا کر ارشاد فرمایا کہ لوگ تمہاری بہت می شکلیت کرتے ہیں۔ اس پر انھوں نے اپنی صفائی میں اپنا قدیم الاسلام ہونا، اسلام کے بارے میں مشقتوں کا برداشت کرنا وغیرہ بیان کر کے عرض کیا انھوں نے اپنی صفائی میں اپنا قدیم الاسلام ہونا، اسلام کے بارے میں مشقتوں کا برداشت کرنا وغیرہ بیان کر کے عرض کیا کہ اس پر یہ لوگ مجھے نماز پر دھمکیاں دیتے ہیں۔ میں نے جس طرح حضو راقد سے خیاب گو نماز پڑھتے دیکھا اُس سے ذرا بھی کوتابی نہیں کرتا۔ اس پر حضرت عمر خلاف نے ان کے متعلقہ شکایات کی شختی کہ دہ وہاں گشت کر کے ان کے متعلقہ شکایات کی شختی کہ کہ وہ بیل گشت کر کے ان کے متعلقہ شکایات کی شختی کہ کہ کہ تھی کر کے آئیں۔ انھوں نے کوئی مسید کو فہ کی ایسی نہیں چھوڑی جس میں جا کر نمازیوں سے حالات کی شختی نہ کی جو۔

رمى بسهم: [أي: في سرية عبيدة بن الحارث، وهي الثانية من سراياه إلى بطن رابغ، في شوال على رأس ثمانية أشهر من الهجرة.] والحُبَّلة: الحبلة بضم مهملة وسكون موحدة: ثمرة السمرة، يشبه اللوبيا، وقيل: ثمر العضاة، والعضاة: كل شجرة يعظم وله شوك. أشداقنا: جمع شدق، في القاموس: الشدق بالكسر ويفتح، والدال مهملة: طفطفة الفم من باطن الخدين، جمعه أشداق، أي: صارت أطراف الفم ذات قروح. والبعير: [يعني: أن فضلتهم تشبه فضلة الشاة والبعير في اليبس؛ لعدم الغذاء المالوف للمعدة، وكان ذلك في سرية الخبط سنة ثمان، وأميرهم أبو عبيدة هيداً.]

بنو أسد: [أي: ابن حزيمة بن مدركة بن إلياس بن مضر، قال الحافظ: وبنو أسد كانوا فيمن ارتد بعد النبي وتبعوا طليحة بن حويلد الأسدي لما ادّعى النبوّة، ثم قاتلهم حالد بن الوليد ﴿ في عهد أبي بكر ﴿ وكسهم، ورجع بقيتهم إلى الإسلام، وتاب طليحة وحسن إسلامه، وسكن معظمهم الكوفة.] يعزرونسني: [أي: يعيبون عَلَيَّ ويلومونسني أني لا أحسن الصلاة.] لقد خبت: [أي: والله لقد خبت، من الخيبة، وهي: الحرمان، أي: حُرمت الخير.]

حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا صفوان بن عيسى، حدثنا عمرو بن عيسى أبو نَعَامة العدوي،

سب نے ان کی تعریف کی، البتہ ایک شخص نے یہ کہا کہ جب قسم دے کر پوچھتے ہو تو تی تی بتاؤں کہ سعد جہاد کے لئے نہیں کرتے۔ فکلتے گویاا پی جان بیاری ہے، دوسرے یہ کہ تقسیم میں مساوات اور برابری نہیں کرتے اور فیصلہ میں انصاف نہیں کرتے۔ حضرت سعد نے فرمایا کہ تین شکایات کی ہیں اس لئے تین بد دعا کیں کرتا ہوں ہر ایک کے مناسب۔ اے اللہ! اگر یہ شخص جھوٹا ہے، محض شہرت اور دنیا کو دکھلانے کی غرض ہے کھڑا ہوا ہے کہ بڑے آدمی پر تقید کرنے سے شہرت ہوا کرتی ہے، واس کی عمر بڑھا دے اور فقر میں اضافہ کر اور فتنوں میں مبتلا فرما۔ اس کے بعد دیکھنے والا اپنا مشاہدہ بیان کرتا ہے کہ میں نے اس شخص کو دیکھا کہ بڑھا ہے کی وجہ سے پلکیں آبھوں پر گر گئی تھیں اور نقیر ہوگیا تھا، گلی کوچوں میں لڑکوں کو چھیڑتا تھا اور کوئی پوچھتا کہ بر شاہ ہوگیا؟ تو کہتا کہ سعد کی بد دعا لگ گئی۔ اللّٰهُم إِنّا نَعُو دُہِكَ هِنْ عَضَبِكَ وَعَضَبِ دَسُولِكَ وَعَضَبِ دَسُولِكِكَ وَعَضَبِ دَسُولِكَ اللّٰ اللّٰ ہُولِكَ اللّٰ اللّٰ

نبرا: یہ کہ میں سب سے پہلا شخص ہوں جس نے کسی کافر کا خون گرایا۔ یہ ہجرت سے قبل کا واقعہ ہے کہ مکہ مکرمہ میں لوگ نہایت پریٹان اور مصائب میں مبتلا ہے، کفار سے جھپ کر نماز وغیرہ عبادات کیا کرتے تھے۔ ایک مرتبہ چند حصرات جن میں حضرت سعد خلافی میں مبتلا تھے، کفار سے جھپ کہ مشرکین کی ایک جماعت وہاں پہنچ گئی، ان لوگوں جن میں حضرت سعد خلافی نے اونٹ کا ایک جباڑہ وہاں پڑا تھا، اُس کو اُٹھا کر ایک کافر کے مارا جس سے اُس کے خون جاری ہوگیا۔ یہی مراد ہے اللہ کے راستہ میں سب سے پہلے خون گرانے ہے۔

نمبر ۲: یہ کہ میں سب سے پہلا شخف ہوں جس نے اللہ کے راستہ میں تیر چلایا۔ یہ ہجرت کے بعد سنہ ا ہجری کا واقعہ ہے اور اسلام میں سب سے پہلا سر یہ ہے، یعنی سب سے پہلی فوج ہے جس کو حضور نے ہجرت کے بعد حضرت عبیدۃ بن حارث کی ماتحتی میں "رابغ" بھیجا ہے۔ اس میں کفار سے مقابلہ ہوا دونوں جانب سے تیر چلائے گئے، مسلمانوں میں سب سے پہلا تیر حضرت سعد رفائن نئے نے چلا ما تھا۔

أبو نعَامة العدويّ: "أبو نعامة" بفتح النون على الصحيح، قاله القاري عن المغني، و"العدوي" بفتح العين والدال المهملتين.

قال: سمعت " خالد بن عُمَير وشُوَيسا أبا الرُّقاد قالا: بعث عمر بن الخطَّاب عُتبة بن غَـــزوان

نمبر ۱۳: تیسرا تھتہ اُس جنگ کا ہے جس کا ذکر حضرت سعد و النہ نے در ختوں کے پتے کھانے سے فرمایا، یہ تھتہ "سریہ خط" کہلاتا ہے جو باختلافِ اقوال سنہ ۵ ججری یار جب سنہ ۸ ججری میں ہوا ہے۔ اس کا مختصر تھتہ یہ ہے کہ حضور اقد س النہ کہا ہے تین سو مہاجرین اور انصار کو حضرت ابو عبیدۃ بن الجراح و النہ کی ما تحق میں مدینہ منورہ سے پانچ روز کی منزل پر سمندر کے کنارے قبیلہ جمینہ کے مقابلہ کے لیے بھیجا تھا۔ اُس الشکر میں اول تین اون یو میہ ذرج ہوتے تھے اور جب او نول کی قلت کنارے قبیلہ جمینہ کے مقابلہ کے لیے بھیجا تھا۔ اُس الشکر میں اول تین اون یو میہ و تھیں اور وہ بھی کم ہوتے ہوتے یہاں تک کے خوف سے امیر نے ذرج کی ممانعت فرما وی تو پھے مقدار کھوریں تقیم ہوتی تھیں اور وہ بھی کم ہوتے ہوتے یہاں تک نوبت پہنچ گئی کہ ایک کھور یومیہ فی آدی ملتی تھی کہ اُس کو بچوستے رہتے اور پانی پیتے رہتے، لیکن جب وہ بھی ختم ہو چیس تو رہتے اور پانی پیتے رہتے، لیکن جب وہ بھی ختم ہو چیس تو رہتے اور انتہا ہے لطف کا ہے جس کو تاریخ اسلام کی طویل کتابوں میں دیکھا جو گیا۔ اس کا طویل قطر ابتداء سخت پریشانی اور عسرت کا اور انتہا ہے لطف کا ہے جس کو تاریخ اسلام کی طویل کتابوں میں دیکھا جائے۔ مختصر طور پر حکایات سخابہ کے تیسرے باب میں بندہ نے بھی لکھ دیا ہے۔

(۲) خالد بن عمیر اور شویس کہتے ہیں کہ حضرت عمر فیلی نے عتبہ بن غزوان کو حکم فرمایا کہ تم اپ رفقاء کے ساتھ (جو تین سو مجاہد تھے، عجم کی طرف) چلے جاؤاور جب منتهائے سرزمین عرب پر پہنچو جہال کہ سرزمین عجم بہت قریب رہ جائے تو وہاں قیام کرنا (مقصد اُن کی روا گل کا یہ تھا کہ دربارِ عمری میں یہ اطلاع پینچی تھی کہ عجم کاارادہ عرب پر حملہ کرنے کا ہے اور بروایت دیگر برد جرنے عجم سے امداد منگائی ہے جس کا یہ راستہ تھا، اس لئے حضرت عمر فالی نے اس لشکر کونا کہ بندی کے لئے ارسال فرمایا تھا)وہ لشکر چلا اور جب مربد بھرہ پر پہنچے تو وہاں عجب طرح کے سفید سفید پھر نظر پڑے، لوگوں نے اول تعجب سے قرمایا تھی کہ جی کہا کہ یہ بھرہ ہیں (بھرہ اصل لغت میں سفیدی ماکل پھروں کو کہتے ہیں،

وشُويسا: مصغرا بمعجمة أوله ومهملة آخره، هو شويس بن حياش. "أبو السرقاد" بضم الراء بعدها قاف خفيفة. عُتبة بن غَزوان: [وكان سابع سبعة أسلموا على ظهر الأرض، قال عنه عمر رقع، إنَّ لعتبة بن غزوان من الإسلام مكانا، كان قائد الجيش، وعلى يده فتح الأبلة (مدينة في جوار البصرة ألحقت بها، وغدت جزءاً منها)، وهو أوّل من نــزل البصرة، وهو الذي اختطها، وكان أوّل من بناه مسجدها العظيم.] بفتح غين وسكون زاي معجمتين، وعتبة من أكابر الصحابة، أسلم قديما، وهاجر الهجرتين، أول من نــزل البصرة، وهو الذي اختطها. وقال: انطلق أنت ومن معك! حتى إذا كنتم في أقصى أرض العرب وأدبى بلاد العجم، فأقبَلوا حتى إذا كانوا بالمِربد وَحَدوا هذا الكَذّان،

اس کے بعد پھر شہر کا نام پڑگیا تو گویا نصول نے جواب دیا کہ یہ بھی ایک قتم کے پھر ہیں)اس کے بعد حضرت عمر فیالٹیکو کی ہدایت کے موافق آگے بڑھے اور جب دجلہ کے چھوٹے بل کے قریب پہنچے تو لوگوں نے تجویز کیا کہ حضرت عمر فیالٹیکو کی متعینہ جگہ یہی موقع ہے،اس لئے وہاں پڑاؤڈال دیا۔ راوی نے اس جگہ تمام قصّہ (یعنی خراسان کے لشکر کے آنے کا اور عتبہ کے فتح کرنے کا پوراقصہ) مفصل ذکر کیا (مگر امام تر مذی کو چو نکہ اس جگہ ذکر کرنے سے مقصود اُس وقت کی تنگ حالی کا بیان کرنا تھا جس کا ذکر اس حدیث کے اخیر میں ہے،اس لئے تمام حدیث کو مختر کر کے اس جملہ کو ذکر کر دیا)

حضرت عتبہ نے فتح کے بعد ایک خطبہ بھی پڑھا تھا جو عربی حاشیہ میں نقل کیا گیا، اُس میں دنیا کی بے ثباتی، آخرت کا دائی گھر ہونا وغیرہ امور ارشاد فرمائے تھے۔ چنانچہ حمد وصلوۃ کے بعد فرماتے ہیں کہ دنیا ختم ہورہی ہے اور منہ پھیر کر جارہی ہے، دنیا کا حصلہ اتناہی باتی رہ گیا جیسا کہ کسی بر تن کا پانی ختم ہو جائے اور اخیر میں ذراسا قطرہ اُس میں رہ جائے۔ تم لوگ اس دنیا ہے ایک ایسے عالم کی طرف جارہے ہوجو ہمیشہ رہنے والا ہے، بھی ختم ہونے والا نہیں ہے، لمدا ضروری ہے کہ بہترین ماحضر کے ساتھ اس عالم سے جاؤ۔ اس لئے کہ جمیس یہ بتایا گیا ہے کہ جہنم (جواللہ کے نافرمان لوگوں کا گھرہے) اتنی گہری ہے کہ اگر اُس کے اوپر کے کنارہ سے ایک ڈھیلا پھینکا جائے تو ستر برس تک بھی وہ جہنم کے بنچ کے حصہ میں نہیں پہنچتا اور آ دمیوں سے اس مکان کو مجرا جائے گا۔ کس قدر عبرت کا مقام ہے، نیز ہمیں یہ بھی بتایا گیا ہے کہ جنت (جواللہ کے فرماں بردار بندوں کا مکان ہے)

انطلق الخ: [وسبب بعثهم إلى ذلك الموضع: أنَّ عمر الله العجم قصدوا حرب العرب، فأرسل هذا الجيش لينزل بين أرضي العرب والعجم، ويرابطوا هناك، ويمنعوا العجم عن بلاد العرب.] فأقبلوا: قال القاري: فعل ماض من الإقبال، يمعنى توجهوا، قال المناوي: أي: توجهوا إلى المحل الذي أمرهم عمر بالانطلاق إليه، وسبب أمرهم بذلك السير ومكثهم بذلك الموضع: أنه كان محل حروج الهند من الجزائر إلى أرض قارس، وكان يزدجر التمس منهم الإعانة لقتال العرب، فأراد عمر أن يرابطوا بذلك الثغر ليضبطوا ذلك الجهة. بالمربد: بكسر ميم فسكون ففتح موحدة، موضع بالبصرة، وأصلها من: "ربد بالمكان" إذا أقام به، وهو موضع حبس الإبل، أو تجفيف الرطب.

الكُذَّان: بفتح الكاف وتشديد الذال: حجارة رخوة مائلة إلى البياض، والبصرة أيضاً: حجارة رخوة مائلة إلى البياض.

فقالوا: ما هذه؟ قالوا: هذه البصرة، فساروا حتى إذا بلغوا حِيَالَ الجسر الصغير فقالوا: ههنا أُمرتم.

اس قدر و سیج ہے کہ اس کے دروازہ کی چوڑائی میں ایک جانب سے دوسر کی جانب تک چاہیں ہرس کی مسافت ہے اور آس آو میوں ہی ہے وہ بھی پُر کی جائے گل (اس لئے ایے اعمال اختیار کرو جن کی وجہ سے پہلے مکان سے نجات ملے اور اس مکان میں جو اللہ کی رضاکا مکان ہے، داخلہ نصیب ہو۔ اس کے بعد اپنا گزشتہ حال) بیان کیا کہ میں نے حضور اقد س سیج کے ساتھ اپنی یہ حالت و یکھی ہے کہ میں اُن سات آ دمیوں میں سے ایک ہوں جو اُس وقت حضور اقد س سیج کے ہمراہ سے مارے پاس کھانے کے اگر دختوں کے پیوں کی ساتھ اُن کے کھانے سے ہمارے منہ چھل گئے تھے۔ بھے، ہمارے پاس کھانے کے لئے در ختوں کے پیوں کے سوا پھے بھی نہ تھا، اُن کے کھانے سے ہمارے منہ چھل گئے تھے۔ بھے انفاقا ایک چادر مل گئی تھی جس کو میں نے اپنے اور سعد کے در میان نصف نصف تقیم کر لی (حق تعالی بل بنا نے اُس کھا کہ اُس نہ ہو گئی جا کا امیر نہ ہو گئی جا کا امیر نہ ہو گئی جا کا امیر نہ ہو گئی ہا کہ این ہو گئی ہی ایسا نہیں جو کس جگہ کا امیر نہ ہو (چو نکہ یہ ہما تا سے کوئی بھی ایسا نہیں جو کس جگہ کا امیر نہ ہو (چو نکہ یہ ہما تا سے بھو م ہوگا اس لئے کہ) ہم سات میں معالمہ ہے جو تم کو بعد میں آنے والے امراء کے تجربہ حال سے معلوم ہوگا اس لئے کہ) تم اُن امراء کا عظم یہ ترین معالمہ ہے جو تم کو بعد میں آنے والے ہمراء کے تجربہ حال سے معلوم ہوگا اس لئے کہ) تم اُن امراء کا عظم یہ ترین معالمہ ہے جو تم کو بعد میں آنے والے ہیں۔

فقالوا: أي: استفهم بعضهم بعضا. قالوا: أي أحاب بعضهم، فالجملة الأولى استفهام، والثانية حواب البعض، وليس في بعض النسخ ههنا لفظ: "قالوا" فلا يبعد أن يكون همزة الاستفهام مقدرة، وفي معجم البلدان: أن المسلمين حين وافوا مكان البصرة تظروا إليها من بعيد، وأبصروا الحصا عليها فقالوا: "إن هذه أرض بصرة"، يعنون حصبة فسميت بذلك، ثم ذكر أقوالا أخر في وجه تسميتها بذلك.

البصرة: قال القاري: بناها عتبة بن غزوان في خلافة عمر في سنة سبع عشر، وسكنها الناس سنة ثمان عشر. قيل: لم يعبد بأرضها صنم. وفي فتوح البلدان: لما نـزل عتبة بن غزوان الخريبة كتب إلى عمر يعلمه نـزوله إياها، وإنه لابد للمسلمين من منـزل يشتون به إذا شتوا، ويكنسون فيه إذا انصرفوا من غزوهم، فكتب إليه: أن اجمع أصحابك في موضع واحد، وليكن قريباً من الماء والمرعى، فكتب إليه: إن وجدت أرضا كذا وكذا، فكتب إليه: أن أنـزلها الناس، فأنـزلهم إياها، فبنوا مساكن بالقصب، وبني عتبة مسجداً من قصب، وذلك في سنة أربع عشر، إلى آخر ما بسطه. الجسر الصغير. كان ذلك الجسر على الدجلة في عرضها، يسير عليه المشاة والركبان، واحترز به عن الجسر الكبير، وهو عند بغداد، بينهما عشرة أيام. ههنا: [أي: في هذا المكان أمركم أمير المؤمنين عمر في بالإقامة لأجل حفظ بلاد العرب من العجم.]

فنزلوا -فد كروا الحديث بطوله- قال: فقال عتبة بن غزوان: لقد رأيتني وإني لسابع سبعة مع رسول الله على مالنا طعام إلا ورق الشجر، حتى تقرّحت أشداقنا، فالتقطتُ بُردةً

فاكدہ: بظاہر حضرت سعد كا مقصد اپنی اس حالت كے بيان كرنے سے دوامر ہيں: اول بير كه دين كے بارے ميں جو مشقت اٹھائی جاتی ہے اس كا ثمرہ دنیا میں بھی اكثر ملتا ہے،ت واس لئے تم لوگ جو مشقت برداشت كروگے انشاء الله اُس كا ثمرہ پاؤ گے۔ دوسرے بير كه اس وقت كے امراء سے اگر كوئی ناگواری كی بات تم كو پیش آئے اُس كو برداشت كروكہ بير بہت غنیمت ہے اُن حالات كے اعتبار سے جو عنقریب آئے والے ہیں۔

فذكروا: المراد بالجمع ما فوق الواحد، وفي نسخة: "فذكرا" وهو الظاهر؛ لأن الضمير راجع إلى خالد وشويس، وفي نسخة: "فذكر" بالإفراد، أي: ابن بشار، على ما ذكره ابن حجر والمناوي، أو أبو نعامة، كما اختاره القاري. الحديث: ذكره الطبري في تاريخه بهذا السند إلى حالد وشويس قالا: بعث عمر بن الخطاب عتبة بن غزوان، فقال له: انطلق أنت ومن معك، حتى إذا كنتم في أقصى أرض العرب وأدنى العجم فأقيموا، فأقبلوا حتى إذا كانوا بالمربد وجدوا هذا الكذان، قالوا: ما هذه البصرة! فساروا حتى بلغوا حيال الجسر الصغير، فإذا فيه خلفاء وقصب نابتة، فقالوا: ههنا أمرتم، فنسزلوا دون صاحب الفرات، فأتوه فقالوا: إن ههنا قوماً معهم رأية وهم يريدونك، فأقبل في أربعة آلاف أسوار فقال: ماهم إلا ما أرى، احعلو في أعناقهم الجبال، وأتوني بهم، فجعل عتبة يرجل وقال: إني شهدت الحرب مع النبي ﷺ، حتى إذا زالت الشمس قال: احملوا، فحملوا عليهم فقتلوهم فلم يبق أحد إلا صاحب الفرات، أخذوه أسيراً، فقال عتبة بن غزوان: ابغوا لنا منــزلا هو أنزه من هذا، وكان يوم عكاك ودمد، فرفعوا له منبراً، فقام يخطب فقال: إن الدنيا قد تصرمت وولّت حذاءً، و لم يبق منها إلا صبابة كصبابة الإناء، ألا وإنكم منتقلون منها إلى دار القرار، فانتقلوا بخير ما بحضرتكم، وقد ذكرلي: لو أن صخرة ألقيت من شفير جهنم هوت سبعين خريفا، ولتملئنه أوَعجبتم، ولقد ذكرلي: إنما بين مصراعين من مصاريع الجنة ميسرة أربعين عاماً، وليأتين عليه يوم وهو كظيظ، ولقد رأيتني وأنا سابع سبعة، الحديث. وقد ذكر الخطبة الحاكم في المستدرك بسنده إلى حميد بن هلال، عن خالد بن عمير بنحو هذا، وقال: صحيح على شرط مسلم، وأقره عليه الذهبي. سبعة: [أي: في الإسلام فإنه أسلم بعد ستة نفر، قاله القاري.] تقرحت أشداقنا: [أي: ظهر في حوانبها قروح من خشونة ذلك الورق وحرارته. إ فالتقطت: [أي: أحذت من الأرض، وقال ميرك: الالتقاط: أن يعثر على الشيء من غير قصد وطلب.] بُودة: بضم الباء الموحدة وسكون الراء المهملة، الشملة المخطط، وقيل: كساء أسود مربع. قسمتها بيني وبين سعد، فما منا من أولئك السبعة أحد إلا وهو أمير مصر من الأمصار، وستجرّبون الأمراء بعدنا. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، حدثنا روح بن أسلم أبو حاتم البصريّ، حدثنا حمّاد بن سلمة، حدثنا ثابت، عن أنسٍ في قال: قال رسول الله ﷺ: لقد أخفت في الله، وما يُخاف أحد، ولقد أوذيتُ في الله، وما يُؤذَى أحد،

(2) حضرت انس والله فرماتے ہیں کہ حضور اقدس الفیکیا نے ارشاد فرمایا کہ میں اللہ کے راستے میں اُس وقت خوف دلایا گیا ہوں جس وقت کوئی بھی نہیں ستایا گیا۔ مجھ پر تمیں شب وروز ایس جس وقت کوئی بھی نہیں ستایا گیا۔ مجھ پر تمیں شب وروز ایسے گزرے ہیں کہ میرے اور بلال کے کھانے کے لئے کوئی چیز ایسی نہیں تھی جس کو کوئی جاندار کھا سکے بجز اُس تھوڑی کی مقدار کے جو بلال کی بغل میں چھی ہوئی تھی۔

فائدہ: یہ قصد جیسا کہ مصنف رالطبیلیہ نے اپنی جامع میں لکھا ہے، کسی وقت مکہ عکر مہ سے باہر تشریف لے جانے کے زمانہ کا ہے جو ججرت کا زمانہ نہیں، اس لئے کہ ہجرت کے سفر میں حضرت بلال بٹائٹی آ پ کے ساتھ نہ تھے بلکہ اُس کے علاوہ کسی اور موقع پر یہ قصد پیش آیا۔ حضور کے ارشاد میں ''اُس وقت خوف ولایا گیا ہوں'' کا یہ مطلب ہے کہ ابتدائی زمانہ میں جب میں اکیلا تھا، کوئی رفیق اور ساتھی نہ تھا، اُس وقت مجھے اللہ کے راستہ میں اذبیت و تکالیف پہنچائی گئیں اور ڈرایا گیا اور قاعدہ کی بات ہے کہ مجمع میں مصیبت ہلکی بن جاتی ہے اور تنہا شخص کو اذبیت زیادہ پہنچی ہے۔

سعد: أي: ابن أبي وقاص على مافي الأصول المصححة، وفي بعض النسخ: سبعة، وهو سهو؛ لما في رواية مسلم: فقسمتها بيني وبين سعد بن مالك، فاتسزرت بنصفها واتسزر سعد بنصفها، قاله القاري. قلت: ولفظ الحاكم في المستدرك: فشققتها بيني وبين سعد بن أبي وقاص فارس الإسلام. وستجوّبون: [أي: ستحدولهم ليسوا مثلنا في الديانة والإعراض عن الدنيا، وكان الأمر كذلك.] روح: بفتح الراء وسكون الواو وآخره حاء مهملة، و"أسلم" على وزن أكرم. أخفت في الله: [أي: أخافني المشركون بالتهديد والإيذاء الشديد بسبب إظهاري لدين الله وتبليغه.] وما يُخاف: بضم أوله، أي: والحال أنه لا يخاف أحد غيرى؛ لأبي كنت وحيداً في ابتداء إظهار ديني، أو ما يخاف مثل ما أخفت، وكذا الكلام في قوله: "ولقد أوذيت"، وقال المناوي: أو هو دعاء، أي: حفظ الله المسلمين عن الإخافة، أو ما بالغة في الإخافة، وذلك متعارف في اللغة، يقال: في بلية لا يبلي بها أحد.

ولقد أتت على ثلاثون من بين ليلة ويوم، ومالي ولبلال طعام يأكله ذو كبد إلا شيء يواريه إبط بلال. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، أنبأنا عفّان بن مسلم، حدثنا أبان بن يزيد العطّار، حدثنا قتادة، عن أنس بن مالك على، أن النّبي على لم يجتمع عنده غداءٌ ولا عَشَاءٌ من خيزٍ ولحم إلا على ضَفَف. قال عبد الله: قال بعضهم: هو كثرة الأيدى. حدثنا عبد بن حُميد، حدثنا محمّد بن المنوافيات المنوافيات المنافيات المنافيات المنافيات المنافيات عن مُسلم بن جُندُب، عن أنوفل بن إياس الهذلي قال: كان عبد الرحمن بن عوف لنا جليساً،

<sup>(</sup>۸) حفرت انس فل فی کی جمعی حضور اقدس فی کی کی کی کھانے میں یا شام کے کھانے میں یا شام کے کھانے میں روئی اور گوشت دونوں چیزیں جمع نہیں ہوتی تھیں مگر حالتِ ضفف میں۔ فائدہ: ضفف کے متعلق علاء کے مخلف اقوال ہیں۔ چنانچہ حضور کے گزراو قات کے بارے میں جو باب پہلے ذکر ہو چکا ہے، اُس کی اخیر حدیث کے ذیل میں اس کی مفصل تقریر گزر چکی ہے۔ اگر چہ اس حدیث کا مضمون اُس سے مخلف ہے جو وہاں گزری ہے۔ اس کا بظاہر مطلب یہ ہے کہ جب حضور تنہا ہوتے سے جب تو جو میس ہوتا وہی نوش فرمالیتے خواہ خالی روٹی ہو یا تنہا گوشت ہو، البتہ جب مہمان ہوتے تواس کا اہتمام فرماتے کہ دونوں چیزوں کو میں کیا جائے اس لئے دونوں کا اجتماع مجمع ہی کے وقت ہوتا تھا۔

<sup>(9)</sup> نو فل بن ایاس کہتے ہیں کہ عبد الرحمن بن عوف جو عشرہ میں سے ایک صحابی ہیں، ہمارے ہم نشین تھے اور حقیقت میں بہترین ہم نشین تھے۔ایک مرتبہ ہم ان کے ساتھ کسی جگہ سے لوٹے، واپسی میں ان کے ساتھ ہی ان کے مکان پر چلے گئے۔

هن بين ليلة: تأكيد للشمول أي: ثلاثون يوما وليلة متواترات ولا ينقص منها شيء. ذوكبد: أي حيوان، أي: ما معنا طعام، سواء يأكله الدّواب أو الإنسان. إبط بلال: [أي: إلا شيء يسير، فكتّى بالمواراة تحت الإبط عن كونه يسيرا حداً. ويعلم من ذلك أنه لم يكن إذ ذاك ظرف يضع الطعام فيه من منديل ونحوه] يعني كان إذا ذاك رفيقي، قال المصنف في حامعه: كان هذا لما خرج من مكة هاربا، واعترضه العصام: بأن بلالاً لم يكن معه حين الهجرة، وقال المناوي: الظاهر أن المصنف لم يرد حروجه مهاجراً فإنه قد قدم أنه خرج قبل الهجرة إلى الطائف وغيره.

ضفف: قوله: ضفف، تقدم الكلام على هذا اللفظ في حديث مالك بن دينار في آخر باب المعيشة المتقدم. عبد الله: أي: عبد الله بن عبد الرحمن شيخ المصنف.

وكان نعم الجليس، وإنه انقلب بنا ذات يوم، حتى إذا دخلنا بيته دخل فاغتسل، ثم خرج، وأُتينا بصحفة فيها خبز ولحم، فلمّا وُضِعت بكى عبد الرحمن، فقلت له: يا أبا محمّد! ما يُنكِيك؟ قال: الباء للتعدية، الصحفة كاسه، الصحاف مع هلك رسول الله عليه، ولم يشبع هو وأهل بيته من خبز الشعير، فلا أرانا أخِرنا لما هو خير لنا. ولماء: فارق الدنيا]

انقلب بنا: الباء بمعنى مع أو المصاحبة، أي: انقلب معنا أو مصاحباً لنا مع السوق، ويحتمل أن يكون للتعدية، أي: ردنا من الطريق، قاله القاري، واحتار المناوي الأحير. وأُتينا: ببناء المجهول من الإتيان، قاله القاري والمناوي.

فلا أرانا: بضم الهمزة على بناء المجهول، أي; فلا أظن إيانا. أخرنا إلخ: [أي: أبقينا موسّعا علينا لما هو حير لنا؛ لأن من وُسّع عليه يخاف أنه ربما عجّلت له طيباته في الحياة الدنيا.]

# بابُ ما جاء في سنّ رسول الله عَلَيْكُ

حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا رَوح بن عُبادة، حدثنا زكريّا بن إسحاق، حدثنا عمرو بن دينار، عن أبن عباس الله على قال: مكث النبي الله عكم ثلاث عشرة سنة يوحى إليه، وبالمدينة عشراً وتُوفّى وهو ابن ثلاث وستين.

## باب۔ حضور اقد س طلقائیا کی عمر شریف کا ذکر

فائدہ: حضور اقد س النظائیا کی عمر شریف کے بارے میں تین روایتیں وارد ہوئی ہیں، سب سے زیادہ صحیح جو جمہور محدثین اور مور خین کے بزدیک رائج ہے وہ یہ ہے کہ حضور کی عمر شریف تریسٹھ سال کی ہوئی ہے، دوسری روایت ساٹھ برس کی بھی وارد ہوئی ہے جس کے متعلق خیال ہے کہ گننے میں بسااو قات کسر کو چھوڑ دیا جاتا ہے، اس لئے ساٹھ کہہ دیا، اور تیسری روایت پنیسٹھ کی ہے جس کے متعلق کہا جاتا ہے کہ اُس میں سن ولادت اور سن وفات دونوں کو مستقل سال شار کر لیا گیا۔ اس بیس مصنف والنہ علیہ نے چھ حدیثیں ذکر فرمائی ہیں:

(۱) ابن عباس وقط فرماتے ہیں کہ حضور اقد س النظافیہ نبوت کے بعد تیرہ سال مکہ کرمہ میں رونق افروز رہے، ان تیرہ برس میں وحی نازل ہوتی رہی، اُس کے بعد مکہ کرمہ سے ہجرت فرمائی اور دس سال مدینه منورہ میں قیام رہااور تر یسٹھ سال کی عمر میں وصال ہوا۔ فاکدہ: حضور اقد س النظافیہ کی عمر شریف میں مختلف روایات وارد ہوئی ہیں جن کا مخضر تذکرہ کتاب کے شروع میں بھی گزر چکاہے، محد ثین اور اہل تاریخ کے نزدیک یجی روایت زیادہ صحیح ہے۔

سن رسول الله ﷺ: أي: مقدار عمره الشريف، وسميت الجارحة سنا؛ لأنه يستدل بما على طول عمره، وقال في المصباح: السن إذا عنيت بما العمر مؤنثة؛ لأنها بمعنى المدة. يوحى إليه: أي باعتبار بحموعها؛ لأن مدة فترة الوحي وهي سنتان ونصف من جملتها. وبالمدينة عشرا: [أي: عشر سنين باتفاق، فإلهم اتفقوا على أنّه أقام بالمدينة بعد الهجرة عشر سنين كما اتفقوا على أنّه أقام بمكة قبل البعثة أربعين سنة، وإنما الخلاف في قدر إقامته بمكة بعد البعثة، والصحيح أنه ثلاث عشر سنة، فيكون عمره الشريف ثلاثا وستين سنة.] ابن تلاث: قال البخاري: هذا أكثر، ورجح أحمد أيضاً هذه الرواية. قال ميرك: في قدر عمره ﷺ ثلاث روايات، وهي أصحها وأشهرها.

حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا محمد بن جعفر، عن شعبة، عن أبي إسحاق، عن عامر بن سعد، عن جرير، عن معاوية هو أنه سمعه يخطب قال: مات رسول الله وهو ابن ثلاث المن المن المن المن الله الله الله المن وهو ابن ثلاث وستين، وأبو بكر وعمر، وأنا ابن ثلاث وستين. حدثنا حُسين بن مهدي البصري، حدثنا عبد الرزاق، عن ابن جُريج عن الزهري، عن عروة، عن عائشة ها أن النبي المن مات وهو ابن ثلاث وستين سنة.

(۲) امیر معاویہ ڈائنٹو نے ایک مرتبہ خطبہ میں یہ فرمایا کہ حضور اقد س سی کا وصال تر یسٹھ سال کی عمر میں ہوا۔ حفزات شیخین ڈائنٹیا یعنی حفزت ابو بکر صدیق اور حفزت عمر ڈائنٹیا کا وصال بھی تر یسٹھ سال کی عمر میں ہوا، میری بھی اس وقت تر یسٹھ سال کی عمر ہے۔ فائکہ ہی: یعنی کیا بعید ہے کہ جھے بھی یہ طبعی اتباع نصیب ہو جائے۔ محد ثین نے لکھا ہے کہ حفزت معاویہ ڈائنٹو کی یہ تمنا بوری نہیں ہوئی اس لئے کہ اُن کا وصال تقریباً ای سال کی عمر میں ہوا ہے۔ حفزت عثان ڈائنٹو کا ذکر اس حدیث میں نہیں گیا، عالا نکہ ان ہے بہت خصوصیت تھی، اس کی وجہ ظاہر ہے کہ حضزت عثان ڈائنٹو کا انقال اس سال سال صدیث میں ہوا امام تر ندی تراہ ہوگئی کی غرض اس روایت کے ذکر کرنے سے پہلی روایت کی تائید اور تقویت ہے کہ حضور کا وصال تر یسٹھ سال کی عمر میں ہوا۔ واراس بارے میں طبعی اتباع حضراتِ شیخین ڈائنٹو کی تھیب ہوا۔

(۳) حضرت عائش ڈائنٹو ہی تقویت مقصود ہے بعنی حضور کا وصال تر یسٹھ سال کی عمر میں ہوا۔ فائکہ ہی اس روایت ہے ناہر پر نہیں ہیں۔ کے خلاف جو روایتیں ہیں وہ صبحے نہیں ہیں یا سے ظاہر پر نہیں ہیں۔

أنه سمعه: يعني أن حريراً سمع معاوية حال كونه خطيباً. ثلاث وستين: [أحسن العمر ثلاث وستون كعمره ﷺ وصاحبيه، ولهذا لما بلغ عمر بعض العارفين هذا السن هـيّا له أسباب مماته إيماءً إلى أنه لم يبق له لذّة في بقية حياته.] وأنا ابن إلخ: أي: فأنا متوقع أن أموت في هذا السن موافقة لهم، قال ميرك: لكن لم ينل مطلوبه، بل مات وهو قريب من ثمانين، فقيل: بلغ ثمان وسبعين، وقيل: ثمانين، وقيل: ستا وثمانين. ابن جريج: [عبد الملك بن عبد العزيز بن حريج.]

حدثنا أحمد بن منيع ويعقوب بن إبراهيم الدَّورقيّ قالا: حدثنا إسماعيل بن عُليّة، عن حالد الحدّاء، حدثني عمار مولى بني هاشم، قال: سمعت أبن عباس يقول: توفي رسول الله على وهو ابن خمس وستين. حدثنا محمد بن بشّار ومحمد بن أبانٍ قالا: حدثنا معاذ بن هشام، حدثني أبي، عن قتادة، عن الحسن، عن أدَغْفَل بن حَنْظَلة أن النبي على قبض وهو ابن خمس وستين. قال أبو عيسي: ودَغْفَل لا نعرف له سماعاً من النبي على وكان في زمن النبي خمس وستين. قال أبو عيسي: ودَغْفَل لا نعرف له سماعاً من النبي على وكان في زمن النبي بي رحلا. حدثنا إسحاق بن موسى الأنصاريّ، حدثنا معن، حدثنا مالك بن أنس، عن ربيعة بن أبي عبد الرحمن،

(۳) ابن عباس بطان سے بیہ منقول ہے کہ حضور کا وصال پینسٹھ سال کی عمر میں ہوا۔ فاکدہ: بیہ روایت بہلی سب روایتوں کے خلاف ہے۔ باب کے ختم پر بھی اس کی کچھ گفتگو آئے گی اور پہلے بھی گزر چکی ہے۔

(۵) وغفل بن حظلہ سدوسی سے بھی یہی روایت ہے کہ حضور اقد سی النگائی اگا وصال پنیسٹھ سال کی عمر میں ہوا۔ فاکدہ: امام ترندی راہنے یک اس حدیث کے بعد فرماتے ہیں کہ وغفل حضور اقد سی النگائی کے زمانہ میں موجود تھے اور بڑی عمر کے تھے، مگر حضور سے اُن کی ملاقات ثابت نہیں۔ گویا ہے بھی اشارہ ہے اس طرف کہ ان کی ہے روایت بھی کسی دوسرے سے سُنی ہوئی ہے۔

إسماعيل: ابن إبراهيم، وعُلية بضم عين مهملة وفتح لام وتشديد تحتية، اسم أمه، وكان يكره أن يقال له: ابن عُلية، لكن غلب عليه بالشهرة. عمار: بفتح فتشديد، ابن أبي عمار مولى بني هاشم، وفي نسخة: عمارة، وهو سهو من الكاتب، فإنه ليس من موالي بني هاشم من اسمه عمارة، وأيضاً ليس فيمن روى عن ابن عباس ولا في من روى عنه حالد عمارة. ابن خمس وستين: قال المناوي: نسبت هذه الرواية إلى الغلط: وقال القاري: هي متأولة بإدخال سنتي الولادة والوفاة، أو حصل فيها اشتباه، وقد أنكر عروة على ابن عباس، ونسبه إلى الغلط، وقال: إنه لم يدرك أول النبوة ولا كثرت صحبته، بخلاف الباقين. دغفل: بفتح الدال المهملة أول الحروف، ثم معجمة ساكنة ففاء مفتوحة كجعفر.

لا نعرف له سماعاً: قال القاري: ويؤيده ما في التقريب: أن دغفل السدوسي مخضرم، وقيل: له صحبة و لم يصح، وقال الحميدي: ذكر أبو عبد الرحمن تقى بن مخلد في سنده أن دغفلا له صحبة. عن أنس بن مالك على الأمهق، ولا بالآدم، ولا بالجَعْد القَطِط، ولا بالسَّبُط. بعثه الله تعالى على بالقصير، ولا بالأبيض الأمهق، ولا بالآدم، ولا بالجَعْد القَطِط، ولا بالسَّبُط. بعثه الله تعالى على بالمسرسة المند السوطة المند السوطة المند السوطة المند السوطة المند السوطة المند السوطة وأس أربعين سنة، فأقام بمكّة عشر سنين، وبالمدينة عشر سنين، وتوفّاه الله على رأس ستين سنة، وليس في رأسه ولحيته عشرون شعرة بيضاء. حدثنا قتيبة بن سعيد، عن مالك بن أنس، عن المند بن أبي عبد الرحمن، عن أنس بن مالك، نحوه.

(۲) حضرت انس پڑائیٹو فرماتے ہیں کہ حضور اقد س سی گئی نہ زیادہ کیے قد تھے نہ پہتہ قد، (نیز رنگ کے لحاظ سے) نہ بالکل سفید سے نہ بالکل گندی رنگ۔ آپ کے بال نہ بالکل پیچیدہ سے نہ بالکل سیدھے (بلکہ بلکی سی پیچید گی اور گھو مگریالہ پن لئے ہوئے) چالیس سال کی عمر میں آپ کو نبوت ملی، اُس کے بعد دس سال حضور نے مکہ مکر مہ میں قیام فرمایا اور وس سال مدینہ منورہ میں ساٹھ سال کی عمر میں حضور کا وصال ہوا، اُس وقت آپ کے سر مبارک اور واڑھی میں تقریباً ہیں بال بھی سفید نہیں ہوں گے۔ ماکھ سال کی عمر میں حضور کا وصال ہوا، اُس وقت آپ کے سر مبارک اور واڑھی میں تقریباً ہیں بال بھی سفید نہیں ہوں گے۔ فائدہ خصور انس پڑائیٹو کی بیے حدیث کتاب کے بالکل شروع میں گزر چکی ہے، اُس کے فائدہ میں بھی ان تینوں روایتوں کا ذکر کیا گیا ہے اور مختلف روایات میں توجیہ بھی ذکر کر دی گئی۔ علاء کا اس پر اتفاق ہے کہ عمر شریف کے بارے میں تریسٹھ سال کی روایت سے سی قسم کی غلطی ہوئی۔ وایت صبح ہے، باقی روایت اُس کی طرف راجع کی جاستی ہیں، یا اُن میں بنچ کے راویوں سے سی قسم کی غلطی ہوئی۔ چنانچہ حضرت انس نوائٹو کی اس روایت کے متعلق یہ توجیہ کی جاتی ہے کہ سمانتی میں بسااو قات صرف وہائیاں ذکر کر دی جاتی ہیں، اوپر کی اکا ئیوں کو چھوڑ دیا جایا کرتا ہے۔ حضرت عائش فرائٹو کی جانچ عروۃ بن الزبیر نے حضرت ابن عباس فرائٹو کی کی بیل ہو اور میں اور دیا جایل کی جائے کی جانچ عروۃ بن الزبیر نے حضرت ابن عباس فرائٹو کی کی بیل ہو بی اور کی میں کی تعلی قاری والسے نے اُس کو وضاحت سے تحریر فرمایا ہے۔

آله سمعه: يعني أن عبد الرحمن سمع عن أنس أنه كان يقول. ولا بالأبيض الأمهق: [أي: البالغ في البياض كما في الجص"، بحيث لا حمرة فيه أصلا، فلا ينافي أنه ﷺ كان أبيض مُشربا بحمرة.] عشر سنين: [أي: بعد فترة الوحي، فلا ينافي أنه أقام بما ثلاث عشر سنة. اتفقوا على أنه أقام بالمدينة بعد الهجرة عشر سنين، وبمكة قبل النبوة أربعين سنة وإنما الخلاف في قدر إقامته بمكة بعد النبوة وقبل الهجرة، والصحيح أنه ثلاث عشر سنة، ووجه الخلاف في مدة البعث والدعوة؛ لأن دعوته بحاهرة بعد ثلاث وأربعين بعد نسزول آية: ﴿فَاصَّد عُ بِما نَوْمَرُ وَأَعْرِضْ عِن الْمُشْرِكِينَ ﴾. [الحجر: ٩٤]

#### بابُ ما جاء في وفاة رسول الله عَلَيْنُ

حدثنا أبو عمّار الحُسين بن حريث وقتيبة بن سعيد وغير واحد، قالوا: حدثنا سفيان بن عيينة،

### باب۔ حضور اقد س النظائی کے وصال کا ذکر

فائدہ: حضور اقد س النظافی کا وصال باتفاقی اہل تاریخ دو شنبہ کے روز ہوا ہے لیکن تاریخ میں اختلاف ہے۔ اکثر مؤر خین کا قول بارہ رہے الاول کا ہے۔ مگر اُس میں ایک نہایت قوی اشکال ہے، وہ یہ کہ سنہ ۱۰ ھ کی نو ذی الحجہ جس میں حضور اقد س النظافی جے موقع پر عرفات میں تشریف فرما تھے، وہ جمعہ کا دن تھا، اس میں کی کا اختلاف نہیں ہے، نہ محد ثین کا نہ مؤر خین کا۔ حدیث کی روایات میں بھی کثرت ہے اس کی تصر تک ہے کہ حضور کا جج یعنی نو ذی الحجہ جمعہ کو ہوا، اس کے بعد خواہ ذی الحجہ، محرم اور صفر تینوں مہینوں ۳۰ ون کے ہول یا ۲۹ ون کے یا بعض مہینے ۲۹ کے اور بعض ۳۰ کے، غرض کسی صورت سے بھی بارہ رہے الاول دو شنبہ کی نہیں ہو عتی، ای لئے بعض محد ثین نے دوسرے قول کو ترجیح دی کہ حضور کا وصال دور بھیالول کو ہوا۔ حضور کے مرض کی ابتداسر کے درد سے ہوئی، اُس روز حضور اقد س سینے کی کشرت عائشہ کی خور بیبیوں کی بیس مرض میں شدت پیدا ہوئی، ای حالت میں حضور بیبیوں کی بیس مرض میں شدت پیدا ہوئی، ای حالت میں حضور بیبیوں کی بیس مرض میں شدت پیدا ہوئی، ای حالت میں حضور بیبیوں کی بیس عنور بیبیوں کی تقسیم پوری فرماتے رہے، مگر جب مرض میں زیادہ شدت ہوگئ تو حضور کے ایماء پر تمام بیبیوں نے حضرت عائشہ بیبیوں کے مکان پر بیاری کے ایام گزارنے کو اختیار کر لیا تھا، اس کے حضرت عائشہ فرائی کے دولت کدہ پر حضور کا وصال ہوا۔

باب: [أي: باب بيان الأحاديث التي وردت في تمام أجله الشريف في وفاة: قال القاري: الوفاة بفتح الواو: الموت، من وفي بالتخفيف بمعنى: تم أجله، وتوفي في يوم الاثنين ضحى من ربيع الأول في السنة الحادية عشرة من الهجرة، قيل: للشتين حلتا منه، وقيل: لاثنتي عشرة خلت منه وهو الأكثر، ورجح جمع من المحدثين الرواية؛ لورود إشكال على الثانية، وهو أن جمهور أرباب السير على أن وفاته في يوم الاثنين، واتفق أئمة التفسير والحديث والسير على أن عرفة في تلك السنة كانت يوم الجمعة، فلا يمكن أن يكون يوم الاثنين الثاني عشر من ربيع الأول، سواء كانت الشهور ثلاثين يوما أو تسعا وعشرين. وحله أن يقال: يحتمل اختلاف أهل مكة والمدينة في رؤية هلال ذي الحجة، فيكون غرقها عند أهل مكة الخميس، وعند أهل المدينة الجمعة، وكان الشهور الثلاثة كوامل، فيكون أول ربيع الأول يوم الخميس ويوم الاثنين الثاني عشر منه.

عن الزهريّ عن أنس بن مالك على قال: آخو نظرة نظرتُها إلى رسول الله على: كشف السِّتارة يومَ الاثنين،

کل مدتِ مرض بارہ یا چودہ یوم ہے، اور دوشنبہ کے روز چاشت کے وقت وصال ہے۔ اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ وصال ووشنبہ کے روز ہوااور حاشت کے وقت ہوا۔ اس کے خلاف جوروایت ہوگیاُس کی توجید کی ضرورت ہوگی۔ (۱) حضرت انس ٹالٹنی فرماتے ہیں کہ مجھے جس وقت حضور لٹنگائیا کا آخری دیدار نصیب ہواوہ وقت تھاجب کہ حضور نے مرض الوفات میں دو شنبہ کے روز صبح کی نماز کے وقت دولت کدہ پر پردہ اُٹھایا کہ امتیوں کی نماز کاآخری معائنہ فرمالیں۔اس وقت آپ کا چېرهٔ مبارک صفائی اور انوار اور چیک میں گویامُصحف شریف کا ایک پاک صاف ورق تھا،لوگ اُس وقت صدیق اکبر خلطنی کی اقتداء میں صبح کی نماز ادا کررہے تھے (صحابہ اللی نیم آپ کو دیکھ کر فرطِ خوشی میں پیچھے سٹنے لگے اس خیال سے کہ شاید آپ تشریف لاتے ہوں،اس لئے کہ اس سے پہلے بھی بیاری کے ایام میں حضرت ابو بکر خلیفی نماز پڑھاتے رہے اور جس وقت حضور کوافاقہ ہوتاتھا، تشریف لا کر جماعت میں شرکت فرماتے تھے)حضور نے اشارہ فرمایا کہ اپنی جگہ کھڑے رہواور اُسی دن وصال ہو گیا۔ فاكده: بيه وبي دو شنبه كے روز كا آخرى نظاره بے جس ير حضور النظام نے بيه انداز فرمايا كه نظام شرعى قائم موكيا اور قديمي ر فیق ابو بکر نیابت کا حق ادا کر دے گا اور امت کا بوجھ سنجال لے گا۔ چنانچہ ایبا ہی ہوا جس کو دنیا کی آنکھوں نے دیکھ لیا کہ حضور کے انتقال کا حادثہ جس کے سامنے دنیا کے سارے ہی حوادث کا لعدم اور لاشی ہیں اور اس کے ساتھ ہی ارتداد کا فتنہ اور ساری دنیا کا مقابلہ۔ کیکن اُس کوہ استقلال نے سب ہی کو ہر داشت کیا اور پھر کی چٹان سے زیادہ سخت بن کر ہر مکراؤ کو پاش پاش کر دیا، حق بہ ہے کہ نیابت کا حق ادا کر دیا۔ حضرت عمر جیسا اسلامی ستون کہ دوست دسٹمن سب ہی اُن کی بہادری، شجاعت، قوت کی دھاگ مانتے ہیں، وہ بھی نرمی کی درخواست کریں اور حضرت ابو بکر ڈاپنٹنے ان کو بزدلی کا طعنہ دیں۔

آخو نظرة: [يعني آخر نظرة نظرتها إلى رسول الله ﷺ نظرة إلى وجهه الكريم حين كشف الستارة، أو زمن آخر نظرة نظرتها إلى رسول الله ﷺ هو يوم الاثنين.] كشف الستارة: أي: أمر بكشف الستارة المعلقة على باب البيت، وكانوا يعلقون الستور على البيوت. يوم الاثنين: منصوب على الظرفية، فلفظ "كشف الستارة" ساد مسد الخبر، أي: آخر نظرة نظرتها إلى وجهه حين كشف الستاره يوم الاثنين، وقيل: مرفوع على أنه خبره، وقوله: "كشف" بصيغة الماضي المعلوم، حال من رسول الله ﷺ، بتقدير "قد" كما قاله بعضهم، أو بدونها كما جوزه آخرون.

فنظرت إلى وجهه كأنه ورقة مُصْحف، والناس يصلّون خلف أبي بكو، فكاد الناس أن يضطربوا، فأشار إلى النّاس أن اثبتُوا، وأبو بكر يؤمُّهم، وألقى السّجف، وتُوفّي رسول الله من آخو ذلك اليوم. حدثنا مصَعدة البصري، حدثنا سُلَيم بن أخضر، عن ابن عون، عن إبراهيم، عن الأسود، عن عائشة على قالت: كنت مسندة النبي الله إلى صدري، أو قالت: إلى حجري، فدعا بطستٍ ليبول فيه، ثم بال فمات على.

(۲) حضرت عائشہ فی خیافرماتی ہیں کہ وصال کے وقت میں نے حضورِ عالی کو اپنے سینہ پر سمارا دے رکھا تھا کہ آپ نے پیشاب کی طشت منگایااور پیشاب سے فراغت عاصل کی،اس کے بعد پھر وصال ہو گیا۔ فائکدہ: حضرت عائشہ فی فی آئے یہ مفاخر میں ہے کہ آخری تلبس ان کو حاصل ہوا۔ حضور دنیا ہے جب تشریف لے گئے اور وصالِ رتی حاصل ہواتو سر مبارک ان کی گود میں تھا۔

مُصحف: بتثليث الميم من أصحف بالضم، أي: جعلت فيه الصحف، قال العصام: وجه الفتح والكسر غير ظاهر؛ لأن اسم المحل من الإفعال كمفعوله، و لم يأت اسم الآلة منهما فهوعلى غير القياس، ثم وجه الشبه هو حسن البشرة وصفاء الوجه واستنارته وهاء النظر، وأغرب الحنفي في قوله: الوجه هو الإهداء والهداية، ولا يظهر أن يكون أمرًا متعلقا بظاهر الصورة، ووجه غرابته لا يخفى. خلف أبي بكر: [أي: قد اقتدوا به في صلاة الصبح بأمره ﷺ]

الستجف: بفتح السين المسهملة، وقيل: بكسر وسكون الجيم: الستر. [هو الستارة نفسها، وهذا هو الذي عبر عنه أوّلا بالستارة.] آخر ذلك اليوم: وهذا ينافي جزم أهل السير، وحكى عليه الاتفاق بأنه توفي حين اشتد الضحى، قال العسقلاني: ويجمع بينهما بأن إطلاق الآخر بمعنى ابتداء الدخول في أول النصف الثاني، وقال ميرك: يجمع بينهما بأن يحمل هذا على تحقق وفاته عند الناس. مسندة: على بناء الفاعل، أي: جعلت ظهره مسنداً إلى صدري. حجوي: [أي: حضني، وهو: مادون الإبط إلى الكشح.] بطست: هو الطس في الأصل، والتاء فيه بدل من السين، ولذا يجمع على طساس، ويصغر على طسيس، وفي المغرب: الطست مؤنثة أعجمية والطس تعريبها، وأشكل بتذكير ضمير "ليبول فيه" ووجه بأنه باعتبار معناه من الظرف وغيره. ثم بال: لعل تراخى البول عن إحضار الطست لضعفه، وفي نسخة: "ثم مال" بالميم، والظاهر أنه تصحيف.

فمات: ظاهره أنه ﷺ مات في حجرها، ويوافقه ما في البخاري عنها: توفي في بيتي في يومي بين سحري ونحري، ولا يعارضه ما للحاكم وابن سعد من طرق: أن رأسه المكرم كان في حجر علي ﷺ لأن كل طريق منها لا يخلو عن شيء، كما ذكره الحافظ العسقلاني، وعلى تقدير صحته يحمل على أهما تناوباه. قلت: وحالة البول تؤيد حضور الزوجة لا غيرها.

(٣) حضرت عائشہ فی فی بین کہ وصال کے وقت حضور اقد سی فی کے قریب ایک پیالہ میں پانی رکھا ہوا تھا کہ اُس میں حضور بار بار ہاتھ ڈالتے سے اور چہرہ مبارک پر پھیرتے سے (کہ یہ شدتِ حرارت اور گھبراہٹ کے وقت سکون کا سبب ہوتا ہے)اُس وقت حضور بارگاوالبی میں یہ وعافرمارہ سے کہ یااللہ! موت کی شدائد پر میری امداد فرما۔

فائدہ: یہ ایک جانب امت کو تعلیم ہے تو دوسری جانب بزع کے وقت جب کہ روح بدن سے نکل رہی ہو، نہایت ثبات و استقلال اور الله بَلْ اَلَّهُ کی طرف غایتِ توجہ کا مظہر ہے کہ بزع کے وقت جب کہ روح بدن سے جدا ہو رہی ہو، تکلیف کا ہونا طبعی اور فطری امر ہے، اُس وقت اللہ ہی سے استدعا اور سہولت کی طلب تھی۔

(۴) حضرت عائشہ فی خیل فرماتی ہیں کہ حضور اقد س سی کی شدتِ تکلیف کے بعد مجھے کسی شخص کے مرض الموت میں تکلیف نہ ہونے پر رشک نہیں ہوتا۔ فاکدہ: اس لئے کہ شدت مرض گناہوں کے مقوط اور مراتب کے بلند ہونے کا سبب ہوتا ہے اور مرض کی شدت پیام اجل ہونے کی وجہ سے استغفار کی کثرت اور موت کی تیاری کا ذریعہ ہے۔

سرجس: كجعفر بمهملات وجيم قاله المناوي، وقال القاري: بفتح فسكون ففتح منصرفا، وفي نسخة بكسر جيم غير مصروف. وهو بالموت: أي: مشغول به، أو ملتبس به.] يمسح وجهه: [لأنه كان يغمى عليه من شدة المرض، فيفعل ذلك ليفيق، ويسن فعل ذلك بمن حضره الموت.] منكرات: المنكر ضد المعروف، والمراد شدائده ومكروهاته، ولا شك أنحا أمور منكرة لايألفه الطبع. سكرات الموت: [أي: استغراقاته، وهذا مما كان بحسب ما يظهر للناس مما يتعلق بحاله الظاهر لأجل زيادة رفع الدرجات والترقي في أعلى المقامات والكرامات، أما حاله على مع الملائكة، فإن جبريل جاءه ثلاثة أيام، كل يوم يقول له: إن الله أرسلني إليك إكراما وإعظاما وتفضيلا، يسألك عما هو أعلم به منك: كيف تحدك؟ وفي اليوم الثالث جاءه بملك الموت فاستأذنه في قبض روحه الشريفة فأذن له، ففعل.] مُبشر: بفتح الموحدة وكسر الشين المعجمة الثقيلة.

قالت: لا أغبط أحداً بهون موت بعد الذي رأيت من شدة موت رسول الله على. قال بحر الوحدة من بال عنر الوحدة من بال عنر الوحدة من بال أرعة ، فقلت له: مَن عبد الرحمن بن العَلاَء هذا؟ فقال: هو عبد الرحمن بن العَلاَء بن اللَّجُلاَج. حدثنا أبو معاوية ، عن عبد الرحمن بن العَلاَء بن اللَّجُلاَج. حدثنا أبو معاوية ، عن عبد الرحمن بن العالاء ، حدثنا أبو معاوية ، عن عبد الرحمن بن أبي بكر - هو ابن المُلَيْكِيّ - عن ابن أبي مُلَيْكَة ، عن عائشة على قالت: لمّا قُبِض معنه الله على المحتلفوا في دفنه ، فقال أبو بكر: سمعت من رسول الله على شيئًا ما نسيته ،

(۵) حضرت عائشہ فیل خیا اور کسی نے میں کہ حضور کے وصال کے وقت آپ کے دفن میں صحابہ وہ کی خیا کا ختلاف ہوا (کسی نے مجد نبوی کو پند کیا اور کسی نے آپ کے صحابہ کے قرب کی وجہ سے بقیع کو، کسی کا خیال جذا اعلیٰ حضرت ابراہیم ملک کا مدفن پر پہنچانے کا ہوا تو کسی کا وطن اصلی ملہ مکر مہ واپس لانے کا۔ غرض مختلف رائیں ہو رہی تھیں)کہ حضرت ابو بکر وہا کے کہ فرمایا کہ میں نے خود حضور اقد س کھنگ کے انہیاء کا وصال اُسی جگہ ہوتا ہے نے فرمایا کہ میں نے خود حضور اقد س کھنگ کے صفور کوآپ کے وصال ہی کی جگہ دفن کرنا چاہئے۔

فاكده: چونكه حضور اقدى المنظينية كے بعد صديق اكبر والنون كے باتھ سے يدسب امور انجام يانے مقدر ہو كيے تھے اس كے

لا أغبط: بكسر الموحدة، أي: لا أغار، وفيه إشعار بأنه لو كان كرامة لكان ﷺ أولى به، والتحقيق أن الشدة كانت في مقدمات الموت لا في نفس سكراته، كما يتوهم، فمراد عائشة ﴿ إِنْ لا أَنْمَىٰ مَنْ غير سبق مرض.

بهون موت: أي: برفقه، من إضافة الصفة إلى الموصوف، أي: بالموت السهل، والهون مصدر، هان عليه الشيء، أي: خفف. [أي: سهولته، ومرادها بذلك: إزالة ما تقرر في النفوس من تميني سهولة الموت؛ لأنما لما رأت شدة موته ﷺ علمت أنما ليست علامة رديئة، بل مرضية، فليست شدة الموت علامة على سوء حال الميت، كما يتوهم، وليست سهولته علامة على حسن حاله. والحاصل: أن الشدة ليست أمارة على سوء ولا ضده، والسهولة ليست أمارة على خير ولا ضده.] من عبد الرحمن بن العلاء متعدد بين الرواة.

اللجلاج: بحيمين وفتح اللام الأولى، كذا في هامش التهذيب عن المغني. هو ابن إلخ: الضمير إلى عبد الرحمن؛ لأن المشهور بهذه النسبة هو عبد الرحمن بنفسه لا أبو بكر. والمليكي بضم الميم مصغراً. المختلفوا: فقيل: في مسجده، وقيل: بالبقيع، وقيل: عند جده إبراهيم عليه، وقيل: يمكة. قال: ما قبض الله نبييًا إلا في الموضع الذي يُحبّ أن يُدفَن فيه، اِدْفِنوه في موضع فراشه.

اس نوع کے مسائل بھی خصوصیت سے حضرت ابو بکر صدیق اللہ ہی کو معلوم تھے۔ نمونہ کے طور پر چند حدیثیں مختصر طور پر نقل کرتا ہوں:

نمبرا: کسی نبی کی وفات اُس وقت تک نہیں ہوتی کہ اُمت میں سے کسی کا مقتدی بن کر نماز نہ پڑھے۔

نمبر ۲: ز کوۃ وصول کرنے کی حدیثیں اور اس کے نصاب۔

نمبر ٣: ميرے گھريعني قبر اور منبر كاور مياني حقد جنت كے باغوں ميں سے ايك باغ ہے۔

نمبر ہم: انبیاء کا کوئی وارث نہیں ہوتا۔

نمبر ۵: حق تعالی جب کسی نبی کو کوئی رزق عطا فرماتے میں تو اُس کا متولی وہ شخص ہوتا ہے جو نبی کا خلیفہ ہو۔

نمبر ٢: جو شخص خليفه اور باد شاہ ہے اور وہ لا پروائی ہے کسی کو نائب بنائے اُس پر اللّه طِلْحَاللّهٰ کی لعنت ہے۔ لا پروائی کا مطلب

یہ ہے کہ حق کی رعایت نہ کرے۔

نمبر ٤: حدِّ زناكي حديث\_

نمبر ۸: جہاد میں مشورہ کی حدیث۔

نمبر ٩: دين كامدار لااله الاالله ير ہے۔

نمبر ١٠: خلافت كاقريش مين هونا\_

نمبر اا: انصار کے فضائل اور ان کے بارے میں خلیفہ کو خیر خواہی کی وصیت۔

نمبر ۱۲: چوری کی سزا۔

نمبر ۱۳: منصف متواضع بادشاه زمین پرالله کاسایه ہے۔

نمبر ۱۱۲ جو یہ جاہے کہ جہنم کی سختی ہے محفوظ رہے اور اللہ کے سایہ میں رہے، مؤمنین پر سختی نہ کرے، ان کے ساتھ رحم

کا برتاؤ کرے۔

الموضع إلخ: أشكل عليه بنقل موسى الله يوسف الله من مصر إلى فلسطين، وأشكل أيضاً أن مقتضى الحديث أن وفاة عيسى الله تكون في الحجرة الشريفة، والتوجيه في كليهما متسع.

حدثنا محمد بن بشّار، وعباس العنبريّ، وسوَّار بن عبد الله، وغير واحد قالوا: أخبرنا يجيى بن سعيد، عن سفيان الثوريّ، عن موسى بن أبي عائشة، عن عُبيد الله بن عبد الله، عن أبن عباس وعائشة هي أن أبا بكر قسبَّل النَّبي في بعد ما مات. حدثنا نصر بن عليّ الجَهْضَمِيّ، حدثنا مرحوم بن عبد العزيز العطّار، عن أبي عمران الجَوْني، عن يزيد بن بَابْنُوسَ، عن "عائشة هي، أن أبا بكر دخل على النبي في بعد وفاته، فوضع فمه بين عينيه، ووضع يديه على ساعِدَيه، وقال: وانبيّاه! واصَفِيّاه! واحليلاه!.

نمبر ۱۵: جو قوم جہاو حچھوڑ دیتی ہے عذابِ عامہ میں مبتلا ہوتی ہے (تاریخ الحلفاء)ان کے علاوہ اور بھی الی روایات ہیں جن کا تعلق حضور کے وصال اور وصال کے بعد کے انتظامات سے ہے۔

(۱) حضرت ابن عباس بنالنگی اور حضرت عائشہ فیل فیما قرماتی ہیں کہ حضرت ابو بکر صدیق بنالنگی حضور کے وصال کے بعد تشریف لائے اور آپ کی پیثانی کو بوسہ دیا۔

فاكدہ: يه حديث مخضر ہے، آئندہ مفضل قصة آرہا ہے۔ يه بوسه دينا تبرك اور تبيّن كا تھا جيباكه شراح حديث نے لكھا ہے، اور بندہ كے ناقص خيال ميں الوواع كا تھاكه محبوب كى دائمي مفارقت ہورہى تھى۔

(۷) حضرت عائشہ فیصفیا فرماتی ہیں کہ حضور منتی فیا کے وصال کے بعد حضرت ابو بکر فیل نے تشریف لائے،آپ کی پیٹانی پر بوسہ دیا اورآپ کے دونوں بازؤوں پر ہاتھ رکھ کریہ فرمایا: ہائے نبی! ہائے صفی! اور ہائے خلیل! فائدہ: بیرالفاظ نوحہ کے طور پر نہیں تھے،

العنبريّ: نسبة ليني العنبر، طائفة من تميم. عُبيد الله: مصغرا، ابن عبد الله بن عتبة بن مسعود. قبل: بتشديد الموحدة. قال القاري: يين عينيه كما سيأتي، أو جبهته كما رواه أحمد، قال المناوي: فعله تيمنا وتبركا واقتداءً بتقبيله على عثمان بن مظعون. المجوني: بفتح الجيم، نسبة إلى دون بطن من أزد. [اسمه عبد الملك ابن حبيب البصري الأزدي، من علماء البصرة، ثقة، توفي سنة ثمان وعشرون ومائة، حرج له الجماعة.] بابنوس: بموحدة فألف فموحدة ساكنة فنون مضمومة فمهملة، بصريّ كذا في المناوي. والبيّاه: بهاء ساكنة للسكت، تزاد وقفا لإرادة ظهور الألف، قال المناوي: فيه حلّ عد أوصاف الميت من غير نوح ولا ندب، أصله: يا نبيّ الحق، آخره ألف الندبة ليمتد بها الصوت ليمتاز المندوب عن المنادي.

حدثنا بِشر بن هلال الصّوّاف البصريُّ، حدثنا جعفر بن سليمان، عن ثابت، عن أنس على الله على الل

اس کئے کوئی اشکال نہیں ہے، مند احمد کی روایت میں ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق بڑا لئے حضور کے سرہانے کی طرف تشریف لائے اور چہرۂ انور پر سر جھکایا اور پیٹانی کو بوسہ دیا اور فرمایا: وانہیاہ! ہائے نبی، اُس کے بعد سر اُٹھالیا، پھر سر جھکایا اور پیٹانی کو بوسہ دیا اور فرمایا: واخلیلاہ!۔

(۸) حضرت انس پانٹو فرماتے ہیں کہ جس روز حضور اقدس سکھی کے مید منورہ تشریف لائے تھے، مدینہ کی ہر چیز منوّر اور روشن بن گئی تھی (اور جب انوار کی کثرت ہوتی ہے تواس قتم کی روشنی محسوس بھی ہو جاتی ہے، رمضان المبارک کی اند حیر ک راتوں میں بسااو قات انوار کی کثرت سے روشنی ہو جاتی ہے) اور جس دن حضور کا وصال ہوا ہے مدینہ کی ہر چیز تاریک بن گئی تھی۔ ہم لوگ حضور کے وصال کے بعد مٹی ہے ہاتھ جھاڑتے نہ پائے تھے کہ ہم نے اپنے قلوب میں تغیر پایا۔ فاکدہ: یہ مطلب نہیں کہ کسی فتم کا اعمال و عقائد میں تغیر ہوگیا تھا بلکہ فیض صحبت اور مشاہدہ وات کے انوار جو ہر وقت مشاہدہ ہوتے تھے، وہ حاصل نہ رہے تھے، چنانچہ اب بھی سالکین کو مشائخ کے یہاں کی حاضری اور غیبت میں انوار کا بین فرق محسوس ہوتا ہے اور اس وقت کسی چیز کی بھی ضرورت نہ تھی، جمالِ جہاں آ راکی زیارت ہی سیکڑوں جلووں سے زیادہ تھی اور کرایا جاتا ہے اور اُس وقت کسی چیز کی بھی ضرورت نہ تھی، جمالِ جہاں آ راکی زیارت ہی سیکڑوں جلووں سے زیادہ تھی اور ایکان واحسان کی اُس انتہائی نبیت کو پیدا کرنے والی تھی جو سیکڑوں مجاہدوں سے بھی پیدا نہیں ہوتی کہ صحافی بنے کے بعد

أضاء: ضاءت وأضاءت بمعنى: استضاءت وصارت مضيئة. قال المناوي: ظاهره أن الإضاءة والإظلام محسوسان معجزة، وأن الإضاءة دامت إلى موته، فعقبها الإظلام من غير مهلة، كما يدل عليه قوله: فلما كان إلخ وقيل: هما معنويان كناية عن صلاح المعاش والمعاد وكمال السرور والنشاط، وعكسه القاري تبعا للطيسبي؛ إذ قال: الأظهر أنهما معنويان، خلافا لابن حجر، حيث قال: الظاهر أنهما محسوسان معجزة. [وقيل: الإضاءة كناية عن الفرح التام لسكان المدينة] التراب: [أي: تراب قبره على الشريف. ونفض الشيء: تحريكه ليزول عنه الغبار.]

حتى أنكرنا قلوبنا. حدثنا محمد بن حاتم، حدثنا عامر بن صالح، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة عن قالت: توفّي رسول الله على يوم الاثنين. حدثنا محمد بن أبي عمر، حدثنا سفيان بن عيينة، عن جعفر بن محمَّد، عن أبيه قال: قُبض رسول الله على يوم الاثنين، فمكث ذلك اليوم وليلة الثلاثاء، ودُفِن من الليل.

الله اور اُس کے رسول کی محبت کے مقابلہ میں تن من، جان و مال سب بے حقیقت چیزیں بن جاتی تھیں۔ چنانچہ صحابہ کرام اُولِائ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ عدل ہے۔

فائكرة: يه پہلے معلوم ہو چكا ہے كه دو شنبہ كے دن حضور كا وصال ہونا محد ثين ومؤرّ خين كا اجماعي مسّلہ ہے۔

(۱۰) امام باقر رہائیں ہے منقول ہے کہ حضور کا وصال دو شنبہ کے روز ہوا، یہ روز اور سہ شنبہ کاروز انتظام میں گزرااور منگل بدھ کی در میان شب میں حضور والا کو قبر شریف میں اُتارا۔ سفیان جو اس حدیث کے راوی ہیں وہ کہتے ہیں کہ امام باقر کی حدیث میں تو یہی ہے جو گزری، لیکن اور روایت میں یہ بھی ہے کہ اخیر حضہ شب میں پھاؤڑوں کی آ واز آتی تھی۔

حتى أنكرنا قلوبنا: [أي: تغيرت حالها بوفاة النبي على عما كانت عليه من الرقة والصفا؛ لانقطاع الوحي ويركة الصحبة وفقدان ما كان يحصل لهم من قبل الرسول على من التأييد والتعليم، ويحتمل أن يراد: إنكار القلوب باعتبار ألها لا تمنع من الإقدام على نفض التراب عليه من ويؤيد هذا الاحتمال ما روي عن أنس بن مالك هم قال: قالت فاطمه الله الساب أنس! أطابت أنفسكم أن تحثوا التراب على رسول الله على إلى بصيغة المتكلم للماضي: أي: تغيرت قلوبنا لوفاته ولم تبق على ما كانت من الرقة والصفا، وفي الحديث حجة لمشائخ الصوفية، وردٌ على من أنكر مجاهدات المشائخ مستدلا بأن الصحابة الله المعلوه. يوم الاثنين: [كما هو متفق عليه عند أرباب النقل.]

عن أبيه: [أي: محمد الباقر بن على زين العابدين بن الحسين بن على، توفي سنة ثمان وأربعين ومائة عن خمس وستين سنة، ودفن بالبقيع مع أبيه وحدّه، وهو من التابعين، فالحديث مرسل.] وليلة الثلاثاء: قال المتاوي: وفي نسخ بدل ليلة الثلاثاء "يوم الثلثاء"، وقال القاري: قوله: "ليلة الثلاثاء" بالمد، وزيد في بعض النسخ بعده: "ويوم الثلاثاء". من الليل: أي: ليلة الأربعاء على ما عليه الأكثر، وفيه أقوال أخر من ليلة الثلاثاء، ويوم الثلاثاء، وغير ذلك قاله المناوي، وقال القاري: قال في حامع الأصول: دفن ليلة الأربعاء وسط الليل، وقيل: ليلة الثلاثاء، وقيل: يوم الثلاثاء، والأول أكثر.

قال سفيان: وقال غيره: يُسمِع صوت المساحي من آخر الليل.

فائدہ: گویا خیر حصنہ شب میں قبر کھودی گئی۔ اس حدیث میں یہ خلجان کیا جاتا ہے کہ حضور اقد س سی فیا کے دفن میں اس قدر تاخیر کیوں کی گئی؟ حالانکہ وفن کی تعیل میں متعدد روایات وارد ہوئی ہیں، لیکن حقیقت یہ ہے کہ اس موقع پر جس قدر مراحل در پیش تھے ان کے لحاظ ہے یہ بھی پچھ تاخیر نہیں ہوئی بلکہ تعیل ہی تھی کہ اول تو اس حادثہ ہائلہ کی وجہ ہو ش و حواس ہی ابو بمر کے علاوہ کس کے رہ گئے تھے۔ کوئی مدہوش تھا، کوئی جیرت زدہ کہ زبان سے بات نہ نگلی تھی، کوئی صدمہ کی شدت سے حضور کے وصال کا یقین ہی نہ کرتا تھا، حضرت عمر جیسا بہادر اور استقلال و شجاعت کا مجسمہ بے قابو تھا، اس کے بعد جو مراحل انتظامیہ در پیش تھے وہ ایک سے ایک بڑھ کر۔ اس لئے کہ سب سے اہم کام اس وقت خلافت کا مسلم تھا کہ تجہیز و شخفین کے ہر ہر جزو میں انسان کی ضرورت تھی کہ ہر جزو میں اختلاف ہو رہا تھا، نیز نبی ہونے خلافت کا مسلم تھا کہ تجہیز و شخفین کے ہر ہر جزو میں انسان کی ضرورت تھی کہ ہر جزو میں اختلاف ہو رہا تھا، نیز نبی ہونے کی وجہ سے ہر ہر جزو میں اختلاف ہو رہا تھا، نیز نبی ہونے کی وجہ سے ہر ہر جزو میں عظم معلوم کرنے کی بھی ضرورت تھی۔

چنانچہ گزشتہ اختلاف سے معلوم ہوگیا کہ کوئی مکہ تکرمہ واپس لے جانے پر مصر تھااور کوئی مدفن ابراہیمی پر لے جانا جاہتا تھا وغیرہ و فغیرہ و نغین ہمیشہ دیکھنے میں آئی تھا وغیرہ و فغیرہ و نغین ہمیشہ دیکھنے میں آئی تھا وغیرہ و فغیرہ و تعفین ہمیشہ دیکھنے میں آئی تھی کہ عام لوگوں کی تجہیز و تعفین ہمیشہ دیکھنے میں آئی مگر کسی نبی کو اس سے قبل دفنانے کی نوبت نہ آئی تھی، کس طرح عنسل دیا جائے، کس طرح نماز پڑھی جائے، ہر مسئلہ میں احادیث کے معلوم کرنے کی ضرورت تھی، چنانچہ کیڑوں ہی میں حضور کو عنسل دیا گیا اور ابغیر جماعت کے علیحدہ علیحدہ نماز پڑھی گئی، جیسا کہ آئندہ آرہا ہے اور تمام مسلمانوں کی علیحدہ نماز کے لئے جتناوقت چاہئے تھاوہ بھی ظاہر ہے۔

المساحي: بفتح الميم وكسر الحاء المهملة جمع مسحاة، وهي كالمجرفة إلا ألها من حديد على ما في الصحاح، وفي النهاية: أن ميمه زائدة؛ لأنه من السحو بمعنى الإزالة والكشف. من آخر الليل: قال القاري: هذا لا ينافي ما في الجامع من أنه وسط الليل؛ لأن المراد بالوسط: الجوف، أو كان الابتداء من الوسط، وانتهى إلى آخر الليل. أوإنما أخر دفنه هي مع أنه يسنُّ تعجيله؛ لعدم اتفاقهم على محل دفنه، و وقوع الاضطراب بين الأصحاب، ودهشتهم من ذلك الأمر الهائل الذي لم يقع قبله ولا بعده مثله، وكألهم أحساد بلا أرواح، وأحسام بلا عقول، حتى أنَّ منهم من صار عاجزا عن النطق، ولاشتغالهم بنصب الإمام الذي يتولى مصالح المسلمين.]

اس کے علاوہ انصار میں بیعت کا مسئلہ بحث میں آجانے سے یہ مہم اور بھی زیادہ سخت بن گئی تھی کہ اگر کوئی نااہل امیر بن گیا تو دین کا سنجالنا مشکل پڑجائے گا اور اُس کو امارت سے ہٹانا ایک مستقل فتنہ کا دروازہ ہوگا، اس لئے اس وقت دین کا تحفظ صرف امارت ہی کے مسئلہ پر موقوف بن گیا تھا۔ چنانچہ شام تک بیعت کا مسئلہ طے ہوا اور دوسرے دن بیعت عامہ ہو جانے کے بعد پھر حضرت صدیق اکبر بھی فیڈے ارشاد کے موافق ہر ہر مرحلہ سہولت سے طے ہوتا گیا۔

(۱۱) ابو سلمہ رفائن کہتے ہیں کہ حضور اقد س للنگائے کا وصال دو شنبہ کے روز ہوا اور سہ شنبہ کو دفن کیے گئے۔ فائکہ ہ: منگل بدھ کی در میانی شب میں حضور اقد س النگائے دفن فرمائے گئے جس کو عرفا منگل کا دن بھی کہا جاسکتا ہے اور بدھ کا دن بھی، اس لئے بیہ روایت بہلی روایت کے بچھ خلاف نہیں۔ بعض علاء نے بیہ بھی کہا کہ خلافت کے مسکہ سے فراغت کے بعد سہ شنبہ کے دن میں تجہیر و تحفین کی ابتدا ہوئی اور چہار شنبہ کی شب میں فراغت ہوئی۔

يوم الثلاثاء: قيل: هذا سهو من شريك، وقيل: يجمع بينهما بأن الحديث الأول باعتبار الانتهاء، وهذا باعتبار الابتداء، يعني: الابتداء بتحهيزه في يوم الثلاثاء، وفراغ الدفن من آخر ليلة الأربعاء. بن نبيط: بنون وموحدة تحتية ومهملة مصغراً، وسلمة هذا ولد نبيط بن شريط بن أنس الأشجعي أبو فراس الكوفي، روى عن أبيه، وقيل: عن رجل، عن أبيه، وعن نعيم بن أبي هند إلى آخر ما قاله.

أخبرنا: ببناء المجهول على ما عليه الأكثر من شارح الشمائل، وقيل ببناء الفاعل، فلفظ "أخبرنا" قبل "سلمة" زائد، ويؤيده فقدانه في بعض النسخ. قال القاري في نسخة صحيحة بخط ميرك: أنبأنا عبد الله بن داود، قال سلمة بن نبيط: أخبرنا بصيغة الفاعل عن نعيم بن أبي هند، قال ميرك: ويؤيده أيضاً ما وقع في بعض النسخ: حدثنا سلمة بن نبيط أن نعيم بن أبي هند. بن شريط: شريط، قال الجزري: بفتح الشين المعجمة صحيح، وبضمها غلط فاحش.

(۱۳) سالم بن عبید صحابی کیتے ہیں کہ حضور اقد س الفائیا کو مر ض الوفات میں بار بار غشی ہوتی تھی اور جب افاقہ ہوتا تو زبان ے یہ نگلتا کہ نماز کا وقت ہوگیا یا نہیں ؟ اور نماز کا وقت ہو جانے کا حال معلوم ہونے پر چونکہ مجد تک تشریف لے جانے کی طاقت نہ تھی اس لئے ارشادِ عالی ہوتا کہ بال ہے کہو کہ نماز کی تیاری کریں اور صدیق اکبر نماز پڑھا ئیں، متعدد مر تبہ ایسا ہی ہوا (لیکن ابو بکر صدیق فیلی طور پر نرم دل پیدا ہوئے تھے، رقت اکثر طاری ہو جاتی تھی اور پھر حضور کے ساتھ کا تعلق، اُن کی بیٹی حضرت عائشہ بھی جانی تھیں کہ میرے باپ ہے آپ کی خالی جگہ نہ دیکھی جائے گی اس لئے ) حضرت عائشہ صدیقہ فیلی نے درخواست کی کہ میرے باپ ابو بکر رقیق القلب ہیں، جب حضور کی جگہ کھڑے ہو کر نماز پڑھا ئیں عائشہ صدیقہ فیلی نے درخواست کی کہ میرے باپ ابو بکر رقیق القلب ہیں، جب حضور کی جگہ کھڑے ہو کر نماز پڑھا نیں اس کے تورونے لگیں گے اور نماز پڑھانے کی طاقت نہیں رکھیں گے ، اس لئے کسی اور کو فرما دیجے کہ نماز پڑھائے۔

اسی طرح حضرت عائشہ فیلی نے متعدد مرتبہ سوال و جواب پر حضور نے ارشاد فرمایا کہ تم یوسف بیک کے قشہ والی عور تیں بننا جا ہتی ہو۔ ابو بکر گائین ہے کہو کہ نماز پڑھا ہیں۔

فائدہ: اس قول کی شرح میں کہ "تم یوسف ویک والی عور تیں ہو" علاء کے چند اقوال ہیں: اول یہ کہ تم ہے مراد صرف عائشہ ویک علیہ کے خدا قوال ہیں: اول یہ کہ تم ہے مراد صرف عائشہ ویک کے عائشہ ویک کے اعتبار سے فرما دیا۔ اس قول کے موافق: (الف) تشیبہ بجابات پر اصراد کرنے میں ہے کہ جیسا زلیخانے ایک ناحق اور نامناسب بات پر حضرت یوسف پر بہت زیادہ اصراد کیا، ایسے ہی تم بھی ایک بے جابات پر اصراد کر رہی ہو۔ (ب) یہ کہ تشیبہ اس بات میں ہے کہ جیسے زلیخانے اپنی

أغمى: بصيغة المجهول أي: غشى، وفي الحديث جواز الإغماء على الأنبياء، بخلاف الجنون، فإنه نقص ينافي مقامهم، وقيد الشيخ أبو حامد من الشافعية بغير الطويل، وبه جزم البلقيني، وقال السبكي: ليس إغمائهم كإغماء غيرهم؛ لأنه إنما يستر حواسهم الظاهرة دون قلوبكم وقوتهم الباطنة؛ لأنما إذا عصمت من النوم الأخف فالإغماء بالأولى، وأما الجنون فيمتنع عنهم قليله وكثيره، قال القاري: لأنه مما نفى الله عنهم مطلقا في مواضع. حضوت الصلوة. [أي: أحضرت صلاة العشاء الأخيرة؛ كما ثبت عند البخاري، أي: أحضر وقتها.]

فقال: مُروا بلالا فليؤذن، ومُروا أبا بكر فليصُلِّ للناس -أو قال: بالناس- ثم أغمي عليه، فأفاق، فقال: حضرت الصَّلوة؟ قالوا: نعم، فقال: مُروا بلالا فليؤذن، ومُروا أبا بكر فليصل بالناس، فقالت عائشة: إن أبي رجل أسيف، إذا قام ذلك المقام بكى، فلا يستطيع، فلو أمرت غيرَه، قال: ثم أغمي عليه، فأفاق، فقال: مُروا بلالا فليؤذن، ومُروا أبا بكر فليُصلّ بالناس، فإنكنّ صواحب -أو صواحبات - يوسف.

ملامت کرنے والیوں کو دعوت کے نام سے بلایا اور ظاہر یہ کیا کہ دعوت مقصود ہے، لیکن اصل مقصد یہ تھا کہ وہ حضرت یوسف کے حسن و جمال کو دیکھ کر زلیخا کو معذور سمجھیں، ایسے ہی حضرت عائشہ ڈولٹھنجا بھی ظاہر تو یہ فرماتی ہیں کہ ابو بکر ڈولٹٹو کو معذور سمجھیں، ایسے ہی حضرت عائشہ ٹولٹھنجا بھی ظاہر تو یہ فرماتی ہیں کہ ابو بکر ڈولٹٹو کہ وقت کی طاقت نہیں رکھتے، لیکن دل میں یہ ہے جیسا کہ خود حضرت عائشہ سے دوسری جگہ منقول ہے کہ جھے حضور سے بار بار مراجعت کرنے کا تقاضااس وجہ سے ہو رہا تھا کہ میرے نزدیک لوگ اُس شخص کو بھی پیند نہ کریں گے جو حضور کی جگہ کھڑا ہو اور اُس کو مخوس سمجھیں گے۔دوسرا قول ہیہ ہے کہ تم سے مراد حضرت عائشہ اور حضرت حفصہ ولٹلٹو کیا ہیں اور حضرت یوسف ملک والی عور توں سے مراد وہ عور تیں ہیں جن کو زلیخا نے دعورت عائشہ اور حضرت حفصہ ولٹلٹو کیا ہیں اور حضرت یوسف ملک والی عور توں سے مراد وہ عور تیں ہیں جن کو زلیخا نے دعورت حفصہ ولٹلٹو کیا ہیں اور حضرت یوسف ملک والیت میں ہے کہ حضرت حفصہ نے بھی اس چیز پر اصرار کیا۔ حضرت حفصہ ولٹلٹو کیا بات پر اصرار میں ہے کہ حضرت عائشہ اور حضرت حفصہ فرا بی تھیں، چنانچہ بعض روایات میں ہے کہ حضرت حفصہ نے بھی اس چیز پر اصرار کیا۔

فليؤذن: بتشديد الذال من التأذين، أي: فليناد بالصلوة، وهو يحتمل كلاً من الأذان والإقامة، والثاني أقرب قاله القاري، وقيل بسكون الهمزة وتخفيف الذال بمعنى: فليعلم. أسيف: فعيل بمعنى فاعل من الأسف، وهو شدة الحزن، أي: يغلب عليه الحزن والبكاء. صواحبات يوسف: [أي: مثلهن في إظهار حلاف ما يبطنَّ، حيث إن زليخا استدعت النسوة، وأظهرت لهن الإكرام بالضيافة، وأضمرت ألهن ينظرن إلى حسن يوسف فيعذر لها في حبه، وعائشة في أظهرت أن سبب مجبها صرف الإمامة عن أبيها: أنّه رجل أسيف، وأنه لا يستطيع ذلك، وأضمرت أن لا يتشاءم الناس به، لأنما ظنت أنه لا يقوم أحد مقامه إلا تشاءم الناس به، والخطاب وإن كان بلفظ الجمع، لكن المراد به واحدة، وهي عائشة. وكذلك الجمع في قوله: "صواحب" الذي هو جمع صاحبة. وصواحبات الذي هو جمع صواحب، فهو جمع الجمع، والمراد به: امرأة العزيز.]

قال: فأمر بلال فأذّن، وأُمر أبو بكر فصلّى بالناس، ثم إن رسول الله الله عليه وحد خِفّة، فقال: انظروا لي من أتّكئ عليه، فجاءت بَرِيرَة و رجل آخر، فَاتّكأ عليهما، فلمّا رآه أبو بكر، اله: اعتدعه عداخرت!

(ب) میں کہ تثبیہ وہی دل کے خلاف بات ظاہر کر کے اصرار کرنے میں ہے کہ (حضرت عائشہ فلی میا کے ذہن میں تو یہ مضمون تھا کہ لوگ حضور کی جگہ حضرت صدایق کو کھڑا ہواد یکھیں گے تو نحوست کا وسوسہ کریں گے اور حضرت عمر فلا تھی کی بیٹی حضرت حفصہ فلی ہیا ہے بھی موافقت پر اصرار کرایا، اور ان کے دل میں اپنے والد کی بڑھو تری ہو کہ نبی کی نیابت کا حق ادا کرنے کا واہمہ ہو، اس لئے حضور نے ان کو پوسف ملی آگے تھے والیوں کے ساتھ تشبیہ دی کہ وہ ظاہر میں تو حضرت پوسف ملی آپ کے ایک موافقت کا اصرار کر دہی تھیں لیکن ور حقیقت ہر ایک اپنی طرف ماکل کرنے کا انداز برت رہی تھی۔

بعض علاء نے وجوہ تثبیہ اور بھی بتلائی ہیں۔ چونکہ حدیث طویل تھی اس لئے اس فائدہ کو مخضر طور پر در میان میں لکھ دیا۔

آگے بقیہ حدیث کا ترجمہ آتا ہے اور پچھ فوائد بھی مخضر در میان میں آگئے۔ بعض روایات میں اس جگہ حضور اقد س النظائی کا یہ اللہ بل بی منقول ہے کہ اللہ بل بی اور مسلمان ابو بکر کے سوا اور کسی کو نہیں مائیں گے)انتثالِ تھم پر حضرت ابو بکر صدیق فائن نے نماز پڑھائی (اور حضور کے وصال تک سترہ نمازیں اوا فرمائیں، اس لئے کہ یہ قصہ جس کا ذکر اوپر سے ہو رہا ہے، تبنج شنبہ کی شام کا ہے، تبنج شنبہ کی شام کا ہے، تبنج شنبہ کے روز حضور اقدس شائی کی طبیعت مبارک زیادہ ناساز رہی اور جمعہ کی شب میں عشاء کی نماز کے وقت کی یہ تمام گفتگو ہے اور عشاء کی نماز سے حضرت ابو بکر زبائی نے نماز پڑھانا شروع کی اور دو شنبہ کے روز

فصلى بالناس: [أي: تلك الصلوة، ومجموع ما صلى بهم سبع عشرة صلاة، كما نقله الدمياطي. أولها عشاء ليلة الجمعة، وآخرها صبح يوم الاثنين الذي توفي فيه رسول الله ﷺ.] فجاءت بويرة: وهي بريرة بنت صفوان، قبطية وحبشية، مولاة عائشة ﷺ. والمراد أنها أرادت توصله إلى الباب، ثم الأصحاب يوصلونه إلى المحراب.

ورجل آخر: قال ميرك: اسمه نوبة بضم النون والموحدة المحققة، كما جاء في بعض الروايات، ووهم من زعم أنه امرأة، قال القاري: في رواية ابن حبان: بريرة ونوبة، وضبطه ابن حجر بضم فسكون ثم قال: إنه أمة هذا، وجاء في رواية الشيخين في سياق آخر رجلان: عباس وعلى، وفي طريق آخر: ويده على الفضل بن عباس ويده على رجل آخر، وجاء في رواية: أحدهما أسامة، وعند الدارقطني: أسامة والفضل، وعند ابن سعد: الفضل وثوبان، وجمعوا بين هذه الروايات على تقدير ثبوت جميعها بتعدّد الخروج، أو بألهم تناوبوا.

عاشت کے وقت حضور کا وصال ہوا، اس لئے کل سترہ نمازیں ہو کیں جو مسلسل حضرت صدیق اکبر والی لئے نے حضور کے شدت مرض کے ایام میں پڑھا کیں۔ بندہ ناکارہ کے نزدیک چونکہ مرض کی ابتدا اس سے بہت پہلے سے تھی اس لئے حضرت ابو بکر والی لئے نے ان ایام میں بھی بھی مجھی مجھی نماز پڑھائی۔ دورانِ مرض میں ایک مرتبہ حضور کو پچھ افاقہ ہوا تو فرمایا: دیکھو کوئی سہارا دیکر معجد تک لے جانے والا ہے ؟اس ارشاد پر دو شخصوں نے حضور کا ہاتھ پکڑا اور حضور اُن کے سہارے مسجد تک تشریف لئے ، حضرت ابو بر صدیق والئے ہے ، حضور کو دیکھ کر پچھے ہٹنے کا ارادہ فرمایا تو حضور نے اشارہ سے منع فرما دیا اور صدیق ابر والئے نے نماز پوری کر دی (بالآخر دو شنبہ کے روز) حضور کا وصال ہو گیا (صحابہ والئے ہم کے اوپر یہ سخت فرما دیا اور حضور کے ساتھ مشکل اور کھن تھا وہ ظاہر ہے، منافقین اور مخالفین کے فتنے اور حضور کے ۲۳ سالہ باغ کی حفاظت اور ان سب کے ساتھ حضور جیسی قدسی ذات کی مفارقت اور اُس مجوب کی بُدائی جس کی بدولت گھر بار، خویش وا قارب،

لِينْكُص: قال الحنفي: بضم الكاف، وقال القاري: الأولى أن يضبط بكسر الكاف طبق ما في القرآن: ﴿عَلَى أَعْقَابِكُمْ تَنْكِصُونَ﴾ [المؤمنون: ٦٦] بالكسر على ما أجمع عليه القراء السبعة والعشرة وما فوقهم، نعم! قال الزجاج: يجوز ضم الكاف، وكذا جوّزه صاحب الصحاح، أي: ليتأخر والنكوص: الرجوع قهقرى. فأومأ: بالهمز على الصحيح، وفي نسخة: فأومى، ولعله مبني على التخفيف، أي: أشار النبي الله أن يثبت مكانه: [أي: ليبقى على إمامته ولا يتأخر عن مكانه.] حتى قضى: قال المناوي: ظاهره أن النبي القتدى به، وبه صرحت رواية البيهقي، وقال القاري: ظاهره أنه الله وحم، خلافا لابن حجر حيث قال: ظاهره أنه الله اقتدى به، والمعتمد عندنا أن اقتداءه به كان قبل ذلك. قبض: [أي: قبض الله روحه الشريفة، وأبو بكر غائب بالعالية عند زوجته خارجة بعد إذنه الله لحكمة إلهية.] فقال عمر: [أي: والحال أنه سل سيفه، والحامل له على ذلك: ظنه عدم موته، وأن الذي عرض له غشي تام.] لا أسمع إلخ: وكان يقول: إنما أرسل إليه كما أرسل إلى موسى، فلبث عن قومه أربعين ليلة، أو يظن أنه من الغشيان المعتاد له الله.

أهيين: [أي: وكان العرب لا يقرؤون ولا يكتبون. هذا هو معنى الأميين في الأصل، والمراد هنا بهم: من لم يحضر موت نبي قبله، فقوله: "لم يكن فيهم نبي قبله" تفسير وبيان للمراد بالأمّيين.] فأمسك الناس، قالوا: يا سالم! انطلق إلى صاحب رسول الله ﷺ، فَادعُه، فأتيت أبا بكر، وهو في المسجد، فأتيته أبكي دَهِشا،
في المسجد، فأتيته أبكي دَهِشا،

مال و متاع سب لٹادیا تھااور چونکہ آج شبح سے افاقہ کے آثار معلوم ہورے سے جو در حقیقت سنجالا تھانہ کہ افاقہ ، اس لئے حضور کے وصال کی خبر کے باوجود بہت جلد خبر مشہور ہو جانے کے بہت سے حضرات کو یقین نہیں آیا، چنانچہ حضرت عمر خلات کو یقین نہیں آیا، چنانچہ حضرت عمر خلات کو رفت عمر خلات کو یقین نہیں آیا، چنانچہ حضرت عمر خلات کو رفت کو رفت کو رفت کو رفت کا نہ فرما سے اور از خود رفت ہو کر برہنہ تلوار لے کر کھڑے ہو گئے اور یہ )فرمانے گئے کہ واللہ! (حضور کا وصال نہیں ہوا) جو شخص یہ کہ گا کہ حضور کا وصال ہو گیا ہے اُس کی گردن اُڑا دول گا۔ چونکہ صحابہ کو کسی نبی کی وفات کا پہلے تجربہ نہیں تھا کہ اس سے پہلے کوئی نبی ان میں نہیں ہوا تھا اور عام طور سے اُئی سے کہ باہم انہیا ہوگئی کے اور حالات بھی نہ پڑھ سکتے سے ، اس لئے حضرت عمر خلاتی کے ارشاد پر سب ساکت ہو گئے کہ ممکن ہے ایسا ہی ہو۔ بعض صحابہ زلان ہم سے کہا کہ حضور کے ساتھی ابو بکر خلات کو کو ارشاد پر سب ساکت ہو گئے کہ ممکن ہے ایسا ہی ہو۔ بعض صحابہ زلان ہم سے کہا کہ حضور کے ساتھی ابو بکر خلاف کو کو کا رہے گئی سے ۔ حضرت ابو بکر صدیق خلافی افاقہ کی صورت د کیے کہ اللے کر لاؤر وہ ہی اس طفیانی کے وقت اس کشتی کو کنارے لگائیں گے۔ حضرت ابو بکر صدیق خلافی کے افاقہ کی صورت د کیے کہ اللے کہ لاؤر وہ ہی اس طفیانی کے وقت اس کشتی کو کنارے لگائیں گے۔ حضرت ابو بکر صدیق خلافی کے افاقہ کی صورت د کیے کر

فأمسك الناس: [أي: أمسكوا ألسنتهم عن النطق بموته حوفا من عمر ﴿ الله على الفتي هو أبو بكر، فإنه متى أطلق انصرف إليه؛ لكونه كان مشهوراً به بينهم.] فادعه: [أي: ليحضر، فيبين الحال ويسكّن الفتنة، فإنه قوي القلب عند الشدائد، وراسخ القلب عند الزلازل.] في المسجد: قال القاري: الظاهر مسجد محلته، وبه جزم النووي وغيره، والظاهر عندي أن المراد: المسجد النبوي؛ لما في جمع الوسائل من رواية: أن أبا بكر أرسل غلامه ليأتيه بخبر رسول الله ﴿ محاء الغلام فقال: سمعت ألهم يقولون: مات محمد ﴿ وأخرج البخاري برواية عائشة: أن أبا بكر ﴿ اقبل على فرس من مسكنه في الطريق، حتى أتى مسجد رسول الله ﴿ وأخرج البخاري برواية عائشة: أن أبا بكر ﴿ اقبل على فرس من مسكنه بالسنح حتى نــزل فلدخل المسجد، فلم يكلم الناس حتى دخل على عائشة، فتيم رسول الله ﴿ وهو مغشى بثوب حرة، الحديث. وفي المواهب اللدنية عن سالم بن عبيد قال: لما مات رسول الله ﴿ كان أجزع الناس كلهم عمر بن الخطاب، فأخذ بقائم سيفه وقال: لا أسمع أحداً يقول: "مات رسول الله ﴿ الإضربته بسيفي هذا، قال: فقال الناس: يا سالم! أمات رسول الله ﴿ المحد النبوي، وأن أبا بكر لما استخبر من الغلام، وأحاب رسول الله ﴿ المحد النبوي، وأن أبا بكر لما استخبر من الغلام، وأحاب النه سمع ذلك، رجع أبو بكر من السنح على فرس، ودخل المسجد النبوي، وأن أبا بكر لما استخبر من الغلام، وأحاب بأنه سمع ذلك، رجع أبو بكر من السنح على فرس، ودخل المسجد، فلاقى سالما وسأله تصديق الخبر.

حضور کی اجازت سے گھر والوں کی خبر لینے کے لئے اپ مکان تشریف لے گئے تھے، جو تقریباً ایک میل تھا) سالم کہتے ہیں کہ بیں روتا ہوا متحیرانہ صدیق اکبر رفائے کے پاس گیا، وہ اُس وقت مجد میں تھے، میری مضطر بانہ حالت و کی کر دریافت فرمایا:

کیا حضور کا وصال ہو گیا؟ میں نے اُس کی اطلاع کی اور یہ بھی عرض کیا کہ عمر وفائے یہ کہتے ہیں کہ میں جس کو یہ کہتے ہوئے سنوں گا کہ حضور کا وصال ہو گیا اُس کی گردن اُڑا دوں گا۔ صدیق اکبر رفائے میرے ساتھ تشریف لائے اور مجمع کو ہٹا کر حضور کے پاس تشریف لائے اور مجمع کو ہٹا کر حضور کے پاس تشریف لے اور حضور کے چہرہ مبارک پر گہری نظر ڈال کر آپ کی چیٹانی کو بوسہ دیا اور یہ آبت پڑھی:

﴿ إِنْكَ مَيْتُ وَ إِنَّهُمْ مُحِنُوں ﴾ [الزمر: ٣٠] اے محمد اللّٰ آب کی وفات بانے والے ہو اور وہ سب دشمن بھی مرنے والے ہیں۔ صحابہ وفائی ہو گئی؟ حضرت صدیق اکبر وفائی نے فرمایا کہ رفائی ہو گئی؟ حضرت صدیق اکبر وفائی نے فرمایا کہ بے شک آپ دار البقا کو روانہ ہو بھی ہیں، اُس وقت صحابہ وفائی کو یقین ہو گیا۔ پھر انھوں نے آپ سے دیگر امور دریافت کہ بہ ہر ہر ہر میں اختال خصوصیت تھا، اس لئے اول نماز جنازہ کو پوچھا کہ حضور پر نماز جنازہ پڑھی جائے گی یا نہیں؟

قال: قال المناوي: وفي نسخ: وقال لي، فجواب "لما" قوله: "قلت: إن عمر". وقال القاري: بالواو قبل "قال" على ما في الأصول المصححة، والظاهر تركها، وقال ميرك: يحتمل أن يقال: جملة حالية أو اعتراضية، وجواب "لما" قوله: "قلت إن عمر الله إلح". أفرجوا لي: [أي: أوسعوا لي لأجل أن أدخل.] أكب عليه: [فوجده مسحّى ببرد حبرة، فكشف عن وجهه الشريف الله وقبّله، ثم بكى وقال: بأبي أنت وأمّي! لا يجمع الله عليك موتين.]

فقال: [أي: قرأ استدلالًا على موته ﷺ] أن قد صدق: مخفّفة من الثقيلة، يعني صدق في إحباره بموته ﷺ لاستدلاله بالآية. أنصلّي: [وإنّما سألوه؛ لتوهم أنه مغفور له فلا حاجة له إلى الصلاة؛ لأن المقصود منها الدعاء والشفاعة للميت.]

قال: نعم، قالوا: وكيف؟ قال: يدخل قوم، فَيكبّرون ويدعُون ويُصلّون ثم يخرجون، ثم يدخل قوم فيكبرون ويُصلّون ويدعون ثم يخرجون حتى يدخلَ الناس.

حضرت ابو بروالنو نے فرمایا کہ پڑھی جائے گی۔ صحابہ والنظم نے بوجھا کہ کس طرح پڑھیں؟ (تمام اہل مدینہ مشاق میں) آپ نے فرمایا کہ ایک جماعت جمرہ کے اندر جائے اور بلا جماعت نماز پڑھ کر چلی آئے، ای طرح سب لوگ نماز پڑھی سے فرمایا کہ یقینا دفن کیے جائیں گے۔ انھوں نے پڑھیں۔ پھر صحابہ نے پوچھا : کیا حضور دفن کیے جائیں گے؟ آپ نے فرمایا کہ یقینا دفن کیے جائیں گے۔ انھوں نے پوچھا کہ کس جگہ قبر شریف بنائی جائے گی؟ آپ نے فرمایا کہ جس جگہ آپ کا وصال ہوا ہے وہی جگہ مدفن ہے، اس لئے کہ حق تعالیٰ بال خان نے آپ کا وصال اُس جگہ فرمایا جو جگہ حق تعالیٰ کو پہندیدہ ہے۔ صحابہ والنظم کو ہر ہر بات پر اطمینان ہوتارہا اور '' بے شک سے فرمایا'' کہتے رہے۔ پھر حضرت ابو بر صدیق والنظم نے اہل سیت اور حضور کے قریب رشتہ داروں کو تجمیز و عظمین کے انتظام کا تھم فرمایا (اور حفاظتِ اسلام اور رفع اختلافات کے لئے کسی شخص کو مدار رائے بنانے کی تجویز شروع ہوئی۔ ایک حدیث میں ہے کہ حضرت عمر خال کے انتظام کا تھم فرمایا (اور حفاظتِ اسلام اور رفع اختلافات کے لئے کسی شخص کو مدار رائے بنانے کی تجویز شروع ہوئی۔ ایک حدیث میں ہے کہ حضرت عمر خال کے جو شخص ہے گا

نعم: [أي: يصلى عليه لمشاركته لأمته في الأحكام، إلّا ما خرج من الخصوصيات لدليل. إيدخل إلخ: قيل: إن فوجاً فوجاً دخلوا عليه ﷺ، وكل واحد منهم صلّى عليه على حدة، وروي أن علياً ﷺ قال: لا يؤم أحدكم عليه؛ لأنه إمامكم حال حيوته وحال مماته، وقد ورد في بعض الروايات: أنه ﷺ أوصى على الوجه المذكور؛ ولذا وقع التأخير في دفنه.

فيكبرون: أي: أربع تكبيرات، و"الواو" لمطلق الجمع، إذ الصلوة مقدمة على الدعاء، وقدم الدعاء؛ لما تقرر أن الاستفهام للتردد في أنه هل يحتاج إلى الدعاء؟ فإنه مغفور له لا محالة، فلا حاجة إلى الدعاء، قال القاري: ولم يذكر التسبيح لما هو معلوم من وقوعه بعد التكبير الأول. حتى يدخل: أي: وهكذا حتى يصلي الناس جميعا، وروى ابن ماجة: ألهم لما فرغوا من جهازه يوم الثلاثاء وضع على سريره في بيته، ثم دخل الناس إرسالا أي: قوما بعد قوم، يُصلون عليه، حتى إذا فرغن دخل الصبيان، وما يؤم الناس عليه أحد، وروي عن علي هذ: أنه قال: لا يؤم أحدكم عليه؛ لأنه إمامكم حال حيوته وحال مماته، وورد في بعض الروايات أنه الله أوصى على الوحه المذكور، وروى الحاكم في المستدرك والبزار: أن المصطفى حين جمع أهله في بيت عائشة في قالوا: فمن يصلي عليك؟ قال: إذا غسلتموني وكفنتمون فضعوني على سريري، ثم أخرجوا عني ساعة، فإن أول من يصلي علي جبرئيل، ثم ميكائيل، ثم الملك الموت مع جنوده من الملائكة بأجمعهم، ثم ادخلوا عليّ فوجاً بعد فوج، فصلوا علي وسلّموا تسليما.

قالوا: يا صاحب رسول الله! أيدفن رسول الله على قال: نعم قالوا: أين؟ قال: في المكان الذي قبض الله فيه روحه، فإن الله لم يقبض روحه إلا في مكان طيب، فعلموا أن قد صدق، ثم أمرهم أن يُغسله بنو أبيه. واجتمع المهاجرون يتشاورون، فقالوا: انطلق بنا إلى إخواننا من الأنصار ال المرابعة المالين عمر الأنصار أن يُغسله معنا في هذا الأمر، فقالت الأنصار: مِنّا أمير ومنكم أمير،

کہ حضور کا وصال ہو گیا، اُس کی گردن اُڑا دول گا، حضرت ابو بحر صدیق قلینی نے ان کے اس مقولہ پر تنبیہ فرمائی اور ایک خطبہ ارشاد فرمایا جس میں کلام پاک کی آیت ﴿ وَمَامُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ ﴾ [آل عمران: ١٤٤] تلاوت فرمائی، اُس کے بعد ارشاد فرمایا کہ جو مخص مجمد تنظیق کی پر ستش کرتا ہو تو حضور کا تو وصال ہو چکا، لیکن جو مخص اللہ تعالیٰ کی پر ستش کرتا ہو تو اللہ زندہ ہے اور ہمیشہ زندہ رہے گا۔ لوگ سب کے سب حضرت ابو بکر فیلنگو کے خطبہ کی آواز من کر منبر کی طرف متوجہ ہو گئے۔ ایک روایت میں آیا ہے کہ حضرت ابو بکر فیلنگو نے اپنے اسی خطبہ میں ارشاد فرمایا کہ دین کی حفاظت کے لئے ایک مخص کی ضرورت ہے جو اس کی مگر انی کرے اور اس کی حفاظت کرے۔ تم لوگ اپنی اپنی رائے اس بارے میں بتاؤ۔ مہاج بن فی ضرورت ہے جو اس کی مگر انی کرے اور اس کی حفاظت کرے۔ تم لوگ اپنی ارشاد فرمایا کی شرکت ہے کوئی امر قرار فیل میں مضورہ کیا، پھر یہ تجویز ہوا کہ )انصار کی شرکت بھی اس مشورہ میں ضروری ہے، ان کی شرکت سے کوئی امر قرار پانچاہے، اس لئے ان کی مجلس میں یہ حضرات گئے، وہاں یہ مسئلہ پہلے سے چھڑا ہوا تھا۔ انصار نے یہ تجویز کی کہ انصار میں ایک امیر مستقل ہواور مہاجرین میں علیحہ دامیر ہو (اس پر حضرت ابو بکر خلائے نے حضور کاارشاد: "الائیکة من قریش"

أيدفن: [يعني: يدفن أو يترك بلا دفن على وجه الأرض لسلامته من التغير، أو لانتظار رفعه إلى السماء.]

نعم: [لأن الدفن من سنن سائر الأنبياء والمرسلين.] في المكان إلخ: [ورد أنه استدل على ذلك بقوله: سمعت رسول الله ﷺ يقول: "ما فارق الدنيا نبي قطُّ إلّا يدفن حيث قُبِضَ روحه"، قال على هُه: أنا سمعته أيضًا.] قد صدق: [وبهذا تبين كمال علمه وفضله وإحاطته بكتاب الله وسنة نبيه.] بنو أبيه: وهم علي والعباس وابناه فضل وقثم وأسامة بن زيد وصالح الحبشي. والمراد ببني أبيه: مباشرتهم لغسله، وهو لا ينافي مساعدة غيرهم.

فقالت الأنصار: [يعني: فانطلقوا إليهم، وهم بحتمعون في سقيفة بني ساعدة، فتكلموا معهم في شأن الخلافة، فقال قائلهم-الحباب بن المنذر-: منا أمير ومنكم أمير.]

فقال عمر بن الخطاب هُ من له مثل هذه الثلاث: ﴿ تَانِي اتَّنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لا تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا﴾ [التوبة: ٤٠] من هما؟ قال: ثم بسط يده فبايعه، وبايعه الناس بيعة حسنةً جميلة.

امیر قریش میں سے ہو، نقل کیا) حضرت عمر فران نے ارشاد فرمایا: کون ہے وہ شخص جس کے لئے ایک بی واقعہ میں تین فضیلتیں ہوں چہ جا تیکہ اور فضائل، اور پھر یہ تین بھی ایسی کہ جن میں ہر ایک کمالِ فضل پر دال ہو: اول حضور اقد س شہر کی کے ساتھ اتحاد و ارتباط اور تنہائی کے وقت ساتھ دینا جس کو حق تعالیٰ جَلُ فَیْ فَرْمَارہے بیں۔ نوسرے حق تعالیٰ جَلُ فَیْ اُن کو حضور کا ساتھی اور رفیق فرما رہے ہیں۔ تیسرے اللہ کی معیت کہ حضور اقد س شہر کی فرما رہے ہیں۔ تیسرے اللہ کی معیت کہ حضور اقد س شہر کی نے ان اللہ معمنا اللہ جمارے ساتھ ہے، اس وقت حضور اور حضرت صدیق اکبر والنوں دو ہی حضرات وہاں تھے جن کے متعلق حضور نے ''ہمارے ساتھ '' فرمایا۔ تم ہی بتاؤ کہ وہ دو کون تھے جن کا آیت میں ذکر ہے؟ کس قدر بردی ذات ہے ان دونوں حضرات کی ( یعنی حضور اقد س شہر کی تاؤ کہ وہ دو کون تھے جن کا آیت میں ذکر ہے؟ کس قدر بردی خات ہے ان دونوں حضرات کی ( یعنی حضور اقد س شہر کی اور حضرت ابو بکر والنے کے برابر کوئی ہستی ہو سکتی ہے)۔ اس کے علاوہ اور بھی گفتگو در میان میں ہوتی رہی جو مختف روایات میں وارد ہوئی ہے۔

ایک حدیث میں ہے کہ حضرت عمر وہانی نے فرمایا کہ اے انصار کی جماعت! تمہیں معلوم ہے کہ حضور نے ابو بکر وہانی کو مصلے پر
کھڑا کیا اور بیاری کے زمانہ میں حکماً نماز پڑھوائی۔ تم میں ہے کون گوارا کر سکتا ہے کہ ایسے شخص کو امامت ہے ہٹائے جس کو
حضور نے امام بنایا ہو؟ انصار نے کہا اللہ کی پناہ! ہم ابو بکر وہانی نے سے سے نہیں بڑھ سکتے۔ اس کے بعد حضرت عمر وہانی نے بیعت
کے لئے ہاتھ بھیلا دیا اور حضرت ابو بکر وہانی نے بیعت کی اُس کے بعد سقیفہ کے سب لوگوں نے برضا و رغبت بیعت کی۔

من له مثل إلخ: أي: من ثبت له مثل هذه الفضائل الثلاثة التي لأبي بكر، فهو استفهام إنكاري على الأنصار، حيث توهموا أن لهم حقا في الخلافة؛ إذ جعل رسوله ثاني اثنين، والثانية إثبات الصحبة، والثالثة إثبات المعية.

من هما: الاستفهام للتقرير والتفخيم، أي: من الاثنان المذكوران في هذه الآية، أي: هل هما إلا النبي وأبو بكر، والاستفهام للتقرير والتفخيم، أو للتهويل، وأبعد الحنفي إذ قال: يجوز أن يرجع الضمير إلى الأميرين، فحينئذ يكون الاستفهام للإنكار والتحقير. حسنة جميلة: لوقوعها عن ظهور واتفاق من أهل الحل والعقد، ولذا أكّده بقوله: "جميلة" قاله المناوى، قال القارى: لا إكراهاً ولا إجباراً ولا ترغيباً ولا ترهيباً.

فائدہ: یہ ابتدائی بیعت تھی جو انصار کی مجلس میں ہوئی، اُس کے بعد دوسرے دن مسجد نبوی میں بیعت عامہ ہوئی، جس میں اول حضرت عمر شالنگی نے ایک خطبہ دیا جس میں حضرت ابو بکر شالنگی کے فضائل بھی تھے اور دیگر امور ارشاد فرمائے، اُس کے بعد حضرت ابو بکر شالنگی نے ایک طویل خطبہ ارشاد فرمایا جس میں یہ بھی ارشاد فرمایا کہ اللہ کی قتم! میں بھی جھی خلیفہ بھی خاخوا ہشمند نہیں ہوا، نہ جھے بھی اس کی ترغیب ہوئی، نہ بھی بھی پوشیدگی میں یا علانیہ اس کے حصول کی دعا کی، اپنے کا خواہشمند نہیں ہوا، نہ جھے بھی اس کی ترغیب ہوئی، نہ بھی بھی پوشیدگی میں یا علانیہ اس کے حصول کی دعا کی، اپنے انکار پر امت میں فتنہ بیدا ہو جانے کے ڈر سے میں نے اس کو قبول کیا ہے، مجھے اس میں کوئی راحت نہیں ہے اور جو کام مجھ پر ڈال دیا گیا میر کی طاقت سے باہر ہے۔ اللہ ہی کی مدد سے بچھ کام چل سکتا ہے۔

(۱۳) حفرت انس فالنفو فرماتے ہیں کہ حضور اقد س منتی جب مرض الوقات کی سخت تکلیف برداشت فرما رہے تھے تو حضرت فاطمہ فیلنفی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س منتی کی اللہ استعمال کے اعد تیرے باپ پر پچھ تکلیف نہیں رہے گی، ب شک آج تیرے باپ پر پچھ تکلیف نہیں۔ رہے گی، ب شک آج تیرے باپ پر وہ اٹل چیز اُتری ہے لیعنی موت جو قیامت تک بھی کسی سے ملنے والی نہیں۔ فاکدہ: "بائے"کا لفظ عربی میں اظہار افسوس کے طور پر استعمال کیا جاتا ہے۔ مقصود رنج کا اظہار ہے۔

واكر باه: بفتح الكاف وسكون الراء وهاء ساكنة في آخره، غم يأخذ بالنفس إذا اشتد عليه. لاكرب إلخ: [للانتقال حينتذ إلى الحضرة القدسية، فكربه سريع الزوال، ينتقل بعده إلى أحسن النعيم.] ما ليس بتارك: أي: أمر عظيم، ليس الله عزوجل بتارك من ذلك الأمر أحداً، والوفاة بيان لـ "ما"، وفي نسخة: "الموافاة" بدل الوفاة، وهو بمعنى: الإتيان والملاقاة، وقيل: يفسر الموافاة ههنا بالوفاة. يوم القيامة: منصوب بنزع الخافض، وهو كلمة "إلى"، وجوز أن يكون مفعولا فيه، ويراد به يوم الوفاة؛ لأن يوم موت كل أحد يوم قيامته كما ورد.

(۱۳) ابن عباس فلطنی فرماتے ہیں کہ حضور اقد س فلطنی نے ارشاد فرمایا کہ جس کے دو بیخ ذخیرہ آخرت بن جاکیں تو حق تعالیٰ بَلْ فَیْ اُن کی بدولت اُس کو ضرور جنّت میں داخل فرمائیں گے۔ حضرت عائشہ فلطنی اُن کے بدولت اُس کو ضرور جنّت میں داخل فرمایا کہ جس کا ایک ہی بیخہ چل دیا ہو وہ بھی بخش دیا جائے گا۔ حضرت عائشہ فلطنی نے بوچھا کہ جس کا ایک بھی بیخہ چل دیا ہو وہ بھی بخش دیا جائے گا۔ حضرت عائشہ فلطنی نے بوچھا کہ جس کا ایک بھی بیخ نہ مرا ہو؟ تو آپ نے فرمایا کہ اُن کے لئے میں ذخیرہ بنوں گا اس لئے کہ میری وفات کا رہے آل و اولاد سب سے زیادہ ہوگا۔ فائکہ ہی نقیناً حضور کی جدائی ایسی بی چیز ہے کہ مال باپ، اعزہ احباب، بیوی، اولاد ہر شخص کی جدائی اور موت حضور کی جدائی اور وفات کے مقابلہ میں کوئی بھی حقیقت نہیں رکھتی۔ اسی لئے ایک حدیث میں آیا ہے کہ جب کسی شخص کو کوئی مصیبت پنچے تو میری جدائی کی مصیبت سے تعلی حاصل کرے۔ یعنی یہ سوچ حدیث میں آیا ہے کہ جب کسی شخص کو کوئی مصیبت پنچے تو میری جدائی کی مصیبت سے تعلی حاصل کرے۔ یعنی یہ سوچ کہ جب حضور کی مفارقت پر صبر کر لیا تو اُس کے مقابلہ میں یہ کیا حقیقت رکھتی ہے۔

فوطان: بفتح الفاء والراء تثنية فرط، وهو المتقدم في طلب الماء، فيهيّئ لهم الأرشاء والدلاء، ويمدد الحياض، ويسقى لهم، فعل بمعنى قاعل كتبع بمعني تابع. [أي: الولدان صغيران يموتان قبله، فإنهما يوم القيامة يهيئان نـــزلا ومنـــزلا في الجنة.] يا موفقة: لتعلم شرائع الدين أو في الخيرات، أو الأسئلة الواقعة موقعها، أو المعنى: وفقك الله لما يحصل بسبب السؤال عنه، وهذا تحريض لها على السؤال. لن يصابوا بمثلى: [كما ورد في مسلم: "إذا أراد الله بأمّة حيرا قبض نبيها قبلها فجعله لها فَرَطا وسلفًا بين يديها، وإذا أراد هلاك أمّة عذّها، ونبيها حيّ فأهلكها وهو ينظر، فأقرّ عينه بهلاكها حين كذبوه وعصوا أمره".]

### بابُ ما جاء في ميراث رسول الله علي

حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا حسين بن محمد، حدثنا إسرائيل، عن أبي إسحاق،

### باب۔ حضور اقد س للنُحُلِيمُ کی میراث کا ذکر

فائدہ: اس باب میں مصنف والنے نے سات حدیثیں ذکر فرمائی ہیں، سب کا حاصل یہی ہے کہ آپ کا جملہ متروکہ مال صدقہ ہے، وہ وار ثوں پر تقسیم نہیں ہوگا۔ یہ علاء کا اجماعی مسکلہ ہے اس میں کسی عالم کا بھی اہل سنت والجماعت میں سے خلاف نہیں ہے کہ حضور اقد س النے آئے کے ساتھ خاص تھا یا نہیں ہے کہ حضور اقد س النے آئے کے ساتھ خاص تھا یا تمام انہیاء کا یہی تھم ہے؟ جمہور علاء کی یہی رائے ہے کہ تمام انہیاء کا یہی تھم ہے کہ ان کے متروکہ مال کا کوئی وارث نہیں ہوتا۔ اس کی وجوہ میں علاء کے متعدّد اقوال ہیں اور متعدد وجوہ ہونے میں بھی کوئی اشکال نہیں ہے۔ مخصراً چند وجوہ کھی جاتی ہیں: نہیر ان انہیاء علیہ اللہ اللہ تا ہی کہ بیالہ اللہ اللہ کی ملک باقی رہتی ہے، اس وجہ سے نبی کریم النہ کی سیبیوں سے نہیں کہ کا کرنے کی قرآن یاک میں صاف لفظوں میں ممانعت وارد ہوئی ہے۔

نمبر ۲: نبی کی کوئی چیز زندگی میں بھی ملک نہیں ہوتی، وہ متولیانہ تضرف کرتے ہیں۔ صوفیہ میں بھی یہ مقولہ مشہور ہے: الصوفی لایملک صوفی مالک کسی چیز کا نہیں ہوتا۔ یہ مطلب نہیں کہ شرعاً مالک نہیں ہوتا بلکہ مطلب یہ ہے کہ وہ ان نایائیدار چیزوں کواپی نہیں سمجھتا۔

نمبر او: ونیای ہر چیز اللہ کی ملک ہے اور نبی اللہ کا خلیفہ ہونے کی حیثیت سے تصرف کرتا ہے۔

نمبر ہم: اگر انبیاء کے مال میں میراث جاری ہو تواحمال ہے کہ کوئی بد نصیب وارث مال کی طمع میں نبی کی ہلاکت کا ذریعہ بنے یا تمنّا کرےاور دونوں چیزیں اُس کی ہر بادی کا سبب ہوں گی۔

نمبر ۵: لوگوں کو یہ واہمہ نہ گزرے کہ نبوت کا دعویٰ مال جمع کرنے کے واسطے اور اپنے اہل وعیال کو مالدار چھوڑ کر جانے کے واسطے ہے۔ نمبر ۲: مال کے زنگ اور میل کچیل ہے ان کی قدی ذات کو محفوظ رکھنے کی وجہ ہے۔

ميرات: أصله مِوراث، قلبت الواو ياء؛ لسكونما وانكسار ما قبلها، مصدر بمعنى الموروث، أي: المخلف من مال. والمراد نفي ميراثه ﷺ.

نمبر 2: نبی تمام امت کے لئے بمنزلہ باپ کے ہے، امدنااس کا مال تمام اولاد کا مال ہے وغیرہ وغیرہ داللہ کے احکامات کی حکمتیں بے نہایت ہوتی ہیں آ دمی اپنی اپنی سمجھ کے موافق حکمتوں کا بیان کرتے ہیں، ان کے علاوہ نہ معلوم کتی حکمتیں اللہ کے علم میں ہیں۔

(۱) عمر و بن الحارث خلافی جو ام المو منین جویر یہ رف اللہ کے بھائی ہیں، یہ کہتے ہیں کہ حضور اقد س الف کی ان این ترکہ میں صرف ہتھیار اور (اپنی سواری کا) فچر اور پچھ حصہ زمین کا جھوڑا تھا اور اُن کو بھی صدقہ فرماگئے تھے۔ فاکدہ: چونکہ یہ چیزیں صدقہ کے حدود میں واغل ہوگئ تھیں اس لئے ان میں میراث جاری نہیں ہوئی۔ حضور اقد س الف کیٹروں کا ذکر معمولی چیز ہونے کی وجہ سے نہیں کیا گیا۔

ما ترك إلخ: [الحصر في الثلاثة التي ذكرها في هذا الخبر إضافي، و إلا فقد ترك ثيابه وأمتعة بيته، لكنها لم تذكر؛ لكونها يسيرة بالنسبة إلى المذكورات. | سلاحه: بكسر السين، أي: مما كان يختص بلبسه من نحو: سيف ورمح ودرع ومغفرة.

وبغلته: البيضاء التي يختص بركوبما هي "الدلدل"، وكان له بغال أخر، وقد أخرجه البخاري بسنده إلى عمرو بن الحارث بلفظ: ما ترك رسول الله مجمع عند موته درهما، ولا ديناراً، ولا عبداً، ولا أمة، ولا شيئاً إلا بغلته البيضاء، وسلاحه، وأرضا جعلها صدقة. قال العيني علم: كانت له هجم ست بغال: بغلة شهباء، يقال لها: الدلدل، أهداها له المقوقس، وبغلة يقال لها: فضة، أهداها له فروة الجذامي، فوهبها لأبي بكر، وبغلة بعثها صاحب دومة الجندل، وبغلة أهداها ملك إيلة، يقال لها: إيلية، وقال مسلم: كانت بيضاء، وبغلة أهداها النجاشي، وبغلة أهداها كسرى، و لم يثبت، و لم يكن فيها بيضاء إلا الإيلية، و لم يذكر أهل السير بغلة بقيت بعده هم الالدل. قالوا: إنها عمرت حتى كانت عند على هم، وبعده عند عبد الله بن جعفر، وكان يحش لها الشعير لتأكله لضعفها، والظاهر أنها هي التي في الحديث؛ لأن الشهبة غلبة البياض على السواد، ومنه تسمى الشهباء بيضاء، مختصراً.

وأرضا: [وهي نصف أرض فَدَك، وثلث أرض وادي القرى، وسهمه من محُمُس حيبر، وحصته من أرض بني النضير.] جعلها صدقة: قيل: الضمير راجع إلى الثلاثة؛ لقوله عُلِمَّ: "نحن معاشر الأنبياء، لا نورث، ما تركناه صدقة"، والظاهر ألها للأرض؛ لأن المراد بقوله: "جعلها صدقة" بين كونها من الصدقات حال حيوته، و لم يضف الأرض إليه كالأولين لاختصاصهما به دونها، إذ نفعها كان عاما له و لغيره من عياله. حدثنا محمد بن المثنى، حدثنا أبو الوليد، حدثنا حمّاد بن سلمة، عن محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، عن محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة هذه قال: جاءت فاطمة إلى أبي بكر هذا، فقالت: من يرثك؟ فقال: أهلي وولدي. فقالت: مالي لا أرث أبي؟ فقال أبو بكر: سمعت رسول الله على يقول: "لا نُورَث"، ولكني أعول على من كان رسول الله على يعُوله،

(۲) ابو ہریرہ فیلٹی کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت فاطمہ فیلٹی احضرت ابو بکر صدیق فیلٹی کے پاس تشریف لاکیں اور دریافت فرمایا کہ تمہارا کون وارث ہوگا؟ انھوں نے فرمایا کہ میرے اہل وعیال۔ حضرت فاطمہ فیلٹی آنے بوچھا: پھر میں اپنے والد کے متر و کہ کی وارث کیوں نہیں بنی؟ حضرت صدیق اکبر فیلٹی نے فرمایا کہ حضور کے اس ارشاد کی وجہ ہے کہ ہمارا کوئی وارث نہیں ہوتا۔ البتہ (میں وقف کا متولی ہونے کی وجہ ہے) جن لوگوں کا روزینہ حضور اقد سی المنظی نے مقرر فرمار کھا تھا اُس کو میں بھی ادا کروں گا اور جن لوگوں پر حضور اقد سی المنظی خرج فرمایا کرتے تھے اُن پر میں بھی خرج کروں گا۔ فائدہ: بظاہر حضرت فاطمہ فیلٹی ایہ خیال فرماتی تھیں کہ بادشاہ ہونے کی وجہ سے حضور کے مال کو ترکہ میر اثی قرار نہیں دیا گیا، اس لئے حضرت ابو بکر صدیق فیلٹی سے دریافت فرمایا کہ تمہارا بھی کوئی وارث ہوگا یا نہیں؟ حضرت ابو بکر فیلٹی نے دریافت فرمایا کہ تمہارا بھی کوئی وارث ہوگا یا نہیں؟ حضرت ابو بکر فیلٹی نے شرعی مئلہ کے موافق جواب مرحمت فرمایا ورنہ ان کی اپنی وصیت کے موافق جس میں اُنھوں نے فرمایا کہ اس مال کو بہت المال

أهلي: أدخل أباه أبا قحافة في الأهل تغليبا، فلا ضير في حصره الوارث في الأهل والولد، ونص على الولد مع دخوله في الأهل؛ لأنه مناط مقصود فاطمة. لا نُورَث: بضم النون وسكون الواو وفتح الراء، وفي نسخة بكسر الراء، وفي المغرب: كسر الراء خطأ رواية، يعني يصح [راية، إذ المعنى: لا نترك ميراثا لأحد لمصيره صدقة، حتى زعم بعضهم أنه الأظهر معنى، ففي الصحاح والمغرب: يقال: أورثه مالا: تركه ميراثا له، ثم قال ميرك: أصل المجهول لا يورث منا، فحذف "من"، واستتر ضمير المتكلم في الفعل، فانقلب الفعل من الغائب إلى المتكلم، ولا يخفى أن هذا مبني على أنه لا يتعدى إلى المفعول الثاني بنفسه، على ما دهب اليه صاحب القاموس وغيره، وأما على ما جعله بعض اللغويين متعديا إليه بنفسه فلا حذف ولا تحويل، ففي التاج المبيهقي: أنه يتعدى إلى المفعول الثاني بنفسه، وب "من"، فيقال: ورث أباه مالا، فالأب والمال كلاهما موروث، وقول فاطمة في هذا الحديث: "من يرثك"، "ومالي لا أرث أبي" موافق له. [والحكمة في عدم الإرث من الأنبياء: أن لا يتمنى بعض الورثة موقم فيهلك، وأن لا يظن بحم أفم راغبون في الدنيا وجمعها لورثهم، وأن لا يرغب الناس في الدنيا وجمعها.]

وأنفق على من كان رسول الله على ينفق عليه. حدثنا محمد بن المثنى، حدثنا يجيى بن كثير العنبري أبو غسان، حدثنا شعبة، عن عمرو بن مُرّة، عن أبي البختري،

میں واپس کر دینا، اُس کے موافق حضرت ابو بکر فالنو کا بھی کوئی وارث نہیں ہوا۔ حضور کا یہ ارشاد کہ "بمارا کوئی وارث نہیں ہوتا"، مشہور حدیث ہے جو مختلف الفاظ سے نقل کی گئی ہے۔ بعض روایات میں اتنا ہی ہے جو اوپر ذکر کیا گیا، بعض روایات میں ہوتا"، مشہور حدیث ہے جو اوپر ذکر کیا گیا، بعض روایات میں ہوتا۔ جہ کہ ہم انہیا، کی جماعت کا کوئی وارث نہیں ہوتا۔ حضرت شاہ ولی اللہ صاحب والنہ علیہ نے" مسوی" میں لکھا ہے۔ یہ مضمون کہ حضور کا کوئی وارث نہیں ہے، وس صحابہ سے زیادہ حضرات سے منقول ہے۔

(٣) ابوالبختری والنف کہتے ہیں کہ حضرت عباس اور حضرت علی والنفی اونوں حضرات حضرت عمر والنفی کے دورِ خلافت میں اُن کے پاس تشریف لائے، ہر ایک دوسرے پر اعتراض کر رہا تھا اور اُس کو انظام کے نا قابل بتارہا تھا۔ حضرت عمر والنفی نے اکا بر صحابہ: حضرت طلحہ والنفی ، حضرت زبیر والنفی ، حضرت عبد الرحمن بن عوف والنفی ، حضرت سعد بن ابی و قاص والنفی ان سب حضرات کو متوجّه فرما کریہ کہا کہ تمہمیں خدا کی قتم دے کر پوچھتا ہوں! کیا تم سب نے حضور سے نہیں سُنا کہ نبی کا تمام مال صدقہ ہوتا ہے، بجر اُس کے جو وہ اپنے اہل کو کھلائے، ہم انبیاء کی جماعت کسی کو اپنا وارث نہیں بناتے۔ اس حدیث میں ایک قصد ہوتا ہے، بجر اُس کے جو وہ اپنے اہل کو کھلائے، ہم انبیاء کی جماعت کسی کو اپنا وارث نہیں بناتے۔ اس حدیث میں ایک قصد ہونے کا ذکر تھا وہ حاصل ہوگیا تھا اس لئے پورا میں ایک قصد طویل ہونے کی وجہ سے ذکر نہیں فرمایا۔ امام ابو داؤد نے اس کو ذرا تفصیل سے ذکر کیا اور تھوڑا سا ذکر کرنے کے بعد

وأنفق: الظاهر أنه عطف تفسير كما قاله الحنفي، ويمكن أن يفرق بينهما، بأن يخص قوله: "أعول" بأهل بيته كما يشير إليه لفظ العيال، ويراد بقوله: "أنفق" غير أهل بيته، فاندفع ما جزم به ابن حجر من: أنه جمع بينهما تأكيداً.

البَخْتُوي: بفتح الموحدة وإسكان الخاء المعجمة وفتح الفوقانية، هو سعيد بن فيروز بن أبي عمر بن أبي عمران، فما قيل: بالحاء المهملة، منسوب إلى البحتر بمعنى: حسن المشي، ليس بشيء، قاله القاري، والحديث أخرجه أبو داود برواية عمرو بن مرة، عن أبي البحتري قال: سمعت حديثا من رجل فأعجبني فقلت: اكتبه لي، فأتى به مكتوبا مذبراً: دخل العباس وعلي على عمر شه، الحديث مختصراً، وأحال بعض متنه على حديث مالك بن أوس، وقال الحافظ في التقريب: "أبو البحتري، عن رجل" لعله مالك بن أوس. وفي الشمائل ترك الواسطة فليحرر، وفي التهذيب: كان كثير الحديث يرسل حديثه، ويروي عن الصحابة، ولم يسمع من كثير أحد، وفيه أيضاً أنه عن عمر مرسل.

أن العبّاس وعليّا جاءا إلى عمر يختصمان، يقول كل واحد منهما لصاحبه: أنت كذا، أنت كذا. الهبّاس وعليّا جاءا إلى عمر يختصمان، يقول كل واحد منهما لصاحبه: أسمعتم رسولَ الله على فقال عمر لطلحة والزبير وعبد الرحمن بن عوف وسعدٍ في نشدتكم بالله، أسمعتم رسولَ الله على يقول: "كل مال نبيّ صدقة إلا ما أطعمه الله، إنا لا نُورَث"؟ وفي الحديث قصة. حدثنا محمد بن المثنّى، حدثنا صفوان بن عيسى، عن أسامة بن زيد، عن الزهريّ، عن عروة،

مالک بن اوس فی فی فی خدیث پر جو نمبر ۲ برآر ہی ہے، حوالہ کر دیا، اس لئے کہ مالک بن اوس کی روایت مشہور تھی، حدیث کی سب کتابوں میں کثرت سے ذکر کی گئی۔ بخاری شریف، مسلم شریف اور خود ابو داؤد شریف میں مفصل مذکور تھی اس لئے ایک قصد کو پورا پورا ہر جگہ ذکر کرنا تطویل کا سبب تھا۔

ابو داؤد شریف کی روایت کا ترجمہ یہ ہے کہ ابو البحتری کہتے ہیں کہ میں نے ایک صحف ہے ایک حدیث کن جو بچھے بہت پہند
آئی، میں نے اُن سے درخواست کی کہ یہ حدیث جھے لکھ دیجئے تو وہ ایک نہایت پختہ تحریر لائے۔ حافظ ابن حجر کہتے ہیں کہ یہ صحف غالبًا مالک بن اوس ہی ہیں۔ اُس تحریر میں یہ لکھا تھا کہ حضرت عباس اور حضرت علی بھی اعتمال حضرت عمر فیل کھی ہے ہو وہ علی موجود تھے، وہ حاضر ہوئے۔ حضرت عمر فیل کھی کا الزام دے رہ حوثوں حضرات لیعنی حضرت عباس اور حضرت عباس اور حضرت عباس اور حضرت عمر فیل کھی کا الزام دے رہ حضور دونوں حضرات لیعنی حضرت عباس اور حضرت علی وغیرہ چاروں حضرات کو مخاطب بناکر یہ دریافت فرمایا۔ کیا تم لوگ یہ نہیں جانے کہ حضور نے بیا انہا کہ کا اور کو نہیں ہوتا؟ ان چاروں حضرات نے اقرار کیا کہ بے جگ حضور نے ایسا فرمایا ہے۔ حضرت عمر فیل کو کی وارث نہیں ہوتا؟ ان چاروں حضرات نے اقرار کیا کہ بے جگ حضور نے ایسا فرمایا ہے۔ حضرت عمر فیل کو صدقہ کر دیے تھے۔ کی حضور اقد س میں ہوتا؟ ان چاروں حضرات نے اقرار کیا کہ بے جگ حضور نے ایسا فرمایا ہے۔ حضرت عمر فیل کو صدقہ کر دیے تھے۔ حضور کے وصال کے بعد حضرت ابو بحر صدیق و کیف خلیفہ بنے اور اپنی دو سالہ زندگی میں وہی عمل درآ مد کرتے رہے جو حضور اقد س میں عمل درآ مد کرتے رہے جو حضور اقد س میں عمل درآ مد کرتے رہے جو سالہ زندگی میں وہی عمل درآ مد کرتے رہے جو حضور اقد س میں عمل درآ مد کرتے رہے جو حضور اقد س میں عمل درآ مد کرتے رہے جو حضور اقد س میں عمل درآ مد کرتے رہے جو حضور اقد س میں عمل درآ مد کرتے ہے جس کہ مالکہ بن اوس کی حدیث کے قریب قریب آگے ساراتھ تہ ہے۔

قصة: [كما سيذكره في الحديث السادس من الباب أي: في حديث مالك بن أوس.] قصة أخرجها أبو داود وغيره مفصلاً بطرق.

عن ''عائشة في أن رسول الله في قال: لا نُورَث، ما تركنا فهو صدقة. حدثنا محمد بن بشار، حدثنا عبد الرحمن بن مهدي، حدثنا سفيان، عن أبي الزِّناد، عن الأعرج، عن '' أبي هريرة في عن النبي في قال: لا يقسم ورثني ديناراً ولا درهما، ما تركت بعد نفقة نسائي ومؤنة عاملي، فهو صدقة.

ما تركنا: "ما" موصولة، والعائد محذوف، أي: ما تركناه، وقوله: "صدقة" خبر "ما"، والفاء لتضمن المبتدأ معنى الشرط. الأعرج: [هو عبد الرحمن بن هرمز كان يكتب المصاحف.] لا يقسم: بفنح التحتية، والنفي يمعنى النهي أبلغ من النهي الصريح. ديناراً إلخ: التقييد بجما بناءً على الأغلب من المخلفات، أو لأن مرجع الكل في القسمة إليهما، أو المعنى ما يساوي قيمتهما، فهو أولى مما قاله ابن حجر من أن التقييد بجما للتنبيه على أن مافوقهما بذلك أولى قاله القاري، ووافق المناوي ابن حجر. نسائي: [أي: زوجاني، فنفقتهن واجبة في تركته الله مدة حياتمنّ، لأنمن في معنى المعتدات لحرمة نكاحهن أبداً، ولذلك اختُصِصْن بسكنى بيوتمن مدة حياتمن.]

ومؤُنة: المؤنة: الثقل، فعولة من مانت القوم احتملت مؤنتهم، وفي الصحاح: المؤنة تممز ولا تممز. قال الفراء: مفعلة من الأين وهو التعب والشدة، وقيل: مفعلة من الأون، وهي الخرج والعدل؛ لأنها تثقل على الإنسان.

عاملي: هو الخليفة بعده أو القائم على تلك الصدقة، والناظر فيها وخادمه في حوائطه ووكيله وأجيره، أو كل عامل للمسلمين، وكان عليه السلام يأخذ من صفاياه نفقة أهله، ثم أبو بكر رثه، ثم عمر رثه، واستغنى عنه عثمان رثه بماله فأقطعها مروان وغيره من أقاربه، فلم تسزل في أيديهم حتى رده عمر رثه بن عبد العزيز.

<sup>(4)</sup> حضرت عائشہ فیل فیل کے بھی یہی روایت ہے کہ حضور الفی کیا نے ارشاد فرمایا کہ جارا کوئی وارث نہیں ہوتا، ہم انبیاء کی جماعت جومال جھوڑتی ہے وہ صدقہ ہوتا ہے۔ فائدہ: لیعنی صدقات کے مواقع میں خرچ کیا جاتا ہے۔

<sup>(</sup>۵) ابو ہریرہ وقت کے مار درہم تقسیم نہ کریں۔
میرے ترکہ سے اہل و عیال کا نفقہ اور میرے عامل کا نفقہ نکالنے کے بعد جو پچھ بچے وہ صدقہ ہے۔ فائدہ:عامل سے میرے ترکہ سے اہل و عیال کا نفقہ اور میرے عامل کا نفقہ نکالنے کے بعد جو پچھ بچے وہ صدقہ ہے۔ فائدہ:عامل سے مراد وہ مخض بھی بتلایا گیا ہے جو خضور النہ فیلے کے بعد خلیفہ وقت ہونے والا ہو اور وہ بھی کہا گیا ہے جو زمینوں کی پیداوار جمع کر کے لانے والا ہو، یعنی ان زمینوں کا نتظم اور گراں ہو۔ دونوں محتل ہیں کہ خلیفہ کی تنخواہ بھی بیت المال کے ذمہ ہے اور ہر وقت کے گراں اور نتظم کو اُس وقف سے حق المجدمة لینے کا حق ہے، دینار و درہم کی تخصیص مقصود نہیں ہے۔

حدثنا الحسن بن علي الخلال، حدثنا بشر بن عمر قال: سمعت مالك بن أنس، عن الزهري، عن الزهري، عن ألك بن أوس بن الحَدَثَان قال: دخلت على عمر، فدخل عليه عبد الرحمن بن عوف وطلحة وسعد، وجاء على والعباس يختصمان.

تمثیل کے طور پر ذکر کیا جاتا ہے جیسا کہ یہ کہہ دیا جائے کہ روپیہ پیسہ تقتیم نہ کریں کہ اور چیزیں بطریق اولی داخل ہو گئیں، یابیہ کہا جائے کہ تقتیم ہمیشہ قیمت لگا کر ہوتی ہے جو روپیہ پیسہ ہی کی طرف لوٹ آئے۔

(۱) مالک بن اوس کہتے ہیں کہ میں حضرت عمر فیل فیڈ کی خدمت میں حاضر ہوا تو اُن کے پاس عبد الرحمن بن عوف ویل فیڈ اور طلحہ فیل فیل فیڈ اور سعد بن ابی و قاص فیل فیڈ ہمی تشریف لائے (اُس کے تھوڑی دیر بعد) حضرت عباس فیل فیڈ اور حضرت علی فیل فیڈ تھو جھگڑتے ہوئے تشریف لائے۔ حضرت عمر فیل فیڈ نے ان سب حضرات کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا کہ اُس ذات پاک کی قسم دے کر پوچھتا ہوں جس کے حکم سے زمین و آسان قائم ہیں، کیا تمہیں حضور کے اس ارشاد کا علم ہے کہ ہم انبیاء کی جماعت کسی کو اپنا وارث نہیں بناتے، جو کچھ ہم ترکہ چھوڑ جاتے ہیں وہ سب صدقہ ہوتا ہے؟ اُن سب حضرات نے فرمایا کہ بے شک سے حضور نے ارشاد فرمایا ہے۔ اس حدیث میں ایک طویل تصر ہے۔

فائدہ: یہ وہی قصد ہے جس کی طرف نمبر سے پر ابوالبختری کی روایت میں بھی اشارہ گرز چکا ہے۔ قصد طویل ہے اور حدیث کی تقریباً ساری کتب میں مخضر یا مفصل نقل کیا گیا ہے۔ بخاری شریف کی حدیث سے اس کا ترجمہ نقل کیا جاتا ہے اور توضیح کے طور پر فتح الباری وغیرہ سے دوسری روایات میں جو اضافے ہیں وہ بھی بقدرِ ضرورت ساتھ ہی ذکر کیے جارہے ہیں۔ مالک بن اوس کہتے ہیں کہ میں اپنے گھر تھا، دن کچھ چڑھ گیا تھا کہ حضرت عمر فیل فیڈ کا قاصد جھے بلانے آیا، میں حاضرِ خدمت ہواتو حضرت عمر فیل فیڈ کا قاصد جھے بلانے آیا، میں حاضرِ خدمت ہواتو حضرت عمر فیل فیڈ ایک بوریے پر بیٹھے ہوئے تھے جس پر کوئی اور کپڑا بھی بچھا ہوانہ تھا۔ میں سلام کر کے بیٹھ گیا۔ حضرت عمر فیل فیڈ نے فرمایا کہ تبہاری قوم کے بچھ ضرورت مند لوگ آئے تھے، میں نے اُن کو بچھ دینے کو کہد دیا ہے، تم اس کو ایجا کر ان پر تقسیم کر دو۔ میں نے عرض کیا کہ تقسیم کے لئے کسی اور کو تجویز فرمادیتے تواچھا تھا۔ ارشاد فرمایا کہ نہیں، تم ہی تقسیم کر دو۔

الخلال: بفتح المعجمة وتشديد اللام الأولى. الحَدِّقَان: بمهملتين المفتوحتين فالمثلثة.

فقال لهم عمر: أَنشُدكم بالذي بإذنه تقوم السَّماء والأرض، أتعلمون أن رسول الله ﷺ قال: لا نُورَث، ما تركنا صدقة؟ فقالوا: اللَّهم نعم. وفي الحديث قصة طويلة. حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا عبد الرحمن بن مهديّ، حدثنا سفيان، عن عاصم بن بَهْدَلَةَ عن زِرّ بن حُبيش،

یہ باتیں ہو ہی رہی تھیں کہ آپ کے خادم جن کا نام پر فاتھا، حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ حضرات عثان، عبد الرحمن بن عوف، زیر اور سعد بن ابی و قاص بھی تھا جا مری کی اجازت جا ہیں۔ بعض روایات میں حضرت طلحہ کا بھی شار ہے۔ حضرت عمر بھی نے حاضری کی اجازت دے دی۔ یہ حضرات تشریف لے آئے اور سلام کر کے بیٹھ گئے۔ تھوڑی دیر میں پر فا دو بارہ آئے اور عرض کیا کہ حضرت عباس اور حضرت علی بھی تھا حاضری کی اجازت جا ہیں۔ حضرت عمر شاہد نے اجازت فرمادی، وہ دونوں تشریف لائے اور سلام کر کے بیٹھ گئے اور حضرت عباس بھی تھے نے فرمایا کہ میرے اور اس ظالم کے در میان میں فیصلہ کر و بیجے۔ حضرت عباس بھی نے حضرت عباس بھی تھے۔ فرمایا کہ میرے اور اس ظالم کے در میان میں فیصلہ کر و بیجے۔ حضرت عباس بھی کے حضرت عباس فیصلہ کے علاوہ اور بھی کچھ سخت لفظ کہے، دونوں میں فیصلہ کر و بیجے۔ حضرت عباس فیل فیصلہ کے علاوہ اور بھی بھی تھے، انھوں نے ان کی تائید اور سفاد ش کی کہ آپ ان کا فیصلہ ضرور کر و بیجے اور ایک کو دوسرے سے نجات د بیجے۔ مسلم کی روایت میں یہ بھی ہے۔ مالک بن اوس کی کہ آپ ان کا فیصلہ ضرور کر و بیجے اور ایک کو دوسرے سے نجات د بیجے۔ مسلم کی روایت میں یہ بھی ہے۔ مالک بن اوس کے لئے آگر بھیجا تھا۔ حضرت عمر فیل فی نے فرمایا: ذرا مظہر و۔ اس کے بعد اُس جماعت کی طرف خطاب کر کے فرمایا۔ تم کو اُس کے ناز آئی کی قائم ہیں، کیا تم کو معلوم ہے حضور نے ارشاد فرمایا کہ ہمارا کو کی وارث نہیں ہوتا، ہم جو کچھ چھوڑ تے ہیں صد قد ہوتا ہے ؟ اُس جماعت نے اقرار کیا کہ بے شک اِ حضور نے یہ ارشاد فرمایا کہ ہمارا

أتشُدكم: بفتح الهمزة وضم المعجمة، أي: أسألكم أو أقسم عليكم قاله القاري. زاد المناوي: من أنشد، وهو رفع الصوت. اللهم: صدر الكلام به لتأكيد الحكم كما هو العرف، وللاحتياط والتحرز عن الوقوع في الغلط. والميم فيه بدل حرف النداء، والمقصود من النداء في حقه سبحانه هو التضرع والتذلل لا حقيقة النداء؛ فإنه ليس ببعيد ولا بغائب قاله القاري. قصة طويلة: [بسطها مسلم في صحيحه في أبواب الفيء.] زِرّ بن حبيش: بكسر الزاي وتشديد الراء، وحبيش بضم الحاء المهملة تصغير حبش.

اس کے بعد حضرت عمر رفیانی ان دونوں حضرات عباس و علی رفیانی کی طرف متوجہ ہوئے اور ای طرح ان سے بھی قتم دے کر دریافت کیا۔ ان دونوں حضرات نے بھی اس کا اقرار کیا۔ اُس کے بعد حضرت عمر رفیانی نے فرمایا کہ شروع سے سُنو! اللہ عبل شانہ نے یہ فین کا مال (باغ وغیرہ) مخصوص طور پر حضور کو دیا، کسی دوسرے کی اس میں شرکت نہ تھی، لیکن حضور نے اس کواپنے لئے مخصوص نہیں فرمایا بلکہ تم لوگوں پر تقیم کر دیا اور بہت تھوڑا ساحظہ زمین کا اپنے اور اپنے عیال کے گزران کے لئے رکھا اور اُس میں جمی گھروں میں تھوڑا سادینے کے بعد جو بچتا وہ اللہ کے راستہ میں خرچ فرما دیتے تھے۔ میں تم لوگوں کو قتم دے کر ان سے اس کی تصدیق کرائی، اُس کے بعد ان دونوں حضرات سے قتم دے کر قصدیق کرائی، اُس کے بعد ان دونوں حضرات سے قتم دے کر قصدیق کرائی۔

پھر حضرت عمر خلافی نے فرمایا: اس کے بعد حضور کا وصال ہو گیا اور حضرت ابو بکر خلافی خلیفہ ہے اور اُنھوں نے اس سب پیدادار میں اُسی طرز کو جاری رکھا جو حضور کا معمول تھا اور اللہ پاک کی قتم! ابو بکر اپنے اس رویتہ میں نیکی پر تھے، رور است پر تھے، حق کا اتباع کرنے والے تھے، لیکن تم لوگوں نے ان کو چناں چنیں سمجھا، تم (حضرت عباس) اپنے بھیجے (طلق کی کے دار تم (حضرت علی) اپنی بیوی کے حصہ کا مطالبہ کرنے آئے۔

حضرت ابو بکر نے حضور کا ارشاد کہ "ہمارا کوئی وارث نہیں ہوتا" سنایا، تم نے ان کی بات کو صحیح نہ سمجھا، اس کے بعد حضرت ابو بکر نے وفات پائی اور میں خلیفہ بنا اور اپنی خلافت کے ابتدائی دو سال تک حضور اقد س سی اور میں خلیفہ بنا اور اپنی خلافت کے ابتدائی دو سال تک حضور اقد س سی اور میں بی بوت، نیکی پر میں گئی کے طریقہ کے موافق اُس میں عمل کرتا رہا اور اللہ جَلِی خوب جانتا ہے کہ میں اپنے اس طرز میں بی اہوں، نیکی پر عمل کرنے والا ہوں۔ اُس کے بعد تم دونوں میرے پاس آئے اور وہی ایک کلمہ، ایک بات، سی کی میراث کا مطالبہ اور بیوی کا حظہ۔ میں نے تم سے حضور کا ارشاد کہ "ہمارا کوئی وارث نہیں ہوتا" سنادیا، اُس کے بعد میں نے میا سب سمجھا کہ بطور تولیت کے تمہارے حوالے کر دول تو میں نے تم سے عہد و پیان لیا کہ تم اس میں اُسی طرح میں نے اس کو تمہارے حوالے کر دول تو میں نے تم سے عہد و پیان لیا کہ تم اس میں اُسی طرح میں نے اس کو تمہارے حوالہ کیا۔ شہیں قسم دے کر پوچھتا ہوں! کیا میں نے اس طرح میں نے اس کو تمہارے حوالہ کیا۔ شہیں قسم دے کر پوچھتا ہوں! کیا میں نے اس طرح میں نے اس کو تمہارے حوالہ کیا۔ شہیں قسم دے کر پوچھتا ہوں! کیا میں نے اس کو تمہارے خوالہ کیا۔ شہیں قسم دے کر پوچھتا ہوں! کیا میں نے اس کو قبول کیا اور اس طرح میں نے اس کو تمہارے حوالہ کیا۔ شہیں قسم دے کر پوچھتا ہوں! کیا میں نے اس کو تمہارے خوالہ نہیں کیا تھا؟ اُس جماعت نے بھی اس کا اقرار کیا اور ان دونوں حضرات نے بھی اس کا قرار کیا۔

اس کے بعد حضرت عمر وظافی نے فرمایا کہ اب تم اس کے خلاف مجھ سے فیصلہ کرانا چاہتے ہو، اُس ذات کی قتم جس کے حکم سے آسان و زمین قائم ہیں، اس کے خلاف ہر گر فیصلہ نہ کروں گا۔ اگر تم اس کے انتظام سے عاجز ہو تو جھے واپس کر دو، میں خود انتظام کر اول گا۔ یہ ہے وہ طویل قصّہ جس کی طرف امام ترفذی داشی ہیا ہے کہ اس حدیث میں طویل قصّہ ہے۔ اس میں چندامور قابل لحاظ ہیں:

ا: حضرت عباس فیل فینی نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو ظالم وغیرہ الفاظ سے تعبیر کیا اور دونوں حضرات میں سخت کلامی موئی، یہ چیز بظاہر مستبعد معلوم ہوتی ہے، گر ایک تو حضرت عباس فیل فی حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے چیا ہیں، اس حیثیت سے ان کو تنبیہ کا حق ہے، دوسر سے جب وہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو ناحق سمجھ رہے ہیں جس کی تفصیل آگے آرہی ہے تو ان کے تغل کو ظلم سمجھنا ہی جائے۔

ان ہے کہ جب حضرت عباس اور حضرت علی فائل کی ہے حدیث معلوم تھی جیسا کہ انھوں نے حضرت عمر فائل کے سوال پر افرار کیا تو پھر کیوں حضرت ابو بکر فائل نے سے مطالبہ کیا اور کیوں حضرت عمر فائل نے سے معلوم نہ تھی، حضرت ابو بکر فائل ان سامی کی وجہ کہ بہت کی وجہ سے انکار فرما چکے تھے تو پھر حضرت عمر فائل ہے سے دوبارہ کیوں سوال کیا؟ اس کا جواب ہے کہ بے حدیث تو یقیناً اُن کو معلوم تھی مگر بظاہر اس حدیث کو وہ مخصوص سمجھتے تھے، مثل درہم اور دینار ہی کے ساتھ مخصوص سمجھتے ہوں، جیسا کہ پہلے ایک حدیث میں ان دونوں کا ذکر آ چکا ہے، لیکن اور سب حضرات کے نزدیک سب چیزوں کو شامل ہے، جیسا کہ بہت می حدیث میں "جو کھے میں چھوڑوں وہ صدقہ ہے "کا لفظ آ یا ہے۔

اس صورت میں حضرت ابو بر طافی ہے اولا سوال اپنائس خیال کے موافق ہو کہ یہ حضرات اُس کو خصوصیت پر سیجھتے تھے اور اُس کے بعد دوبارہ حضرت عمر خلافی کے زمانۂ خلافت میں ان سے سوال اس خیال سے ہو کہ شاید حضرت عمر خلافی کی رائے ان دونوں حضرات کے موافق ہو، لیمن حضرت عمر خلافی بھی اس کو مخصوص خیال فرماتے ہوں، لیکن مطالبہ کے بعد معلوم ہوا کہ حضرت عمر خلافی کی رائے بھی وہی ہے جو اور سب حضرات کی ہے اور حدیث کے الفاظ کا ظاہر بھی یہی ہے کہ یہ ارشاد سب چیز وں کو شامل ہے، کسی چیز کی شخصیص نہیں۔

یہاں ایک نہایت اہم اور ضروری چیز ہے ذہن نشین کر لینا ضروری ہے کہ جب حضراتِ شیخین روائٹھ کے متعلق ہم لوگ سے سیجھتے ہیں کہ وہ حضور اقد س النگائی کے پاک ارشاد کی وجہ سے میراث تقسیم کرنے سے معذور و مجبور تھے اور باوجود ان حضرات کے اصرار کے تقسیم نہ فرمایا، وہاں ہے بھی ضروری ہے کہ ان اکابر کی شان میں کسی قتم کا سوءِ ظن کرنا کہ حب مال کی وجہ سے بار بار اصرار کرتے تھے اور حضور کے اس صاف اور صری ارشاد کے خلاف عمل چاہتے تھے، انہائی بے ادبی ہے، اُن کا اصرار اس وجہ سے تھا کہ ہے حضرات اس کو ایک شرعی حق سیجھتے تھے اسی وجہ سے اپنی شخیق کے خلاف ہونے کی وجہ سے مخالف کرنے والوں پر انکار کرتے تھے، جس کو حضرت عمری النائی نے اس کلام سے ظاہر کیا کہ تم بونے کی وجہ سے مخالف کرنے والوں پر انکار کرتے تھے، جس کو حضرت عمری النائی نے اپنے اس کلام سے ظاہر کیا کہ تم

۳: یہ کہ جب حضرت ابو بکر و حضرت عمر فی ایک انکار پر اور حضور کے اس ارشاد پر کہ "ہمارا کوئی وارث نہیں بنتا" ان دونوں حضرات نے متفقہ طور پر اپنی والیت میں لے لیا تھا تو اب آپس میں جھڑا پیدا ہو جانے کی کیا وجہ ہے جس کی وجہ سے آپ میں سخت کلامی کی نوبت آئی اور اب تقسیم کی استدعا کس وجہ سے تھی جب کہ پہلے ہی سے تقسیم کا انکار ہوتا چلاآ یا؟ اس کی وجہ یہ کہ یہ چیز تو محقق ہوگئی تھی کہ اس میں میراث جاری نہیں ہوتی اسی وجہ سے حضرات شخین وہ انگار کی اس کی وجہ یہ کہ یہ کہ یہ کہ اس میں میراث جاری نہیں ہوتی اسی وجہ سے حضرات شخین کی اللہ کی اس کی وجہ ہی کہ یہ اس کی وجہ ہی کہ ایک میں تقسیم کے مطالبہ کی وجہ میرے والد صاحب نے یہ ارشاد فرمائی تھی کہ کیفیت خرج میں دونوں میں کثرت سے اختلاف ہوتا تھا۔ حضرت عباس ٹائٹ نہایت منتظم اور مدبر تھے، دور اندیش تھے، وہ ہر مال کو نہایت احتیاط سے خرج فرمانا چاہتے تھے اور ضرورت کے مواقع کے لئے پس انداز اور ذخیرہ فراہم رکھنا چاہتے تھے اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ نہایت فیاض، تنی، زاہد اور متوکل شخے، حضور کے طرز کے موافق جو آیا فوراً تقسیم کر دینا چاہتے تھے کہ ایک درہم بھی باقی نہ بیج، اس وجہ سے دونوں حضرات میں ہر وقت کشاکشی پیش آتی تھی۔

حافظ ابن حجر نے فتح الباری میں دار قطنی کی روایت سے نقل کیا ہے کہ ان حضرات کا آپس کا اختلاف میراث کے بارے میں نہیں تھا۔ بلکہ تولیت اور مصارف کے بارے میں تھا کہ اس پیدادار کو کس طرح صرف کیا جائے۔ امام ابو داؤد نے لکھا ہے کہ ان دونوں حضرات کی درخواست سے تھی کہ اس مال کو دونوں میں نصف نصف تقسیم کر دیا جائے، نہ ہے کہ حضور کے ارشاد کے بعد اب میراث کا مطالبہ تھا۔

عن عائشة في العبد والأمة. عن الله عنه العبد والأمة.

سم: یہ کہ جب یہ حضرات تولیت علیحدہ کرنا چاہتے تھے، میراث نہیں جاہتے تھے تو پھر عمر زبالتی کو کیا مانع تھا؟ اس میں بظاہر کو کیا اشکال نہ تھا کہ ہر ایک کا تولیت نامہ علیحدہ ہوتا، وہ اپنی رائے ہے اپنی پیداوار کو جلدی یا بدیر تقسیم کرتا۔ اس کی وجہ علماء نے لکھی ہے کہ اس صورت میں بعد میں میراث بن جانے کا اختال تھا اور اس پر استدلال کی گنجائش ملتی کہ حضرت عمر خلافی نے اپنے پہلے فیصلے ہے رجوع کر لیا۔ اس لئے کہ دونوں میں نصف نصف تقسیم ہی میراث کی تقسیم تھی کہ آ دھا بیٹی کا حضہ ہونے کی وجہ سے بچاکا۔ اس لئے اگر یہ فیصلہ حضرت عمر خلافی منظور فرما لیتے تو بعد میں آنے والوں کو اس جائیداد کے میراث ہونے کے لئے حضرت عمر کا یہ فیصلہ ہی دلیل اور ججت بن جاتا۔

۵: یہ کہ ابتداء ان حضرات اہل بیت کا خیال اگر چہ یہی تھا کہ یہ میراث ہے اور ای لئے اس کا حضرات شیخین ہے مطالبہ ہوا گر اخیر میں ان حضرات کی رائے بھی شیخین کی رائے کے موافق ہوگئی تھی، ای لئے حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے اپنے زمانۂ خلافت میں اس کوائی طرح باتی رکھا، ورنہ اگر وہ میراث سیجھے تواپی خلافت کے زمانہ میں اُس کو تقسیم کر دیتے۔ ابتدا میں حضرت عباس خلاف کے اور حضرت علی خلافت میں حضرت عباس خلاف کے زمانۂ خلافت میں حضرت عباس خلاف کے زمانۂ خلافت میں حضرت عباس خلاف کے زمانہ خلافت میں حضرت عباس خلاف کے دمانہ حضرت علی حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے قبضہ میں رہی، پھر حضرت حسن خلاف کے متعلق عباس خلاف کے مہا کہ حضرت حسن خلاف کے متعلق کے دمانہ کے علاوہ اور بھی ابحاث اس میں ہیں جن کو اختصار کی وجہ ہے ترک کر دیا گیا۔

قال: أي: زر الراوي عن عائشة على ما هو الظاهر، كما قال به ميرك، وحزم به ابن حجر، ويحتمل أن يكون فاعله راو آخر دونه. قال القاري: شك الراوي في أن عائشة الله هل ذكرتهما أم لا، وإلا ففي البخاري عن جويرية: ولا عبداً ولا أمة.

### بابُ ما جاء في رؤية رسول الله علي في المنام

حدثنا محمد بن بشار، حدثنا عبد الرحمن بن مهدي، حدثنا سفيان، عن أبي إسحاق، عن أبي الأحوص،

## باب - حضور اقدس للفَيَّالِيَّا كُوخُواب ميں ديھنے كا تذكرہ

فائدہ: خواب کی حقیقت کیاہے اور یہ واقعی چیز ہے یا مجر دخیالات ہیں۔ طویل بحثیں ہیں جو اس جگہ کے مناسب نہیں ہیں۔ مثلاً اطباء کا خیال ہے کہ آ دمی کے مزاج میں جس خلط کا غلبہ ہوتا ہے اُس کے مناسبات خیال میں آتے ہیں، جیسے کسی کا مزاج بلغی ہو تو پانی اور اُس کے متعلقات دریا، سمندر، پانی میں تیرنا وغیرہ دکھے گا اور جس کے اندر صفر اکا غلبہ ہو وہ آگ اور اُس کے متعلقات دکھے گا یا ہوا میں اُڑنا وغیرہ، اس طرح دو سرے اخلاط دم اور سودا کا حال ہے۔ فلاسفہ کے نزدیک جو واقعات عالم میں رونما ہوتے ہیں ان کی صورتِ مثالیہ فوٹو کی طرح سے عالم بالا میں منقوش ہے، اس لئے نفس کے سامنے ان میں سے کوئی چیز آتی ہے تو اُس کا انعکاس ہوتا ہے وغیرہ وغیرہ اقوال مختلفہ ہیں۔ اہل سنت کے نزدیک یہ تصورات ہیں ان میں سے کوئی چیز آتی ہے تو اُس کا انعکاس ہوتا ہے وغیرہ وغیرہ اقوال مختلفہ ہیں۔ اہل سنت کے نزدیک یہ تصورات ہیں

رؤية: المحتلفوا في أن الرؤية والرؤيا متحدتان أو مختلفتان، والأظهر أن الأولى أعم؛ ولذا قيدها المصنف بالمنام، وقال صاحب الكشاف: الرؤيا بمعنى الرؤية إلا ألها مختصة بما كان منها في المنام، وقال الواحدي: الرؤيا مصدر كالبشرى والسقيا، إلا أنه لما صار اسما لهذا المتخيل في المنام جرى بحرى الأسماء. قال المناوي: احتلفوا في الرؤيا، وطال خبطهم فللأطبّاء والحكماء والمنحمين والمعتزلة فيه كلام، كله رجم بالغيب، فالطبيعيون جعلوها لغلبة الأخلاط، وكثير من الحكماء ذكروا أن الصور منقوشة في ظل العرش، فعند زوال الحجب الظلمانية تنتقش الصور الغيبة في غيب النفس، ومال إليه ابن عربي، وزعم متقدموا المعتزلة أنه تخيلات لا حقيقة لها، والقاضي أبو بكر ألها خواطر واعتقادات، وقال القاري: حقق البيضاوي في تفسيره ألها انطباع الصورة المنحدرة من أفق المتخيلة إلى الحس المشترك، والصادقة منها إنما تكون باتصال النفس بالملكوت؛ لما بينهما من المناسبة عند فراغها عن تدبير البدن، ثم المتخيلة تحاكيه بصورة تناسبه فترسلها إلى الحس المشترك فتصير مشاهدة، ثم إن كانت شديدة المناسبة لذلك المعنى بحيث لا يكون التفاوت إلا بالكلية والجزئية استغنت الرؤيا عن التعبير وإلا احتاجت إليه. وقال المناوي: مذهب أهل السنة أن حقيقة الرؤيا خلق الله تعالى في قلب النائم اعتقادات كخلقها في قلب اليقظان، وهو سبحانه وتعالى يفعل ما يشاء، وخلقها علم على أمور أخر يلحقها في ثاني الحال، كالغيم علما على المطر، وبسط شيء من ذلك في هامش الكوكب الدري.

جن کو حق تعالی شانہ بندہ کے دل میں پیدا کرتے ہیں جو بھی بواسطہ فرشتے کے پیدا کیے جاتے ہیں اور بھی شیطان کے ذریعہ سے ۔ علماء نے لکھا ہے کہ خواب تین طرح کا ہوتا ہے: ایک تو اُس فرشتہ کے تصرف سے ہوتا ہے جو اُس پر مقرر ہے، یہ حق ہوتا ہے اور دوسر اشیطانی اثر سے ہوتا ہے کہ شیطان اپنے تصرف سے پچھ مثالیں اور تصویریں دکھاتا ہے۔ تیسرے نفسانی خطرات بھی اس کا سبب ہوتے ہیں کہ جس قتم کے خیالات جاگتے ہوئے آتے ہیں وہی سوتے ہوئے دل میں گزرتے ہیں۔ خطرات بھی اس کا سبب ہوتے ہیں کہ جس قتم کے خیالات جائے ہوئے آتے ہیں وہی سوتے ہوئے وال میں گزرتے ہیں۔ نبی کریم شخطی کے ارشاد نے کہ اس کی تائید ہوتی ہے۔ ابو داؤد شریف میں حضور اقد س شخطی کا ارشاد ذکر کیا ہے کہ خواب تین طرح کا ہوتا ہے: ایک رؤیا صالحہ یعنی مبارک خواب سے اللہ کی طرف سے بشارت ہوتی ہے۔ دوسر اڈراؤ کا خواب جو شیطان کی طرف سے بشارت ہوتی ہے۔ دوسر اڈراؤ کا خواب جو شیطان کی طرف سے رنج پہنچانا ہوتا ہے۔ تیسر اوہ خواب جو آ دمی کے اپنے خیالات اور وساوس ہوتے ہیں۔

علائے تعبیر نے لکھا ہے کہ جو فرشتہ خواب د کھانے پر متعین ہے اُس کا نام ''صدیقون'' ہے، جو مثالوں ہے آ دمیوں کو خواب کی شکل میں سمجھاتا ہے۔ یہ عام خواب کے متعلق ہے۔ حضور اقدس سن کی زیارت اگر خواب میں ہو تو وہ تصر فات شیطانی سے خالی ہوتی ہے۔ خود نبی کریم منتق کیا ارشاد متعدد احادیث میں آرہا ہے کہ جس نے مجھ کو خواب میں دیکھا اُس نے حقیقتا مجھ ہی کو خواب میں دیکھا، اس لئے کہ شیطان کو یہ قدرت نہیں ہے کہ وہ میری صورت بنالے۔ اس کے باوجود اگر کوئی شخص نبی کریم النائیلیا کی خواب میں زیارت ایس طرح کرے کہ حضور کی شان کے مناسب نبیں ہے، مثلاً: جو حلیہ شریف آپ کا شروع کتاب میں گزراہے، اُس کے خلاف دیکھے۔ یا کوئی ایس بات دیکھے جوآ قائے نامدار سنگی بیاری یا پریشانی وغیرہ کو ظاہر کرے، پاکسی ایسے کام کا تھم کرتے یا منع کرتے ہوئے دیکھے جو خلاف شرع ہو۔ یا شان نبوی کے مناسب نہ ہو تو وہ دیکھنے والے کی غلطی، کوتاہی اور قصور کی بنا پر ہوتاہے، اس کو شراح و مشائخ آئینہ ہے تشبیہ دیا کرتے ہیں کہ ایک شے کواگر سُرخ آئینہ میں دکیھو تو سُرخ نظر آتی ہے اور سبز میں سبز ایسے ہی سیاہ سفید اور کمبی چوڑی، غرض مختلف الانواع نظر آتی ہے۔ اسی طرح خواب میں ذات تو نبی کر مم الفائیلی ہی کی نظر آتی ہے لیکن اُس ذات اقدس کے ساتھ جو احوال اور اوصاف نظر آتے ہیں وہ خواب دیکھنے والے کے شخیل اور ادراک کا اثر ہے کہ جس قتم کے احوال دیکھنے والے کے ہوئکے ولی ہی صفات کے ساتھ زبارت نصیب ہوگی، مثلًا: بعض صوفیہ نے لکھاہے کہ جو شخص خواب میں دیکھے کہ نبی کریم النوکی اس کو دنیا کمانے ک تر غیب دے رہے ہیں تواس میں و کھنے والے کی ظلمت کا شمول ہے کہ وہ کسی مکروہ فعل کے ار تکاب میں بلاارادہ مبتلا ہے۔

عن ''عبد الله هم، عن النبي على قال: من رآبي في المنام فقد رآبي، فإن الشيطان لا يتمثّل بي. حدثنا محمد بن بشّار ومحمد بن المثنّى قالا: حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا شعبة، عن أبي حَصين، عن أبي صالح، عن ''أبي هُريرة هم قال: قال رسول الله على: من رآبي في المنام فقد رآبي،

مصنف والنبيطيد في اس باب مين سات حديثين ذكر فرمائي مين:

(۱) عبد الله بن مسعود وفالنفو كتب بين كه حضور النفي أنه ارشاد فرماياكه جس شخص في مجهد خواب مين ديكهاأس في حقيقنا مجه بي كو ديكها بي الله عن مسعود وفالنفو كتب بين بناسكتا .

(۲) ابو ہریرہ وی الی خور کے بھی آپ کا یہ ارشاد منقول ہے کہ جس نے خواب میں مجھے دیکھا اُس نے حقیقا مجھ ہی کو دیکھا ہے، اس لئے کہ شیطان میری صورت نہیں بنا سکتا۔ فاکدہ: حق تعالی جَلْ عَلَیْ نے جیسا کہ عالم حیات میں حضور اقد س النافیائی کو شیطان کے اثر ہے محفوظ فرما دیا تھا ایسے ہی حضور کے وصال کے بعد مجھی شیطان کو یہ قدرت مرحمت نہیں فرمائی کہ وہ آپ کی صورت بناسکے۔ یہ امر طے شدہ ہے۔ اس کے بعد یہ بحث ہے کہ حضور اقد س النافیائی کی ذات مبارک بعینہ نظر آتی ہے بعن یہ کہ دیکھنے والے میں اتنی قوت بیدا ہو جاتی ہے کہ وہ ذات اقد س ہی کی زیارت اپنی جگہ پر کرے یاصورتِ مثالی کی زیارت ہوتی ہے،

من رآني: [أي: من رآني في حالة النوم فقد رآني حقا، أو فكأنما رآني في اليقظة، فهو على التشبيه والتمثيل.] المنام: قال المناوي: أي: في حال المنام، وقول العصام: "في وقت النوم" فيه نظر. وفي البذل عن فتح الودود: قيل: هذا مختص بصورة المعهودة، فيعرض على الشمائل الشريفة المعلومة، فإن طابقت الصورة المرئية تلك الشمائل فهي رؤياحق، وإلا فالله أعلم بذلك، وقيل: بل في أي صورة كانت، وقد رجحه كثير بأن الاختلاف إنما يجيء من أحوال الرائي، كذا في هامش الكوكب.

فقد رأين: استشكل في الحديث: بأن الشرط والجزاء متحدان، وأجيب: بأن اتحادهما دال على التناهي في المبالغة، أي: فقد رأى حقيقتي على كمالها لا شبهة ولا ارتياب.

فإن الشيطان: [أي: لا يستطيع ذلك؛ لأن الله سبحانه وتعالى جعله محفوظا من الشيطان في الخارج، فكذلك في المنام، سواء رآه على صفته المعروفه أو غيرها، وإنما ذلك يختلف باختلاف حال الرائي.] لا يتمثّل: قال بعض شراح المصابيح: ومثله في ذلك جميع الأنبياء والملائكة. وما ذكره احتمال جزم به البغوي في شرح التنبيه، وقال: كذلك حكم القمرين والنحوم والسحاب الذي ينزل فيه الغيث، لايتمثل الشيطان بشيء منها. أبي حصين: بفتح مهملة أول الحروف، ثم صاد مهملة مكسورة. قال المناوي وتبعه البيحوري: هو أحمد بن عبد الله بن يونس التميمي. وليس بصواب عندي، بل الظاهر أنه عثمان بن عاصم الأسدي، فإن أحمد من العاشرة، كيف يروي عن الصحابي.

فإنَّ الشيطان لا يتصوّر -أو قال: لا يتشبّه- بي. حلثنا قتيبة، حدثنا حَلَف بن حليفة، عن أبي مالك الأشجعيّ، عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ: من رآني في المنام فقد رآني. قال أبو عيسى: وأبو مالك هذا هو سعد بن طارق بن أشيم. وطارق بن أشيم هو من أصحاب النبي ﷺ، وقد روى عن النبي ﷺ أحاديث. وسمعت عليَّ بن حُجر يقول: قال حَلَف بن خليفة: رأيت عمرو بن حُريث صاحب النبي ﷺ وأنا غلام صغير.

جیسے کوئی مخص آڑ میں بیٹے کراپے سامنے ذرا فاصلے ہے ایک آئینہ رکھ لے اور دوسرا مخص جواس آڑ کے پیچے ہے، جواس آئینہ کو دیکھے تواس آئینہ میں اس بیٹے والے مخص کی مثال ہوگی، بعینہ اُس کی ذات آئینہ میں نہیں آر،ی ہے۔ صوفیہ کا قول ہے کہ دونوں طرح زیادت ہوتی ہے، بعض لوگوں کو بعینہ ذاتِ اقدس کی زیادت ہوتی ہے اور بعض کو آئینہ کی طرح۔ مثال کی بہی وجہ ہے کہ بعض مرتبہ دوسر ہے لوگوں کی صورت میں حضور کی زیادت ہوتی ہے کہ گویادہ آئینہ ہے نبی کریم سی کی صورت کا۔ ہے کہ بعض مرتبہ دوسر ہے لوگوں کی صورت میں حضور کی زیادت ہوتی ہے کہ گویادہ آئینہ ہے نبی کریم سی کی کی صورت کا۔ (۳) طارق بن اشیم ہے بھی یہ ارشاد نبوی منقول ہے کہ جس نے مجھے خواب میں دیکھا اس نے حقیقا مجھ بی کو دیکھا، اس لئے کہ شیطان میری صورت نہیں بنا سکتا۔ فاکدہ: ان روایات پر یہ اشکال ہے کہ نبی کریم سی کی کی کی کی دیت اس لئے کہ شیطان میری صورت نہیں بنا سکتا۔ فاکدہ: ان روایات پر یہ اشکال ہے کہ نبی کریم سی کی کی کی کی کی کی کی دقت

طارق: أي: والد أبي مالك، صحابي قد روى عنه من غير هذا الحديث فثبت صحبته هي. أشيم: يممزة مفتوحة فمعجمة فتحتية مفتوحة. وسمعت: ذكره المصنف استطرادا، ولما أنه إن ثبت فيحصل للمصنف علو الإسناد، فإن بين المصنف وبين النبي من على هذا ثلاثة: على، وحلف، وعمرو، إلا ألهم اختلفوا في سماع خلف عن عمرو كما سيأتي. عمرو: اختلف في سماع خلف عن عمرو. قال الحافظ في تهذيه: قال عبدالله بن أحمد بن حنبل: سمعت أبي يقول: قال رجل لسفيان بن عيينة: يا أبا محمد! عندنا رجل يقال له: خلف بن خليفة، يزعم أنه رأى عمرو بن حريث، فقال: كذب، لعلّه رأى جعفر بن عمرو بن حريث. وقال أبو الحسن الميموني: سمعت أبا عبد الله لسائل هل رأى خلف عمرواً؟ قال: لا، ولكنه عندي شبه عليه، هذا ابن عيينة وشعبة والحجاج لم يروا عمرو بن حريث، ويراه خلف هذا، وقد روى عن خلف بن خليفة: فرض لي عمر بن عبدالعزيز وأنا ابن ثمان سنين، وعلى هذا فيكون مولده ٩١ أو ٩٢؛ لأن ولاية عمركانت ٩٩ فيبعد إدراكه لعمرو بن حريث بعداً بينا، فإن عمرواً توفي سنة ٨٥. قال الحافظ في التقريب في ترجمة خلف: ادعى أنه رأى عمرو ابن حريث الصحابي فأنكر عليه ذلك ابن عيينة وأحمد.

حدثنا قتيبة هو ابن سعيد، حدثنا عبد الواحد بن زياد، عن عاصم بن كليب قال: حدثني أبي، أنه سمع أبا هُريرة يقول: قال رسول الله على: من رآني في المنام فقد رآني، فإن الشيطان لايتمثّلني. قال أبي: فحدّثت به ابن عباس، فقلت: قد رأيتُه، فذكرت الحسن بن علي، فقلت: شبّهته به. فقال ابن عباس: إنه كان يُشبهه.

میں مختلف شہروں میں، مختلف ملکوں میں مختلف لوگ زیارت کرتے ہیں، صفور النظافی بیک وقت کہاں کہاں تشریف لے جا سکتے

ہیں، کچھ وقعت نہیں رکھتا، اس لئے کہ مختلف لوگوں کی زیارت کے لئے یہ ضروری نہیں کہ حضور النظافی اس جگہ تشریف لے

جا کیں، بلکہ ایک ہی جگہ سب کو زیارت ہو سکتی ہے کہ آقاب اپنی جگہ قائم ہے اور مختلف لوگ دور دور کے شہروں سے اس کو

دیکھتے ہیں اور پھر جس قتم کی عیک سبز، سرخ، سیاہ لگاہ کر دیکھیں گے آقاب ویسائی نظر آئے گا طالا نکہ آقاب ایک ہی صورت پر ہے۔

دیکھتے ہیں اور پھر جس قتم کی عیک سبز، سرخ، سیاہ لگاہ کر دیکھیں گے آقاب ویسائی نظر آئے گا طالا نکہ آقاب ایک ہی صورت پر ہے۔

(٣) کلیب والسطی کہتے ہیں کہ ججھے ابوہر پرہ والنظون نے حضور اقد س سیال کا بیہ ارشاد سنایا کہ جو ججھے خواب میں دیکھے وہ حقیقنا

بھی کو خواب میں دیکھتا ہے، اس لئے کہ شیطان میرا شہیہ نہیں بن سکتا ۔ کلیب والنظون کہتے ہیں کہ میں نے اس حدیث کا

ابن عباس خوالفی ہیں نے ابن عباس خوالفی کہ ایک میں نے اس خواب کی صورت کو حضرت حسن خوالفی کی صورت کے بہت مشابہ بیا یا۔ اس پر ابن عباس خوالفی نے اسکی تصدیق فرمائی کہ واقعی حضرت حسن خوالفی کا حضور اقد س شوافی کے مشابہ بیا یا۔ اس پر ابن عباس خوالون کا حضور اقد س شوالفی کا حضور اقد مضابہ تھا۔

لا يتمثّلني: لأنه تعالى وإن أمكنه في التصور بأي صورة أراد لم يمكنه من التصور بصورته ﷺ. قال المناوي: حكي من البارزي واليافعي والجيلي والشاذلي والمرسي وعلي وفا والقطب القسطلاني وغيرهم ألهم رأوه ﷺ يقظة، قال ابن أبي جمرة: ومنكر ذلك إن كان ممن يكذب بكرامات الأولياء فلا كلام معه، وإن لم يكن فهذه منها؛ إذ يكشف لهم بخرق العادة علي أشياء في العالم العلوي والسفلي. كان يشبهه: قال القاري: أي: الحسن كان يشبه النبي ﷺ، وعكسه المناوي، قال: أي: النبي ﷺ كان يشبه الحسن، وكل منهما رجّح مختاره وتعقب عكسه. والأوجه عندي ما قال القاري.

حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا ابن أبي عديّ ومحمد بن جعفر قالا: حدثنا عوف بن أبي جميلة، عن يزيد الفارسيّ – وكان يكتب المصاحف – قال: رأيت النبي الله في المنام زمن ابن عبّاس، فقلت لابن عباس: إني رأيت رسول الله في إلنوم، فقال ابن عباس: إن رسول الله في كان يقول: إنّ الشيطان لا يستطيع أن يتشبّه بي، فمن رآني في النوم فقد رآني، هل تستطيع أن تنعت هذا الرجل الذي رأيته في النوم؟ قال: نعم، أنعت لك: رجلا بين الرَّجُلين جسمه ولحمه، أسمر إلى البياض، أكحل العينين، حسن الضَّحِك، جميل دوائر الوجه،

(۵) یزید فارس کلام الله شریف لکھا کرتے تھے، ایک مرتبہ خواب میں حضور النظافی کی زیارت سے مشرف ہوئے، حضرت ابن عباس النظافی اس وقت زندہ تھے، ان سے خواب عرض کیا۔ انھوں نے اول ارشادِ نبوی سایا کہ جو مجھے خواب میں ویکھتا ہے وہ حقیقتا مجھ ہی کو ویکھتا ہے، اس لئے کہ شیطان میری صورت نہیں بنا سکتا۔ یہ ارشاد ساکر بو چھا؛ کیا خواب کی ویکھی ہوئی صورت کا حلیہ بیان کر سکتے ہو؟ میں نے عرض کیا کہ آپ کا بدن اور آپ کا قامت دونوں چیزیں معتدل اور در میانی (یعنی جسم نہ زیادہ موٹا نہ زیادہ دبان ایسے ہی قد نہ زیادہ لمبانہ زیادہ بیت، بلکہ معتدل) آپ کا رنگ کندی مائل بہ سفیدی، خندہ دبن ، خوبصورت گول چرہ ، ڈاڑھی نہایت گنجان جو پورے چیرے کا اصاطہ کے ہوئے تھی اور سینہ کے ابتدائی حصہ پر پھیلی ہوئی تھی۔ عوف جو اس روایت کے ایک راوی ہیں وہ کہتے ہیں کہ مجھے یاد نہیں رہا کہ میرے استاد برید نے جو اس خواب کے دیکھنے والے ہیں، ان نہ کورہ صفات کے ساتھ اور کیا کیا صفیت بیان فرمائی تھیں۔

وكان يكتب إلخ: وكان يكتب المصاحف، إشارة الي بركة عمله وشرفه؛ فلذا رأى هذه الرؤيا العظيمة. قال: [أي: الرائي، وهو يزيد الفارسي.] رجلا: أي هو رجل بين الرجلين، أي: بين كثيراللحم وقليله، أو بين البائن والقصير، والمعنى: أنه متوسط بينهما، والظرف خبر مقدم لقوله: "حسمه ولحمه"، أو هو فاعل الظرف قاله القاري، وكذا قال المناوي: إن "حسمه" مبتدأ مؤخر، و"بين رجلين" خبره، أو هو فاعل الظرف. أسمر: [أي: أحمر، لأن السمرة تطلق على الحمرة.] إلى البياض؛ لأنه كان أبيض مشربا بحمرة.] حسن المضحك: [لأنه كان يتبسم في غالب أحواله.] دوائر الوجه: [أي: حسن أطراف الوجه، فالمراد بالدوائر الأطراف.]

قد ملأت لحيته ما بين هذه إلى هذه، قد ملأت نحره - قال عوف: ولا أدري ما كان مع هذا النعت -، فقال ابن عباس: لو رأيته في اليَقَظَة ما استطعت أن تنعته فوق هذا. قال أبو عيسي: ويزيد الفارسي هو يزيد بن هُومُز، وهو أقدم من يزيد الرّقاشي، وروى يزيد الفارسي عن ابن عباس أحاديث، ويزيد الرّقاشي، وهو يروي عباس. وهو يزيد بن أبان الرّقاشي، وهو يروي عن أنس بن مالك، ويزيد الفارسي ويزيد الرقاشي كلاهما من أهل البصرة، وعوف بن أبي جميلة: هو عوف الأعرابي.

ابن عباس بنالنگونے فرمایا کہ اگر تم حضور سنگانی کو عالم حیات میں ویکھتے تو اس سے زیادہ حلیہ اقد س نہ بتاسکتے، گویا بالکل ہی صحیح حلیہ بیان کردیا فاکدہ: چنانچہ اس کتاب شاکل کے سب سے پہلے باب میں جو حضور اقدس شنگانی کا حلیہ مبارک نقل کیا گیا ہے، وہ ان ہی صفات کے ساتھ ذکر کیا گیا، جیسا کہ مفصل گذر چکا۔

مابين هذه: قال القاري: أي: من الأذن إلى الأذن الأخرى، إشارة الى عرضها. ولا أدري: قال القاري: فيه إشعار بأنه ذكر نعوتا أخر وإنه نسيها، وهذا هو الظاهر المتبادر كما لا يخفى، ثم رأيت شارحاً صرح به، حيث قال: وعن بعضهم أن "ما" استفهامية، بأن قال الراوي شيئا آخر فنسيه عوف، فقال على طريق الاستفهام: ولا أدري ما كان الخ. قلت: وهو أوجه مما قال المناوي، ولفظه: أي: لا أعلم الذي وحد من صفاته في الخارج مع هذا النعت، هل هو مطابق أو لا.

فوق هذا: [أي: فسا رأيته في النوم موافق لما عليه في الواقع.] قال أبو عيسى الخ: غرض المصنف بيان أن مسمى يزيد رحلان متقاربا العصر، فهذا الذي رآه عليه السلام في المنام هو يزيد بن هرمز رأى ابن عباس، وروى عنه، ويزيد الآخر الرقاشي غير يزيد بن هرمز، لاغبار عليه، وأما كون يزيد الفارسي هو ابن هرمز كما جزم به المصنف، مختلف فيه عند أهل الرحال، قال الحافظ في ترجمة ابن هرمز: قال ابن ابي حاتم: اختلفوا هل هو يزيد الفارسي أو غيره؟ فقال ابن مهدي وأحمد: هو ابن هرمز، وأنكر يجيى القطان أن يكونا واحداً، وسمعت أبي يقول: يزيد بن هرمز هذا ليس يزيد الفارسي. ثم ترجم الحافظ ليزيد الفارسي مستقلا، وقال فيه: قال بعضهم: إنه هو يزيد بن هرمز، والصحيح أنه غيره.

هُرَمُز: يضم الهاء والميم، ممنوع من الصرف. وعوف: هذا كلام مستأنف، يعني عوف الراوي عن يزيد هو عوف الأعرابي. الأعرابي، نبه بذلك لشهرته به، قال الحافظ في تمذيبه: عوف بن أبي جميلة المعروف بالأعرابي.

حدثنا أبو داود سليمان بن سلّم البَلْحيّ، حدثنا النّضر بن شميل قال: قال عوف الأعرابيّ: أنا أكبر من قتادة. حدثنا عبد الله بن أبي زياد، حدثنا يعقوب بن إبراهيم بن سعد، حدثنا ابن أخي ابن شهاب الزهريّ، عن عمّه قال: قال أبو سلمة: قال أبو قتادة: "قال رسول الله عليّ: من رآني يعني في النوم فقد رأى الحقّ. حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، أحبرنا مُعَلّى بن أسد، حدثنا عبد العزيز بن المحتار، حدثنا ثابت، عن "أنس على أن رسول الله قال: من رآني في المنام فقد رآني،

أنا أكبر: من قتادة، لعل غرض المصنف بذكر هذا القول أن رواية قتادة عن ابن عباس معروفة، ولما كان عوف أكبر منه فروايته عن الراوي عن ابن عباس غير مستبعد. ابن أخي: فإن الزهري هو محمد بن مسلم، وابن أخيه هذا هو محمد بن عبدالله بن مسلم، فالابن الأول مرفوع، والابن الثاني بحرور. عمّه: وهو محمد بن مسلم المعروف بابن شهاب الزهري. يعني: تفسير من أحد الرواة، ولعل الراوي نسي لقظ الشيخ فزاد لفظ "يعني" كما هو المعروف عند المحدثين. رأى: الرؤية المتحققة الصحيحة أي: الثابتة لا أضغاث فيها ولا أحلام، ذكره الكرماني، وقال المناوي: أي: رأى

رأى: أي: الرؤية المتحققة الصحيحة أي: الثابتة لا أضغات فيها ولا أحلام، ذكره الكرماني، وقال المناوي: أي: رأى الأمر الثابت لا الموهوم، فهو في معنى رآني، و"الحق" مفعول به، وفي نسخة: رآني الحق، وعليه ف "الحق" مفعول مطلق. حدثنا عبد الله إلخ: إيراد المصنف هذا الأثر والذي بعده مع عدم ملا يمتهما لعنوان الباب بمنزلة الوصية منه رحمه الله بالاحتياط في الأخذ، واعتبار من يؤخذ عنه، ولذا التزم أكثر المحدثين بيان تراجمهم في أول مؤلفاتهم أو أواخرها، واتباعاً لصنيعهم ذكرت أسماء مشائحي ههنا أولا، لكن لما ذكرت ذلك بشيء من التفصيل في مقدمة أوجز المسالك حذفتها في النظر الثاني من ههنا. من أراد الاطلاع فعليه بمقدمة الأوجز. مُعلَى: بضم ففتح فمشددة مفتوحة.

<sup>(</sup>۱) ابو قنادہ سے بھی حضور لٹنگینیا کا یہ ارشاد مروی ہے کہ جس نے مجھے خواب میں دیکھااس نے واقعی امر دیکھا۔ فاکدہ: تعنی حقیقنا مجھ ہی کو دیکھا، یہ نہیں کہ شیطان کسی اور چیز کو دکھائے اور مجھے بتائے۔ بعض علاء نے اسکا مطلب لکھا ہے کہ یہ سچاخواب ہے، خیالات کا مجموعہ نہیں ہے۔

<sup>(2)</sup> انس بنالیفی فرماتے ہیں کہ حضور اللی آئی نے یہ ارشاد فرمایا کہ جو شخص مجھے خواب میں دکھیے اس نے حقیقاً مجھ ہی کو دیکھا، اس لئے کہ شیطان میری صورت نہیں بنا سکتا۔ حضور اللی کی نے یہ بھی ارشاد فرمایا کہ مومن کا (وہ خواب جو فرشتہ کے اثر سے ہوتا ہے) نبوت کے چھیالیس جزومیں سے ایک جزوہوتا ہے۔

فإن الشيطان لايتخيّل بي. قال: و رؤيا المؤمن حزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة. حدثنا محمد بن عليّ قال: سمعت أبي يقول: قال (١)

فاکدہ: علاء نے اس کے مطلب میں مختلف عنوانات اختیار فرمائے ہیں، بالخصوص حافظ حدیث ابن حجر نے شرح بخاری میں بہت تفصیل ہے اس کے متعلق علاء کے اقوال کو ذکر کیا ہے اور صاحبِ تبریز نے بھی بہت زیادہ تفصیل اس کی ذکر کی ہے۔ لیکن ملا علی قاری وغیرہ حضرات نے لکھا ہے کہ بہتر ہیہ ہے کہ چونکہ اس کو علم نبوت کا ایک جزو فرمایا ہے اور علوم نبوی انبیاء ہی کے ساتھ مخصوص ہوتے ہیں اس لئے اس کو بھی انبیا ہی کے ساتھ مخصوص سجھنا چاہیئے۔ مجملاً اتنا معلوم ہوناکا فی انبیاء ہی کے ساتھ مخصوص ہوتے ہیں اس لئے اس کو جھی انبیا ہی کے ساتھ مخصوص ہوتے ہیں اس لئے اس کو جھی انبیا ہی کے اجزا میں سے ایک جزو ہے، اتنا ہی اس کی شرافت اور عظمت و ہرکت کے لئے کا فی ہے، باقی نبوت کے جھیالیس جزو نبی ہی صحیح طور پر معلوم کر سکتے ہیں، اس لئے وہی اس جزو کو صحیح طور پر سمجھ سکتے ہیں، اس لئے وہی اس جزو کو صحیح طور پر سمجھ سکتے ہیں کہ یہ چھیالیسواں جزو کیسے ہوا۔ حضور اکرم سلطی کے خواب میں دیکھنے کا ذکر ختم ہو چکا۔ صحیح طور پر سمجھ سکتے ہیں کہ یہ وو و و اثروں پر ختم کیا ہے، جو حقیقت میں دو تھیجتیں ہیں اور مہتم بالثان سبیسیں ہیں۔ اول یہ کہ کس جزیر پر سمجھ لگانا نکل سے نہیں ہونا چاہئے بلکہ دین کا مدار حضور کے اتباع پر ہے، امدا ہر فیصلہ میں حضور شکھیا کا اتباع کرنا چاہئے، بے دوسرے یہ کہ ہر کس و ناکس کی بات نہ سنی چاہئے بلکہ دیندار شخص کی بات ماننا چاہئے، بے دین قابل اتباع نہیں ہے دین قابل اتباع نہیں ہم ہیں۔

(۱) عبداللہ بن مبارک طالفہ بڑے آئمہ حدیث میں ہیں، فقہا اور صوفیہ میں بھی ان کا شار ہے، بڑے شخ عابد زاہد تھے اور حدیث کے حافظوں میں گئے جاتے ہیں، تاریخ کی کتابوں میں بڑے فضائل ان کے لکھے ہیں۔ وہ فرماتے ہیں کہ اگر بھی قاضی اور فیصل کنندہ بننے کی نوبت آئے تو منقولات کا اتباع کیجیو۔

لايتخيّل: قال المناوي: فمعني التخيل يقرب من معنى التصور، وقال القاري: أي: فلا تكون رؤياي عن أضغاث. قال: [أي: أنس على ما هو ظاهر صنيع المصنف، ولا يبعد أن يكون الضمير له ﷺ بل هو الأقرب؛ لأن الأشهر هذا مرفوع.] ستة وأربعين جزءًا: [وجه ذلك على ما قيل: إن زمن الوحي ثلاث وعشرون سنة، وأوّل ما ابتدئ ﷺ بالرؤيا الصالحة، وكان زمنها ستة أشهر.] أبي يقول: [أي: على، وهو على بن الحسن بن شقيق المروزي.]

فاکرہ: مقدود ہے کہ خودرائی اور اپنی عقل پر گھمنڈ نہیں کرنا چاہئے بلکہ اکابر کے کلام، احادیث اور اقوالِ صحابہ کا اتباع کرنا چاہئے، یہ امام ابن مبارک کی نصیحت ہے جو عام ہے، ہر فیصلہ کے متعلق بھی بات ہے خواہ وہ فیصلہ قضا کے قبیلہ ہے ہو یا کوئی اور فیصلہ ہو، جیسا کہ ابھی گذرا۔ امام ترفدی نے ان کا یہ ارشاد نصیحتِ عامہ کے قبیلہ ہے ذکر کیا ہے جیسا کہ عام شراح شاکل کی رائے ہے۔ بندہ کے نزدیک اس باب ہے بھی اس کو ایک خاص مناسبت ہو سکتی ہے، وہ یہ کہ خواب کی تعبیر بھی ایک فیصلہ ہے اس لئے اس میں بھی اپنی رائے سے غتر بوونہ کرنا چاہئے، بلکہ اسلاف کی تعبیروں کو دیکھنا چاہئے۔ نبی کریم الفاقی اور صحابہ کرام خوال اللہ کا واقف ہو۔ عرب کے لغات اور دین فول کو جانتا ہو و غیرہ وہ غیرہ ، بہت می شرائط اور آ واب علم تعبیر کی کتابوں میں لیکھے ہیں۔ زبان زد مثالوں کو جانتا ہو و غیرہ و غیرہ ، بہت می شرائط اور آ واب علم تعبیر کی کتابوں میں لیکھے ہیں۔ دینے میں دین کو کس شخص صروری ہے کہ علم صدیث (اور ایسے بی اور دین علوم سب) دین میں واضل ہیں، لہذا علم حاصل کر نے ہے قبل یہ دیکھو کہ اس دین کو کس شخص سے حاصل کر رہے ہو۔

عبد الله بن المبارك: [وهو أبو عبد الرحمن، شيخ الإسلام، ولد سنة ثمان عشر ومائة، وتوفي سنة إحدى وثمانين ومائة، وقرق سنة إحدى وثمانين ومائة، وقبره بـ "هِيَت" يُزار ويتبرّك به.] ابتُلِيت: بصيغة المجهول، والخطاب عام، وعدّه بلية؛ لشدة خطره، ولذا اجتنب عنه أبو حنيفة وسائر الأتقياء. فعليك: اسم فعل بمعني ألزم، ويزاد الباء في معموله كثيرا لضعفه في العمل. بالأثر: [أي: الحديث المنقول عن النبي هي والخلفاء الراشدين في أحكامهم وأقضيتهم، ولا تعتمد، أيها القاضي! على رأيك، وقال النووي في الأثر عند المحدثين بعم على المرفوع والموقوف، والمختار إطلاقه على المروي، مطلقا.]

ابن سيرين: [وهو محمد بن سيرين، وسيرين اسم أمّه، وهي مولاة أمّ سلمة أمّ المؤمنين ﴿ الله أَعَلَى الله أَي ابن سيرين، وهذا الأثر مسوق لبيان الاحتياط في الرواية والتثبت في النقل.] هذا الحديث: وهذا الأثر أخرجه صاحب المشكوة برواية مسلم، وقال صاحب التنقيح: أخرجه مرفوعا الحاكم في تاريخه، وابن عدي في الكامل عن أنس، وأبو نصر السحزي في الإبانة، وقال خريب عن أبي هريرة، لكن في إسناد المرفوع ضعف، والصحيح أنه قول ابن سيرين. وقال المناوي: روى الخطيب وغيره عن الحبر: لأتاخذوا الحديث إلا عمّن تجيزون شهادته. ورقم عليه في الجامع الصغير بالضعف.

#### فانظروا عمّن تأخذون دينكم.

فائدہ: ابن سیرین والنعظیہ بھی اپنے وقت کے امام اور مشہور بڑے تابعی ہیں، بہت ہے صحابہ کرام سے علوم حاصل کے، فن تعبیر کے بھی امام ہیں، خواب کی تعبیر میں ان کے ارشادات جمت ہیں۔ ان کے ارشاد کا مقصودیہ ہے کہ جس سے دین حاصل کرواس کی دیانت، تقوی، ندہب، مسلک اچھی طرح تحقیق کرلو۔ ایبانہ کرو کہ ہر شخص کے کہنے پر عمل کرلو خواہ وہ کیسائی بے دین ہو، اس لئے کہ اس کی بددین اثر کے بغیر نہیں رہے گی۔

بعض روایات میں خود نبی کریم میں گئی ہے بھی اس مضمون کی تائید ہوتی ہے۔ یہ نصیحت عامہ ہے جیسا کہ پہلے نمبر پر گزر چکا ہے اور اس باب کے ساتھ بھی مناسبت ہو سکتی ہے کہ علم تعبیر بھی ایک اہم علم ہے، جبکہ خواب نبوت کے اجزا میں سے ایک جزو ہوتا ہے۔ تواس کی تعبیر جتنی بھی مہتم بالثان ہو، ظاہر ہے۔ اس لئے بغور دیکھا کرو کہ کس سے تعبیر لے رہے ہو، وواس کا اہل ہوتا ہے۔ یا نہیں۔ اس مناسبت سے گویا ہام ترمذی نے اس کو ذکر کیا، لیکن ابن سیرین کا کلام اور احادیث کا مضمون خواب کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ ہر علم کو شامل ہے، اور جتنامہتم بالثان علم ہوگا اتن ہی زیادہ واقف سے معلوم کرنے کی ضرورت ہوگی۔ اس مارے زمانہ میں جو قیامت کے بہت ہی قریب ہے، ایک یہ بھی سخت مصرت کی بات ہوگئی ہے کہ ہر شخص خواہ کتنا ہی جاہل، کتنا ہی بدرین ہو، تھوڑی سی صفائی تقریر و تحریر سے علامہ اور مولانا بن جاتا ہے اور رئیکین کپڑوں سے صوفی اور مقتدا بن جاتا ہے۔ ہی بددین ہو، تھوڑی سی صفائی تقریر و تحریر سے علامہ اور مولانا بن جاتا ہے اور رئیکین کپڑوں سے صوفی اور مقتدا بن جاتا ہے۔

دينكم: قال ميرك: وقع في أكثر الروايات بلفظ: إن هذا العلم دين الخ كما رواه مسلم وغيره. قال القاري: وفي رواية الديلمي عن ابن عمر هم مرفوعا بلفظ: العلم دين، والصلوة دين، فانظروا عمن تأخذون هذا العلم، وكيف تصلون هذه الصلوة، فإنكم تسألون يوم القيمة. قال الطيبي: التعريف فيه للعهد، وهو ما جاء به الرسرل هي من الكتاب والسنة، وهما أصول الدين. والمراد بالمأخوذ منه العدول الثقات المتقنون، هذا، وأنا معترف بأن مشائحي كلهم ثقات عدول كما ذكرت شيئا من مآثرهم في مقدمة الأوجز. فإنا افتخرنا بحمد الله تعالى بمشائحي العظام، وأقول مختصراً:

أولئك أشياخي فجثني بمثلهم إذا جمعتنا يا جرير المحامع

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العلمين، والصلوة والسلام على سيدنا ومولانا محمد وآله وصحبه أجمعين، برحمتك يا أرحم الراحمين. الثامن من أخرى الجمادين سنة ٤٤ هــ الجمعة، هذا أوان الفراغ من ابتداء تاليفي لهذه التعليقات، ثم كررت النظر عليها في سنة ستين بعد ألف وثلاث مائة، وأضفت بعض الحواشي، ووقع الفراغ عنها ليلة الاثنين الرابع والعشرين من ذي الحجة، جعله الله تعالى محالصا لوجهه الكريم، فإنه بر، جواد، غفور، رحيم.

عام لوگ ابتداء ایک عام غلط فہمی کی وجہ سے ان کی طرف متوجہ ہوتے ہیں اور پھر اپنی ناوا قفیت سے ان کا شکار بن جاتے ہیں، وہ غلط فہمی ہیں یہ ہے کہ عامتہ قلوب میں یہ ساگیا ہے کہ:انظروا إلی ماقال، ولا تنظروا إلی من قال. (آدمی کو یہ دیکھنا چاہئے کہ کس نے کہا) حالا تکہ یہ مضمون فی نفسہ اگرچہ صحیح ہے لیکن اس شخص کے لئے ہے جو سجھ سکتا ہو کہ کیا کہا، جو کہا وہ حق کہا یا باطل اور غلط کہا۔ لیکن جو لوگ اپنی ناوا تفیت وین کی وجہ سے کھرے کھوٹے، صحیح اور غلط میں تمیز نہ کر سکتے ہوں ان کو ہر شخص کی بات سننا مناسب نہیں کہ اسکا نتیجہ مال کار مفزت و نقصان ہوتا ہے۔ یہی وجہ علم میں کوئی دعوی الروایت، امامت، نبوت رسالت حتی کہ خدائی تک کا بھی نعوذ باللہ دعوی کرے تو ایک گروہ فوراً اس کا تابع بن جاتا ہے۔والی اللہ المشتکی و ھو المستعان۔

الحمد لله والمنة كه ٨ جمادي الاخرى من ١٣ ٣٣ هه شب جمعه ميں اس ترجمه ہے فراغت ہو كي۔ فقط

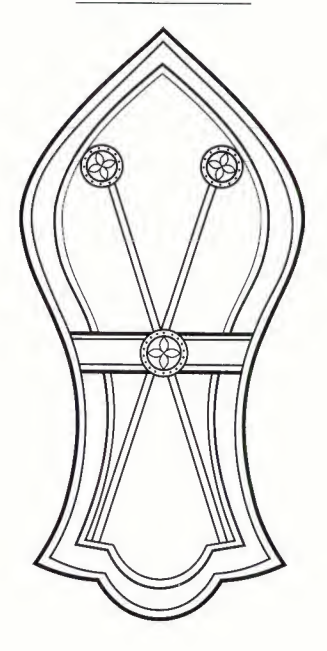
# ز کر با عفی عنه کاند صلوی مقیم مدرسه مظاهر علوم سهار نپور

چونکہ اس نکارہ کو اپنی نا قابلیت کا اعتراف ہے اس لئے اس ترجمہ کو نظر ثانی کے لئے اپنے محترم بزرگ الفاضل العلامہ مولانا عبدالرحمن صاحب صدر المدرسین مدرسہ مظاہر علوم سہار نپور کے حوالہ کیا، مولانا نے اپنے مشاغل علیے اور عدیم الفرصتی کے باوجود اس کی بالاستیعاب نظر ثانی فرما کر اکثر جگہ اصلاح بھی فرمائی فجوز اہم اللہ تعالی عنی خیر الجزاء اور اخیر میں یہ عبارت بھی تحریر فرمائی: المحمد للہ کہ یہ عاجز بھی کارجب س ۱۳۲۲ جس س ۱۳۲۲ میں کو اس کے دیکھنے سے فارغ ہوا۔
مکررآ نکہ یہ ترجمہ ابتداء س ۱۳ میں کھا گیا تھا جیہا کہ عبارت مندرجہ بالا سے معلوم ہوا، اس کے بعد متعدّه مرتبہ اس کے طبع ہونے کی نوبت آئی اور ہر مرتبہ طباعت کی غلطیوں میں اضافہ ہوتا رہا۔ اب بھی عرصہ سے کامیاب ہو جانے کی وجہ سے طباعت کی نوبت آئی اور ہر مرتبہ طباعت کی غلطیوں میں اضافہ ہوتا رہا۔ اب بھی عرصہ سے کامیاب ہو جانے کی وجہ سے اس کی طباعت کی نوب انتقاضہ ہوا۔ میرے مخلص محمن مولوی نصیر الدین ناظم کتب خانہ نے کثرتِ اغلاظِ طباعت کی وجہ سے اس کی نظر ثانی پر اصرار کیا، میں ایک سال تک اپنی مشغولی کے عذر سے انکار کرتارہا گر وجہ اصرار قوی تھی کہ واقعی طباعت میں اب کے نظر ثانی شروع کی۔ مصنف کی نظر ثانی میں بلاقصہ بھی کی زیادتی ہو بی جایا کرتی ہو، عالیا کرتی ہو تھی کی زیادتی ہو بی جایا کرتی ہو خالے کی خلطیاں مخش واقع ہوگئی تھیں اس لئے نظر ثانی شروع کی۔ مصنف کی نظر ثانی میں بلاقصہ بھی کی زیادتی ہو بی جایا کرتی ہو، می خلطیاں میں اس کے نظر ثانی شروع کی۔ مصنف کی نظر ثانی میں بلاقصہ بھی کی زیادتی ہو بی جایا کرتی ہو بھی کا خلاص کی خلطیاں میں سال تک نظر ثانی شروع کی۔ مصنف کی نظر ثانی میں بلاقصہ بھی کی زیادتی ہو بی جایا کرتی ہیا

اس لئے کہیں کہیں کی اور اکثر جگہ زیادتی ہوتی رہی، ہر چند اختصار کی کوشش کی مگر پھر بھی بہت سی جگہ اضافہ ہو ہی گیا۔ فالحمد لله ثم الحمد لله كه آج ٢٠ ذى الحجه سن ٦٠ ه شب دوشنبه ميں اس نظر ثانی سے فراغت موئی۔ حق تعالى شانه اپنے حبیب کے اخلاق کا پچھ حصہ اس سید کار کو بھی ان احادیث کے طفیل نصیب فرمائے تواس کے کرم اور لطف ہے بعید نہیں۔

> وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على حير خلقه سيدنا ونبينا ومولانا محمد وآله وصحبه أجمعين

# نقت تعلین شریف





| ملونة كرتون مقوي            |                      | مجلدة              |                        |
|-----------------------------|----------------------|--------------------|------------------------|
| السراجي                     | شرح عقود رسم المفتي  | الصحيح لمسلم       | الجامع للترمذي         |
| الفوز الكبير                | متن العقيدة الطحاوية | الموطأ للإمام مالك | الموطأ للإمام محمد     |
| تلخيص المفتاح               | متن الكافي           | الهداية            | مشكاة المصابيح         |
| مبادئ الفلسفة               | المعلقات السبع       | تفسير البيضاوي     | التبيان في علوم القرآن |
| دروس البلاغة                | هداية الحكمة         | تفسير الجلالين     | شرح نخبة الفكر         |
| تعليم المتعلم               | كافية                | شوح العقائد        | المسند للإمام الأعظم   |
| هداية النحو ربع التمارين)   | مبادئ الأصول         | آثار السنن         | ديوان الحماسة          |
| المرقات                     | زاد الطالبين         | الحسامي            | مختصر المعاني          |
| ايساغوجي                    | هداية النحو (متداول) | ديوان المتنبي      | الهدية السعيدية        |
| عوامل النحو                 | شرح مائة عامل        | نور الأنوار        | رياض الصالحين          |
| المنهاج في القواعد والإعراب |                      | شرح الجامي         | القطبي                 |
| ستطبع قريبا بعون الله تعالى |                      | كنز الدقائق        | المقامات الحريرية      |
| ملونة مجلدة                 |                      | نفحة العرب         | أصول الشاشي            |
|                             | الصحيح للبخاري       | مختصر القدوري      | شرح تهذيب              |
|                             |                      | نور الإيضاح        | علم الصيغه             |

#### Books in English

Tafsir-e-Uthmani (Vol. 1, 2, 3)
Lisaan-ul-Quran (Vol. 1, 2, 3)
KeyLisaan-ul-Quran (Vol. 1, 2, 3)
Al-Hizb-ul-Azam (Large) (H. Binding)
Al-Hizb-ul-Azam (Small) (Card Cover)

#### Other Languages

Riyad Us Saliheen (Spanish) (H. Binding) Fazail-e-Aamal (German) Muntakhab Ahadis (German)

To be published Shortly Insha Allah

Al-Hizb-ul-Azam (French) (Coloured)



#### نىعەنشەدەلىناعت چردھرىمحىظى چىرىيىشىل ئرىدىث (رجەشرۇ) كەلمامي ياكىستان

| نورانی قاعده                        | سورهٔ کیں                            | درس نظامی ار دومطبوعات           |                                         |
|-------------------------------------|--------------------------------------|----------------------------------|-----------------------------------------|
| بغدادي قاعده                        | أرحمانى قاعده                        | خيرالاصول (أصول الحديث)          | خصائل نبوی شرح شائل تر مذی              |
| تفسيرعثاني                          | الحجاز القرآن                        | الانتبابات المفيدة               | معيين الفلسفله                          |
| الثبى الخاتم للفاتية                | بيان القرآن                          | معين الاصول                      | آ سان اصول فقه                          |
| حياة الصحابه وتلطفهم                | ميرت سيدالكونين خاتم النبيين للناتي  | فوا كدمكيه                       | تيسير المنطق                            |
| امت مسلمه کی مائین                  | خلفائے راشدین                        | تاریخ اسلام                      | فصول ا کبری                             |
| رسول الله طلق كيا كي تصيحتين        | نیک بیبیاں                           | علم الخو                         | علم الصرف (اولين وآخرين )               |
| أكرام كمسلمين/حقوق العبادكي فكرسيجي | التبليغ دين (امام غزالي رِدالظنَّهُ) | جوامع النكلم                     | عربي صفوة المصادر                       |
| حیلےا ور بہائے                      | علامات ِ قيامت                       | صرف مير                          | جمال القرآن                             |
| اسلامی سیاست                        | جزاءالاعمال                          | تيسير الابواب                    | نحو مير                                 |
| آ داب معیشت                         | عليكم بسنتى                          | مبهشق گوہر                       | ميزان دمنشعب (الصرف)                    |
| حصن حصین                            | منزل                                 | تشهيل المبتدى                    | تعليم الاسلام (مكتل)                    |
| الحزبالاعظم ( ہفتوار کمتل)          | الحزب الاعظم (ما ہوار ممثل)          | فارى زبان كا آسان قاعده          | عر بې زبان کا آسان قاعده                |
| زادالسعيد                           | اعمال قرآنی                          | کریما                            | نام حق                                  |
| مسنون دعا کیں<br>پر                 | مناجات مقبول                         | تيسيرالمبتدى                     | پندنامه                                 |
| فضائل صدقات                         |                                      | کلیدجد پرغربی کامعلوم (دل اچارم) | عربی کامعلم (اول تا چهارم)              |
| فضائل درو دشریف                     | اكرامسكم                             | آ داب المعاشرت                   | عوامل النحو (النحو)                     |
| فضائل حج                            | فضائل علم                            | تعليم البدين                     |                                         |
| <i>جوابرالحديث</i>                  | فضائل امت محمد يه للطُّكُولُيُّا<br> | لسان القرآن (اول تاسوم)          | تعليم العقائد                           |
| آسان نماز<br>ا                      | ننتخب احادیث<br>:                    | سير صحابيات                      | مفتاح نسان القرآن (اول تاسوم)           |
| نماز مدلل<br>آ                      | نمازحفی                              |                                  | بہشتی زیور( تین ھنے)                    |
| معلّم الحجاج                        | آئینهٔ نماز<br>سیمه کتاب             |                                  | دیگراردو^                               |
| خطبات الاحكام كجمعات العام          | بهشتی زبور( مکتل)                    | يغي ا                            | フンバンサフ<br>  - 風 x / b x x タ です          |
| *****                               | روضة الادب                           | ئ پاره                           | قرآن مجید پندره سطری(مانظی)<br>پنج سوره |
| سندھ، پنجاب، حیمر پختو تحواہ        | دائمی نقشداوقات ِنماز: کراچی،        | م پاره ( دري)                    | ي سوره                                  |